
opusdei.org

Über den
Priesterzölibat

Antworten auf Kritiken am
Priesterzölibat

12.01.2011

1. Heutige Fragen und Einwände

Der immer steigende Priestermangel
im größten Teil des Westens, Priester,
die ihr Amt niederlegen und heiraten
und der Kindsmissbrauch durch
einige Priester haben die Debatte um
den obligatorischen Priesterzölibat
neu entfacht. Diejenigen, die für die
Abschaffung des Pflichtzölibates



sind, weisen stets darauf hin, dass
diese Bestimmung keinen
dogmatischen, sondern nur
disziplinarischen Rang besitzt und
daher von der Lehre her problemlos
aufgegeben werden könnte. Das
leuchtet vielen Gläubigen ein, denn
sie begreifen nur schwer die Gründe,
weshalb die Kirche so unbeirrt an
der bisherigen Praxis festhält.

Die Einwände gegen den
Priesterzölibat kommen häufig von
solchen, die den Priester als eine Art
Sozialhelfer begreifen. Aus einer
solchen Sicht ist es in der Tat fast
unmöglich, den Wert des Zölibates
wirklich zu schätzen.

2. Entstehung und geschichtliche
Entwicklung

Was die geschichtliche Entwicklung
betrifft, so hat sich die irrtümliche
Meinung verbreitet, der
Priesterzölibat sei erst im Mittelalter
eingeführt worden. In Wirklichkeit



handelt es sich um eine der ältesten
Überlieferungen innerhalb der
Kirche. Fachleute wie Stickler, Heid
und Cochini konnten das klar
feststellen. Christus war
unverheiratet und zeugte auch
außerhalb der Ehe keine
Nachkommen. Seinem Vorbild
folgten bereits die Apostel; jene, die
verheiratet waren, verließen Frau
und Kinder um der Nachfolge Christi
willen (vgl. Mk 10,28-30). Dabei
ließen sie ihre Frauen nicht etwa
einfach im Stich, sondern gaben sie
in den Schutz des erweiterten
Familienkreises. Die vollkommene
Nachfolge Christi jedenfalls war für
sie notwendig gekoppelt mit der
Loslösung von ihren
Familienbanden.

Im frühen Christentum besass die
sexuelle Enthaltsamkeit eine viel
bedeutendere Stellung, als heute
normalerweise angenommen wird.
Wissenschaftliche Forschungen sind



diesbezüglich zu wichtigen
Erkenntnissen gelangt. Der
dauerhafte Verzicht auf sexuelle
Aktivität bei Priesterberufungen
prägte die auf Christus folgenden
Jahrhunderte.

Zum Zölibat ließen sich viele
Zeugnisse der Kirchenväter und -
schriftsteller zitieren, von Klemens
von Alexandrien und Tertullian von
Karthago bis hin zu Johannes
Chrysostomus und Hieronymus.
Hinzu kommen die unzähligen
synodalen Abhandlungen über den
Enthaltsamkeitszölibat. Ab dem Jahr
200 gibt es immer zahlreichere
Hinweise auf eine
Enthaltsamkeitspraxis der Kleriker.
Zwar ergeben die Quellen kein
vollständiges Bild, doch muss man
als historisch gesichert ansehen, dass
die Enthaltsamkeit von verheirateten
Diakonen, Priestern und Bischöfen
immer eindeutiger als obligatorisch
galt, in Anlehnung an das



ursprüngliche Beispiel Jesu und
seiner Apostel. Für die Päpste
Siricius und Innozenz (4. und 5. Jh.)
war die Enthaltsamkeit der Kleriker
schlicht unverzichtbar.

Bereits im dritten Jahrhundert geht
die allgemeine Tendenz in Richtung
eines ledigen Klerus. Auf jeden Fall
kann die Tatsache, dass einige
Kleriker verheiratet waren, nicht als
Argument gegen die Enthaltsamkeit
oder den Zölibat angeführt werden.
Die Gläubigen erwarteten vielmehr
auch von ihren verheirateten
Klerikern die Enthaltsamkeit und
zogen einen ledigen Klerus vor.

Oft wird irrtümlich das (im 4. Jh.
aufkommende) Mönchtum der
frühen Kirche als Grund für die
Entstehung der Kleriker-
Enthaltsamkeit herangezogen. Diese
sei durch die asketische Bewegung
und ihre Abwertung des Leibes
gefördert worden. Deshalb müsse



man zwischen dem Zölibat der
Mönche und dem Zölibat
verheirateter Priester unterscheiden.
In Wirklichkeit war es umgekehrt:
Am Anfang stand die Enthaltsamkeit
Jesu, dann jene der Apostel und der
Kleriker (Diakone, Priester und
Bischöfe). Die monastische
Bewegung begann erst im 4. Jh. in
Ägypten, breitete sich dann
allerdings sehr schnell aus.

Das Aufkommen des Mönchtums im
vierten Jahrhundert hat wohl
lediglich zur theologischen
Vertiefung der Kleriker-
Enthaltsamkeit beigetragen. Gesucht
war jedoch nicht eine asketische
Begründung (nur für Mönche),
sondern eine sakramentale.
Tatsächlich begriff man, dass die
Enthaltsamkeit der Priester nicht in
der Option für einen strengen
Lebensstil, sondern im Diakonen-,
Priester- oder Bischofsamt selbst
gründete. Kleriker sollen enthaltsam



leben, weil sie sich vollumfänglich
den Sakramenten widmen.

Bis zum Beginn des Hochmittelalters
wurde den Klerikern erlaubt,
verheiratet zu bleiben, falls sie es
zum Zeitpunkt der Priesterweihe
bereits waren. Doch war ihnen
auferlegt, von nun an enthaltsam zu
leben, ebenso wie ihre ledigen oder
verwitweten Mitbrüder, die keine
Ehe mehr eingehen durften. Der
Zölibat umfasste also nicht nur das
Heiratsverbot für ledige, sondern
auch das Enthaltsamkeitsgebot für
verheiratete Kleriker. Sämtliche
Diakone, Priester und Bischöfe – ob
verheiratet, verwitwet oder ledig –
hatten sich spätestens ab dem Tag
ihrer Weihe jeglicher sexueller
Betätigung und Zeugung von
Kindern zu enthalten. Das heisst, es
existierten in der alten Kirche
verheiratete Priester, die eine
sogenannte „Josephsehe“ führten.
Nirgendwo in der Geschichte der



alten Kirche sind dagegen Zeugnisse
auffindbar, wonach Priester legitim
Kinder gezeugt hätten.

Es mag heute erstaunen, dass die
Kirche einem rechtmässig
verheirateten Ehepaar absolute
Enthaltsamkeit vorschrieb. Besser
versteht man diese Anordnung auf
dem Hintergrund der damaligen
sozialen Gepflogenheiten. Das
Priesteramt war ein hoch
angesehener sozialer Status; es
musste deshalb mit Entbehrungen
verbunden sein. Und ohnehin war es
Bedingung, dass die Ehefrau eines
künftigen Priesters mit seiner Weihe
ausdrücklich einverstanden war.
Zudem wurden die Kleriker erst in
einem fortgeschrittenem Alter
geweiht, wenn die Nachkommen
bereits erwachsen und vielleicht
auch schon von zu Hause
weggezogen waren. Es war somit
möglich, das Familienleben den
kirchlichen Anforderungen



anzupassen und es ihnen
unterzuordnen.

Allerdings war die Enthaltsamkeit
der verheirateten Kleriker wegen der
Sakramentalität des Ehebundes
problematisch. Dies brachte die
Entwicklung im Lauf des Mittelalters
dahin, auf verheiratete Kleriker zu
verzichten, statt Verheiratete zu
weihen und von ihnen
Enthaltsamkeit zu verlangen. In der
Zeit nach dem Konzil von Trient
(1545-1563) wurden in der Tat bald
nur noch ledige Priester geweiht.

3. Zur unterschiedlichen Disziplin
in den Ostkirchen

In den ersten Jahrhunderten
anerkannten die Ostkirchen die
Enthaltsamkeit der Kleriker genauso
wie im Westen, sowohl für
verheiratete als auch für ledige und
verwitwete Kleriker. Ja, im Osten
finden wir in den ersten
Jahrhunderten sogar noch stärkere



Zeugnisse für die Enthaltsamkeit der
Kleriker als im Westen. Der Zölibat
war wirklich universal und
ökumenisch. Wir vergessen das
heute leicht, wenn wir von den
orientalischen Kirchen sprechen.

Erst im 5. Jh. zerbrach diese Einheit.
Der Erosionsprozess begann im
Osten mit der Abtrennung des
grössten Teils der nichtgriechischen
Kirchen von der Reichskirche;
danach griff er auch auf die
byzantinische Kirche selbst über.
Heute lehnen fast alle Ostkirchen
sowohl eine anspruchsvolle
Enthaltsamkeitspraxis als auch den
im Abendland befolgten Eheverzicht
ab. So gibt es in den Ostkirchen nun
verheiratete Diakone und Priester,
die auch nach ihrer Weihe Kinder
bekommen.

Wohl existieren im Osten auch heute
noch zölibatsbezogene Elemente,
doch es fehlt ihnen die volle innere



Kohärenz. Sie sind letztlich nur als
Überbleibsel der urkirchlichen
Praxis erklärbar. Zu ihnen gehören
das Verbot einer zweiten Ehe, das
Verbot einer Ehe nach der Weihe und
vor allem, dass nur zölibatäre
Priester Bischof werden können.

Die jüngste historische Forschung hat
aufzeigen können, weshalb es nach
einer gemeinsamen ökumenischen
Tradition zur Lockerung der
Enthaltsamkeitsdisziplin kam. Nach
langer Aufrechterhaltung des Ideals
der Abstinenz stellte sich die
byzantinische Kirche beim II.
Trullanum (Synode im Trullosaal des
Kaiserpalastes von Konstantinopel)
in offenen Gegensatz zur
lateinischen Kirche, von der sie sich
zu trennen gedachte. Zu diesem
Zweck berief sich diese Synode – ob
wissentlich oder nicht – auf
manipulierte oder schlecht
übersetzte Schriften der
nordafrikanischen Synoden von 390



und 401. Diese hatten sich klar
zugunsten der vollständigen
Enthaltsamkeit der Kleriker
ausgesprochen; das II. Trullanum
aber verdrehte sie ins Gegenteil.

Ein anderes, vom Osten noch heute
angeführtes Argument gegen den
Zölibat ist die berühmte Legende um
Bischof Paphnutios. Demnach hätte
das Konzil von Nizäa (325) die
Enthaltsamkeit der Kleriker
einstimmig abgelehnt, weil man von
verheirateten Paaren unmöglich
Enthaltsamkeit verlangen könne.
Doch bereits vor einem halben
Jahrhundert haben Nachforschungen
ans Licht gebracht, dass dieses
Dokument gefälscht ist. Die Legende
fand vor allem deshalb so viel Gehör,
weil sie in ein angesehenes
byzantinisches Geschichtsbuch
aufgenommen wurde. Ihr Einfluss ist
im Osten noch heute spürbar.



Wir können also die Position der
orthodoxen Kirchen nicht teilen, weil
sie historisch nicht haltbar ist.
Tatsache ist, dass die wichtigsten
griechischen Kirchenväter der ersten
Jahrhunderte die Enthaltsamkeit der
Kleriker förderten, so z. B.
Epiphanius von Salamis, um nur den
bekanntesten und anerkanntesten
anzuführen. Er spricht
unmissverständlich von der
Unverzichtbarkeit der
Klerikerenthaltsamkeit, von genau
demselben Brauch also, wie man ihn
auch im Westen kannte. Vielleicht
kann der ökumenische Dialog auf
dem Boden dieser gesicherten
Erkenntnisse zu einem neuen
Einvernehmen kommen.

4. Theologische Überlegungen

Es geht aus den bisherigen
Ausführungen hervor, dass der
Priesterzölibat durchaus mehr ist als
eine bloss disziplinarische



Anordnung. Unter den
verschiedenen Argumenten, mit
denen im Laufe der Jahrhunderte die
Angemessenheit des
Priesterzölibates dargelegt wurde,
ragt eine immer mehr hervor: Der
Priester muss Christus, dem guten
Hirten und Bräutigam der Kirche,
gleichförmig werden. Dies wurde in
den letzten Jahrzehnten sowohl in
den Dokumenten des Lehramtes als
auch in der theologischen Reflexion
unterstrichen.

Der Priester ist wesentlich dazu
berufen, dem Leben Christi
nachzuahmen. Es geht nicht bloss
um die schlichte Tatsache, dass Jesus
unverheiratet blieb, sondern um den
Grund für diese Entscheidung: Jesus
betrachtet sich als „Bräutigam“ der
gesamten Glaubensgemeinschaft, die
seine „Braut“ wird. Er lag damit auf
einer bereits im Alten Testament
vorgezeichneten Linie: Die
Propheten beschrieben den Bund



zwischen Gott und seinem Volk als
eine „Ehe“, in welcher der
„Bräutigam“ sich Israel, seiner
„Braut“, hingibt (vgl. Mk 2,19s.). Aus
diesem Grund beschreibt auch der
Brief an die Epheser (5,21-33) den
Bund zwischen Christus und seiner
Kirche als eine Ehe, worin der
„Bräutigam“ Christus sich seiner
„Braut“ ganz hingibt, um Ihr
vollkommene Schönheit zu
verleihen. Die „Ehe“ Christi mit
seiner Kirche hat bereits begonnen,
sie wird aber ihre Vollendung erst in
der neuen Welt finden, wenn der
Herr am Ende der Zeiten
zurückkommt (vgl. z.B. Mt 25,1-13;
Offb 19,7-8). Dann wird jeglicher
Wunsch von Glückseligkeit in
Erfüllung gehen. Daher erscheint die
paradiesartige Freude innerhalb der
Heiligen Schrift unter dem Bild eines
Hochzeitsmahls. Jesus Christus
offenbart mit seinem Zölibat die
vollkommene Liebe und eine
vollkommene Hingabe an die



gesamte Menschheit, die berufen ist,
in einem unauflöslichen Bund zur
Kirche zu gehören.

5. Lehramtliche Aussagen

Mit immer grösserer Klarheit hat das
Lehramt der Kirche den
theologischen Grund des
Priesterzölibats in der
Gleichgestaltung des Priesters mit
Jesus Christus als Haupt und
Bräutigam der Kirche erkannt. So
hält das Nachsynodale Apostolische
Schreiben „ Pastores dabo vobis
“ (1992) fest: „Die Kirche als Braut
Jesu Christi will vom Priester mit der
Vollständigkeit und
Ausschliesslichkeit geliebt werden,
mit der Jesus Christus, das Haupt und
der Bräutigam, sie geliebt hat. Das
priesterliche Zölibat ist also
Selbsthingabe in und mit Christus an
seine Kirche und Ausdruck des
priesterlichen Dienstes an der Kirche
in und mit dem Herrn“ (Nr. 29).



In dieser biblischen und
theologischen Sicht verbindet sich
das Priesteramt mit dem Priestertum
Christi. Er, der sich klar und
ausschliesslich seinem Heilswerk
hingegeben hat, wird zum Vorbild
und Beweggrund für die zölibatäre
Lebensform genommen. Für Paul VI.
ist diese Sicht so tief und fruchtbar
an theoretischen und praktischen
Wahrheiten, dass er alle – nicht nur
die Priester – auffordert, „weiterhin
diese Sicht sorgfältig zu überdenken
und ihre verborgenen und
fruchtbaren Wirklichkeiten tiefer zu
ergründen“. Eine solche Logik
betrachtet den Zölibat nicht als
isolierten Bestandteil oder negative
Haltung („schweren Verzicht“),
sondern gibt ihm einen höchst
positiven, bejahenden Sinn. Sie
begreift ihn als Frucht einer freien,
immer wieder zu erneuernden
Liebeswahl, als Antwort auf die
Einladung Gottes, Christus in seiner
Hingabe als „Bräutigam der Kirche“



nachzufolgen und so an der
Vaterschaft und Fruchtbarkeit Gottes
teilzuhaben.

Am 20. IV. 2005 sagte Benedikt XVI.
in der ersten Botschaft seines
Pontifikates am Ende der
Konzelebration mit den Kardinälen
in der Sixtinischen Kapelle: „Das
Priesteramt ist im Abendmahlssaal
entstanden, zusammen mit der
Eucharistie, wie es schon mein
verehrter Vorgänger Johannes Paul
II. mehrmals unterstrichen hat. ‚Die
priesterliche Existenz muss als
besonderes Merkmal eine 
eucharistische Form’ haben, so
schrieb er in seinem letzten
Gründonnerstagsbrief (Nr. 1)“. Es ist
eben diese „eucharistische Form“ im
Leben eines Priesters, die seine
zölibatäre Lebensform so überaus
angemessen macht. Sie ermöglicht es
ihm, der Kirche in einer bräutlichen
Liebe ganz zu gehören und seine
pastorale Nächstenliebe im Dienste 



aller Seelen immer wieder neu zu
entfachen.

Benedikt XVI. bekräftigte dies im
Nachsynodalen Apostolischen
Schreiben Sacramentum caritatis
(2007): „Deshalb reicht es nicht aus,
den priesterlichen Zölibat unter rein
funktionalen Gesichtspunkten zu
verstehen. In Wirklichkeit stellt er
eine besondere Angleichung an den
Lebensstil Christi selbst dar. Eine
solche Wahl hat vor allem
hochzeitlichen Charakter; sie ist ein
Sich-Einfühlen in das Herz Christi als
des Bräutigams, der sein Leben für
die Braut hingibt“ (Nr. 24).

6. Antworten auf geläufige Kritiken
am Priesterzölibat

Diese tief greifenden theologischen
Gründe, auf die sich das Festhalten
der Kirche am Priesterzölibat stützt,
werden weder durch mangelnde
Priesterberufungen noch durch das
Scheitern oder das anstössige



Verhalten einiger Priester in Frage
gestellt. Es wäre, als würde man eine
Aufhebung der Unauflösbarkeit der
Ehe verlangen, weil so viele
Ehepartner untreu sind oder gar ihre
Ehe aufkündigen. Anerkannt werden
sollte hingegen, dass viele
emotionale Krisen eines Priesters vor
allem von einem Mangel an echten
Erfahrungen mit jener geistigen
Vaterschaft herrühren, die den
Heiligen Paulus ausrufen liess: „In
Christus Jesus bin ich durch das
Evangelium euer Vater geworden“ (1
Kor 4,15) und: „Meine Kinder, für die
ich von neuem Geburtswehen
erleide“ (Gal 4,19).

Einige werfen der Kirche vor,
Gesetze aufzuerlegen für etwas, was
eine freie Wahl sein sollte. Bei
näherem Hinsehen fällt aber auch
dieser Einwand dahin, denn der
Zölibat wird weder von Christus
noch von der Kirche auferlegt. Diese
wählt nämlich von vornherein nur



Kandidaten für das Priesteramt aus,
die – nebst weiterer Voraussetzungen
– die Gabe des Zölibats erhalten
haben. Damit aber diese Gabe
weiterhin leuchtet und Frucht bringt,
muss der Priester seine Hingabe an
Gott, die Kirche und die Menschen
täglich erneuern, so dass er sein
ganzes Leben in ein freudiges Ja aus
Liebe verwandelt.

Gerade die Kostbarkeit des
Priesterzölibates lässt den sexuellen
Missbrauch von Seiten einiger
Priester besonders abscheulich
erscheinen. Vittorio Messori
monierte zu Recht: „Wenn jemand
entrüstet solche Niedertracht
denunziert, dann deshalb, weil er die
Erhabenheit der Botschaft ermisst,
die von den Priestern der Welt
verkündet wird und die er – ob
gläubig oder nicht - nicht beschmutzt
sehen möchte“ ( Corriere della Sera ,
11. März 2010).



Die Missbräuche, die sich
bekanntlich bei weitem nicht auf den
kirchlichen Bereich beschränken und
auch keineswegs eine Folge des
Zölibates sind, offenbaren vielmehr,
wie stark sich bereits eine
hedonistische, erotisierte Kultur
verbreitet hat. Gerade einer solchen
Lebensauffassung aber widersetzt
sich das Priesterzölibat. Es fordert
eine Kultur heraus, die alles als
provisorisch und relativ ansieht und
die Fähigkeit des Menschen leugnet,
lebenslange Verpflichtungen
einzugehen, und die deswegen den
Priesterzölibat für unmöglich und
unmenschlich hält.

So kann man sagen, dass dem Zölibat
heute einen besonderen Stellenwert
zukommt hat. Er ist mehr denn je ein
unübersehbares Zeugnis dafür, dass
„Gott allein genügt“ (Hl. Teresa von
Jesus). Mehr als den Gott der
Philosophen und der Theologen
braucht unsere heutige Welt den Gott



der Apostel, der Jünger Christi, in
denen er weiterhin gegenwärtig und
wirksam ist.

----------

Arturo Cattaneo (Lugano), seit 1979
Priester der Prälatur Opus Dei, ist
promovierter Kirchenrechtler und
Theologe. Seit 2003 ist er ordentlicher
Professor am Institut für Kirchenrecht
in Venedig.

von Arturo Cattaneo

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/uber-den-priesterzolibat/
(18.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/uber-den-priesterzolibat/
https://opusdei.org/de/article/uber-den-priesterzolibat/

	Über den Priesterzölibat

