
opusdei.org

Thema 7. Die
menschliche Freiheit

Die Kirche sieht in der Freiheit
ein herausragendes Zeichen des
göttlichen Abbilds im
Menschen. Die Teilhabe der
Menschen an der göttlichen
Seligkeit ist ein so großes und
von der göttlichen Liebe so sehr
gewünschtes Gut, dass Gott das
Risiko der menschlichen
Freiheit eingehen wollte. Im
moralischen Sinn ist die
Freiheit nicht so sehr eine
natürliche Eigenschaft als eine
Eroberung, Frucht der
Erziehung, der erlangten
sittlichen Tugenden und der
Gnade Gottes.



23.07.2023

1. Gott schuf den Menschen frei

Die Heilige Schrift sagt uns, dass Gott
den Menschen als freies Wesen
schuf. Er selbst hat am Anfang den
Menschen gemacht und hat ihn der
Macht seiner Entscheidung
überlassen. Wenn du willst, wirst du
die Gebote bewahren und die Treue,
um wohlgefällig zu handeln. Er hat
dir Feuer und Wasser vorgelegt, was
immer du erstrebst, danach wirst du
deine Hand ausstrecken. Vor den
Menschen liegen Leben und Tod, was
immer ihm gefällt, wird ihm gegeben
(Sir 15,14-17. Vgl. auch Dtn 30,15-19).

Die Kirche sieht in der Freiheit „ein
erhabenes Kennzeichen des Bildes
Gottes im Menschen“ (Gaudium et
spes, 17; vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, 1731).



Gleichzeitig lehrt sie uns, warum und
wozu uns die Freiheit gegeben
wurde: „Gott wollte nämlich den
Menschen in der Hand seines
Entschlusses lassen, so dass er seinen
Schöpfer aus eigenem Entscheid
suche und frei zur vollen und seligen
Vollendung in Einheit mit Gott
gelange“ (Gaudium et spes, 17; vgl. 
Katechismus, 1731). Indem Gott den
Menschen nach seinem Bild und
Gleichnis schuf, setzte er seinen Plan
ins Werk, Wesen zu schaffen, die
fähig sind, an seinem göttlichen
Leben selbst teilzuhaben und mit
ihm in Gemeinschaft zu treten.

Damit die Menschen sich frei an Gott
binden können, ist es notwendig, wie
die Konstitution Gaudium et spes
sagt, dass die Menschen frei sind, das
heißt fähig, das Gute zu erkennen
und es autonom zu bejahen. Das
zieht für den Menschen, der ein
begrenztes und fehlbares Wesen ist,
die traurige Möglichkeit nach sich,



die ihm von Gott geschenkte Freiheit
schlecht zu gebrauchen, das Gute zu
verneinen und sich für das Böse zu
entscheiden. Wenn der Mensch aber
nicht wirklich frei wäre, könnte er
nicht an der göttlichen Glückseligkeit
teilhaben, die darin besteht, das
höchste Gut, das Gott selbst ist, zu
erkennen und zu lieben. Die Sterne
folgen genau den ihnen von Gott
gegebenen Gesetzen, können aber
nicht erkennen und lieben, und
deshalb nicht an der Glückseligkeit
Gottes teilhaben. Wie der heilige
Josefmaria schreibt: „Nur wir
Menschen – ich spreche hier nicht
von den Engeln – vermögen uns mit
dem Schöpfer in Freiheit zu
vereinigen“ (Freunde Gottes, 24). Die
Teilhabe der Menschen an der
göttlichen Glückseligkeit ist ein so
großes Gut und von der göttlichen
Liebe so sehr gewollt, dass Gott das
Risiko der menschlichen Freiheit
eingehen wollte.



Um all das besser zu verstehen,
betrachten wir in der Folge die
verschiedenen Bedeutungen des
Worts Freiheit, das Wesen der
Freiheit und dann die Freiheit unter
dem Blickwinkel der Heilsgeschichte.

2. Die Dimensionen der
menschlichen Freiheit

Die menschliche Freiheit hat
mehrere Dimensionen. Freiheit von
Zwang genießt die Person, die
äußerlich verwirklichen kann, was
sie zu tun beschlossen hat, ohne
Auflagen oder Behinderungen durch
andere. Das ist im Allgemeinen das
Verständnis von Freiheit im Bereich
des Rechts und der Politik: Freiheit
der Meinungsäußerung,
Versammlungsfreiheit usw., um
auszudrücken, dass niemand legitim
einer Person verweigern darf, ihre
Ansichten zu äußern oder sich mit
anderen zu treffen, immer innerhalb
der vom Gesetz gesetzten Grenzen.



Diese Freiheit entbehren Häftlinge
und Kriegsgefangene.

Wahlfreiheit oder psychologische
Freiheit bedeutet das Fehlen innerer
Nötigung, die eine oder andere Sache
zu wählen; sie bezieht sich nicht auf
die Möglichkeit, etwas zu tun,
sondern autonom zu entscheiden,
ohne einem inneren Determinismus
unterworfen zu sein, bei dem eine
vom Willen verschiedene innere
Kraft dazu treibt, notwendig etwas
Bestimmtes zu wählen, und dabei
andere mögliche Alternativen
ausschließt. Psychologische Freiheit
ist Fähigkeit zur Selbstbestimmung.
Gewisse akute Geisteskrankheiten,
einige Drogen oder ein Zustand
großer Aufregung (zum Beispiel bei
einem Brand) können die
psychologische Freiheit ganz oder
teilweise ausschalten.

Moralische Freiheit genießt eine
Person, die nicht versklavt ist durch



schlechte Leidenschaften, Laster
oder die Sünde. So verstanden ist
Freiheit weniger ein natürlicher
Zustand der Person als eine
Eroberung, Frucht der Erziehung,
der erworbenen sittlichen Tugenden
und der Gnade Gottes. Die Heilige
Schrift und das Lehramt der Kirche
sprechen häufig in diesem Sinn von
Freiheit, wenn sie sagen, dass
Christus uns befreit.

3. Das Wesen der Freiheit

Bei den eben erwähnten drei
Dimensionen erscheint Freiheit als
Negation. Sie verneint die Existenz
äußerer Behinderungen für das
Handeln, innerer Bedingtheiten für
die Wahl sowie sittlicher
Hindernisse, um sie recht zu
gebrauchen. Die Abwesenheit dieser
Behinderungen, Bedingtheiten und
Hindernisse ist Voraussetzung dafür,
dass der Mensch frei ist, offenbart
aber nicht das positive Wesen der



Freiheit. Gott ist frei, und seine
Freiheit kann nicht die Negation
äußerer oder innerer
Einschränkungen sein, die es bei Gott
weder gibt noch geben kann. Die
Freiheit muss in etwas anderem
bestehen als in der bloßen
Abwesenheit von bestimmenden
Bedingtheiten.

Tatsächlich ist das Wesen der
Freiheit (das, was unbedingt
erforderlich ist, damit es Freiheit
gibt) und ihr eigener Akt die
autonome Zustimmung zum Guten,
das heißt die Liebe zum Guten, die
der herausragende Akt der Freiheit
ist. Freiheit und Liebe hängen
zusammen: Es gibt keine wahre
Liebe, die nicht frei wäre, noch
wahre Freiheit, die nicht als Liebe zu
etwas oder zu jemandem vollzogen
wird. Die Freiheit Gottes, die Freiheit
Christi und die Freiheit der
Menschen kommt zum Ausdruck in
der Anerkennung und Liebe des



Guten als solchen, aus dem einzigen
Grund, dass es gut ist.

Die autonome Zustimmung zum
Guten drückt das Wesen der Freiheit
viel mehr aus als die Möglichkeit,
zwischen mehreren Alternativen zu
wählen. Für eine gute Mutter ist ihr
Kind nicht zu lieben keine mögliche
Alternative; trotzdem ist ihre Liebe
zum Kind freie Wahl. Auch das
Opfer, das diese Liebe mit sich
bringen kann, vermindert nicht ihre
Freiheit. Der heilige Josefmaria
drückt das so aus: „Wenn eine Mutter
sich aus Liebe zu ihren Kindern
aufopfert, hat sie gewählt; und an
dieser Liebe wird man ihre Freiheit
messen. Wenn diese Liebe groß ist,
wird sich die Freiheit als fruchtbar
erweisen: das Wohl der Kinder hat
seine Wurzel gerade in dieser
gesegneten Freiheit, die die Hingabe
wählt, und erwächst aus dieser
gesegneten Hingabe, die die Freiheit
ist“ (Freunde Gottes, 30).



Das Opfer und die Hingabe für den
Geliebten sind Ausdruck der Freiheit,
weil sie der Liebe entspringen und
die Liebe nicht unfrei sein kann.
Beim Gebet im Ölgarten fiel es
Christus sehr schwer, die Sünden der
Menschen und die erlösende Passion
auf sich zu nehmen, aber Christus
hat sein Leben frei hingegeben: 
Deshalb liebt mich der Vater, weil ich
mein Leben hingebe, um es wieder zu
nehmen. Niemand entreißt es mir,
sondern ich gebe es aus freiem Willen
hin (Joh 10,17-18.). In uns kann die
aus der Erbsünde stammende
Neigung zum Bösen die freie
Zustimmung zum Guten mühsam
machen. Dazu sagt der heilige
Josefmaria: „Der Gegensatz zwischen
Freiheit und Hingabe ist ein
untrügliches Zeichen, dass die Liebe
schwankt, denn in ihr wohnt die
Freiheit“ (Hl. Josefmaria).1 Wenn die
autonome Zustimmung zum Guten,
das Opfer verlangt, fehlt, wenn also
das Gute, das Opfer mit sich bringt,



nicht wirklich geliebt wird, dann
kommt es tatsächlich zum Gegensatz
zwischen der Freiheit und der
Hingabe, die dieses Gute fordert. „Ich
möchte es jedem von euch wie mit
Feuer ins Herz schreiben: Freiheit
und Hingabe sind kein Widerspruch.
Sie tragen sich gegenseitig. Die
Freiheit kann man nur aus Liebe
hingeben; jeder andere Verzicht auf
sie ist mir unbegreiflich. Es geht
dabei nicht um irgendein Wortspiel.
In der frei gewählten Hingabe
erneuert die Freiheit immer wieder
die Liebe; und sich erneuern heißt,
immer jung sein, mit einem weiten
Herzen, zu großen Idealen und
großen Opfern fähig“ (Hl. Josefmaria,
Freunde Gottes, 31).

4. Die Freiheit unter dem
Blickwinkel der Heilsgeschichte

Die Heilige Schrift betrachtet die
menschliche Freiheit unter dem
Blickwinkel der Heilsgeschichte.



Aufgrund des Sündenfalls wurde die
Freiheit, die der Mensch von Gott
empfangen hatte, der Sklaverei der
Sünde unterworfen, auch wenn sie
nicht ganz zerstört wurde (Vgl. 
Katechismus, 1739-1740). Der heilige
Paulus stellt vor allem im Römerbrief
fest, dass die Sünde, die durch den
Fall Adams in die Welt kam, stärker
ist als der menschliche Verstand und
Wille, und dass sogar das Gesetz des
Mose, das gelehrt hatte, was zu tun
ist, nicht die Kraft gab, es auch
immer zu vollbringen. Jede Sünde
des Menschen ist ein freier Akt, sonst
wäre sie keine Sünde, aber die Macht
der Sünde zeigt sich darin, dass die
Menschen, faktisch und aufs Ganze
gesehen, ohne die Gnade Christi
nicht in der Lage sind, die Sünde
immer zu vermeiden, weil ihre
Vernunft verdunkelt und ihr Wille
geschwächt ist. Durch das glorreiche
Kreuz, das im Alten Testament
angekündigt und vorbereitet wurde,
„hat Christus allen Menschen das



Heil erworben. Er hat sie von der
Sünde befreit, die sie gefangen
hielt“ (Katechismus, 1741). Durch die
Gnade Christi können die Menschen
die Sünde meiden. Das sieht man
nicht nur im Leben der
kanonisierten Heiligen, sondern im
Leben vieler Christen, die in der
Gnade leben und die schweren
Sünden, ja sogar fast immer die
freiwilligen lässlichen Sünden
meiden. Wenn der Mensch mit der
Gnade mitwirkt, die ihm Gott durch
Christus schenkt, kann er die volle
Freiheit im moralischen Sinn
genießen: Zur Freiheit hat uns
Christus befreit (Gal 5,1; vgl. 
Katechismus, 1742).

Die Möglichkeit, dass der Mensch
sündigt, hat Gott nicht davon
abgehalten, ihn frei zu schaffen. Die
Notwendigkeit, dass der Mensch frei
sein muss, um glücklich zu sein, hat
zur Folge, dass Gott die menschliche
Freiheit und der Auswirkungen



unserer freien Handlungen in der
Zeit ernst nimmt.2 Die Weise, in der
die Erlösung durch das Blut Christi
vollzogen wurde (vgl. Eph 1,7-8),
bestätigt den Wert der menschlichen
Freiheit und ihre Achtung durch
Gott. Unsere Freiheit ist wahre
Freiheit, und ihr Gebrauch hat in
positiver sowie negativer Hinsicht
großes Gewicht und zieht
Verantwortung nach sich.

5. Die Freiheit und das sittlich Gute

Die Freiheit ist, wie gesagt, auf das
sittlich Gute ausgerichtet, so dass
sein Besitz den Menschen glücklich
macht. Als Hilfe, um dieses Gute zu
erkennen und ihm zuzustimmen,
steht dem Menschen das Sittengesetz
zur Verfügung, das ihn befähigt, Gut
und Böse in der Realität gemäß den
Plänen Gottes, die immer gut sind, zu
unterscheiden. Die anderen
menschlichen Gesetze führen auch



zum Guten, wenn sie mit dem
Sittengesetz übereinstimmen.

Manche denken allerdings, dass das
Gesetz ihre Freiheit beeinträchtigt,
als würde die Freiheit dort beginnen,
wo das Gesetz endet, und umgekehrt.

In Wirklichkeit gestaltet jedermann
sein Verhalten gemäß seiner
Kenntnis von Gut und Böse. Er
verwirklicht frei, was er als gut
erkennt, und vermeidet frei, was er
für böse hält. Das Sittengesetz gleicht
einem Licht, das die Wahl des Guten
und die Vermeidung des Bösen
erleichtert.

Was daher dem Sittengesetz
widerspricht, ist die Sünde, nicht die
Freiheit. Das Sittengesetz weist
darauf hin, dass es notwendig ist, das
Verlangen nach sündhaften Taten,
das man vielleicht spürt, zu
korrigieren: den Wunsch nach
Rache, Gewalttätigkeit, Raub usw.
Dieser moralische Hinweis ist aber



der Freiheit nicht entgegengesetzt,
die immer auf die freie Bekräftigung
des Guten seitens der Personen
blickt; noch bedeutet er Zwang, weil
die Freiheit immer die traurige
Möglichkeit zu sündigen bewahrt.
„Schlechtes Handeln befreit den
Menschen nicht, sondern versklavt.
(…) Er wird vielleicht sagen können,
er sei seinen Neigungen gefolgt, doch
von wahrer Freiheit kann nicht die
Rede sein. Denn er ist zum Sklaven
seiner Entscheidung geworden, der
schlimmsten aller Entscheidungen:
sich von Gott zu entfernen; doch das
ist keine Freiheit“ (Hl. Josefmaria).3

Etwas anderes ist, dass die 
menschlichen Gesetze und Regeln
wegen der Allgemeinheit und
Knappheit der verwendeten Begriffe
in einzelnen Fällen keinen
verlässlichen Hinweis dafür bieten,
was eine bestimmte Person tun soll.
Wer gut gebildet ist, weiß, dass er in
diesen konkreten Fällen tun soll, was



er mit Sicherheit als gut erkennt (Vgl.
hl. Thomas von Aquin).4 Aber es gibt
keinen Fall, in dem es gut wäre, in
sich schlechte Handlungen zu setzen,
das heißt Handlungen, die von den
negativen Geboten des natürlichen
Sittengesetzes oder vom positiven
göttlichen Gesetz verboten sind
(Ehebruch, Mord usw.).5

Wie zuvor schon gesagt, kann der
Mensch seine Freiheit schlecht
gebrauchen, weil sowohl seine
Erkenntnis als auch sein Wille
fehlbar sind. Gelegentlich irrt sich
das Gewissen und betrachtet als gut,
was in Wirklichkeit schlecht ist, oder
es hält für schlecht, was in
Wirklichkeit gut ist. Deshalb ist der
rechte Gebrauch der Freiheit nicht
immer gleichbedeutend mit dem
Handeln nach dem eigenen
Gewissen, denn es besteht die
Möglichkeit, dass sich das Gewissen
irrt. Daher ist es wichtig, das
Gewissen gut zu bilden, damit irrige



Urteile vermieden werden, die bei
Personen mit geringer Bildung oft
vorkommen und noch mehr bei
Leuten, die aufgrund von Lastern,
Unwissenheit oder Oberflächlichkeit
falsche Überzeugungen vertreten.

6. Die Achtung der Freiheit

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich,
dass Freiheit ein großes Geschenk
Gottes ist, das enorme persönliche
Verantwortung mit sich bringt und
das die Menschen – die zivilen und
kirchlichen menschlichen
Autoritäten – nicht über das von der
Gerechtigkeit und den klaren
Ansprüchen des Gemeinwohls der
zivilen und kirchlichen Gesellschaft
Geforderte hinaus beschränken
dürfen. Dazu schreibt der heilige
Josefmaria: „Es ist notwendig, die
Freiheit zu lieben. Haltet euch fern
von dem Missbrauch, der in unseren
Tagen grassiert. Er ist offensichtlich,
tritt de facto in Nationen der ganzen



Welt in Erscheinung und offenbart
den gegen die rechtmäßige
Unabhängigkeit der Menschen
gerichteten Wunsch, alle dazu
anzuhalten, in Fragen, über die man
verschiedener Meinung sein kann,
eine einzige Gruppe zu bilden. Man
möchte Dogmen in zeitlichen Dingen
aufstellen und will diese falsche Idee
unter Anwendung skandalöser
Propagandamethoden gegen
diejenigen durchsetzen, die den
Anstand haben, sich nicht zu
unterwerfen (…). Wir müssen die
Freiheit verteidigen. Die Freiheit der
einzelnen Glieder, die zugleich mit
Christus einen einzigen mystischen
Leib bilden und mit seinem
Stellvertreter auf Erden geeint
sind“ (Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1932,
Nr. 1-2).

Auch die interpersonalen
Beziehungen – also nicht nur im
politischen Bereich – sollen von der
Achtung der Freiheit und dem



Verständnis für andere Auffassungen
geprägt sein. Und das ist auch der Stil
des christlichen Apostolats. „In erster
Linie lieben wir die Freiheit der
Menschen, denen wir helfen wollen,
sich dem Herrn zu nähern im
Apostolat der Freundschaft und des
Vertrauens, das wir – wie der heilige
Josefmaria uns einlädt – im Zeugnis
und im Wort verwirklichen sollen.
(…) Echte Freundschaft besteht aus
aufrichtiger gegenseitiger Liebe, die
die Freiheit und das Innerste beider
schützt“ (Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 14.).

Achtung der Freiheit der anderen
bedeutet nicht, dass alles gut ist, was
diese Personen frei tun. Der rechte
Gebrauch der Freiheit setzt die
Kenntnis dessen voraus, was für
jeden Einzelnen gut ist. Anderen
vorzuschlagen oder sie zu lehren,
was wirklich gut ist, ist kein Attentat
auf fremde Freiheit. Dass eine freie
Person einer anderen, die gleichfalls



frei ist, die Wahrheit vorlegt, indem
sie die Gründe, die sie stützen,
erläutert, ist immer etwas Gutes. Was
nicht getan werden darf, ist der
Zwang zur Wahrheit mittels
physischer oder psychologischer
Gewalt. Nur die rechtmäßige
Autorität darf in bestimmten Fällen
und in dem von den gerechten
Gesetzen vorgesehenen Rahmen
Zwang ausüben.

Ángel Rodríguez Luño

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
1730-1748.

Hl. Josefmaria, Homilie Das
Gottesgeschenk unserer Freiheit, in 
Freunde Gottes, 23-38.

Empfohlene Lektüre

Fernando Ocáriz, Hirtenbrief
9.1.2018.



1 Hl. Josefmaria, Juni 1972, zitiert
von Javier Echevarría, Hirtenbrief,
14.2.1997, Nr. 15.

2 .Wie schon erwähnt: „Der Mensch
hat Leben und Tod vor sich; was er
begehrt, wird ihm zuteil“ (Sir 15,18).

3 Hl. Josefmaria, Das Gottesgeschenk
unserer Freiheit, in Freunde Gottes,
37.

4 Vgl. hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 96, a. 6, und II-II, q.
120.

5 Vgl. Johannes Paul II., Veritatis
splendor, Nr. 76, 80, 81 und 82.

Ángel Rodríguez Luño



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/thema-7-die-menschliche-
freiheit/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-7-die-menschliche-freiheit/
https://opusdei.org/de/article/thema-7-die-menschliche-freiheit/
https://opusdei.org/de/article/thema-7-die-menschliche-freiheit/

	Thema 7. Die menschliche Freiheit

