
opusdei.org

Thema 6. Der
Mensch, Bild Gottes

Der Mensch ist das einzige
Geschöpf auf Erden, das mehr
als nur Materielles und
Endliches erkennen und lieben
kann. Wenn Gott uns mit Geist
erschaffen hat, dann zu dem
Zweck, dass wir ihn erkennen
und lieben. Die Erschaffung des
Menschen nach dem Bild Gottes
impliziert die Möglichkeit einer
gegenseitigen Beziehung und
Kommunikation. Da der
Mensch als Bild Gottes an ihm,
der Liebe ist, Anteil hat, ist er
zur Liebe fähig.



24.07.2023

1. Der Mensch, nach dem Bild
Gottes erschaffen

Das Buch Genesis sagt: Gott erschuf
den Menschen als sein Bild, als Bild
Gottes erschuf er ihn. Männlich und
weiblich erschuf er sie (Gen 1,27).

Zweifellos liegt hier eine höchst
bedeutsame Offenbarung vor. Nach
der Erschaffung der materiellen, der
pflanzlichen und der tierischen Welt
erschafft Gott – auf die Engel gehen
wir jetzt nicht ein – den Menschen.
Es gibt eine klaren und radikalen
Unterschied zwischen menschlichen
und nicht-menschlichen Wesen. Nur
die Menschen sind Bild Gottes. Sie
spiegeln von Gott mehr wider als die
Tatsache, dass er sie erschaffen hat.
Sie haben auf erhabenere Weise
Anteil an der Gottheit als die nicht-



menschliche Natur, auch wenn diese
Ähnlichkeit den Unterschieid
zwischen Mensch und Gott natürlich
nicht aufhebt. „Die nach dem Bilde
Gottes erschaffene menschliche
Person ist ein zugleich körperliches
und geistiges Wesen. Der biblische
Bericht bringt das in einer
sinnbildlichen Sprache zum
Ausdruck, wenn er sagt: Da formte
Gott, der Herr, den Menschen aus
Erde vom Ackerboden und blies in
seine Nase den Lebensatem. So wurde
der Mensch zu einem lebendigen
Wesen (Gen 2,7)“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 362).

Diese Mittelstellung des Menschen
zwischen der materiell-tierischen
Welt und Gott kann auf zweierlei
Weisen geleugnet werden. Im ersten
Fall erhebt sich der Mensch zum
absoluten Herrn über sich selbst und
über die Schöpfung; im zweiten Fall
betrachtet er sich als simples Produkt
der tierischen Evolution, wie



komplex man diese auch auffassen
mag, ohne Spiritualität und Freiheit.

Um diese beiden Irrtümer zu
vermeiden und diese
Glaubenswahrheit leichter
annehmen zu können, genügt es,
darüber nachzudenken, wie wir uns
selbst erleben.

Einerseits erfahren wir viele
offensichtliche Beschränkungen, die
unsere Endlichkeit mit sich bringt. So
können wir beispielsweise nicht alles
erreichen, was wir wollen (es gibt
äußere und innere Hindernisse); wir
sind mit vielen Dingen konfrontiert,
die wir weder lenken können noch
wollen noch vorhersehen; wir leben
in einer Abfolge von Ereignissen im
Lauf der Zeit, die wir weder
umkehren noch aufhalten können.
Unsere Endlichkeit ist also evident.

Andererseits gibt es Aspekte unseres
Lebens, die nicht weniger
offensichtlich diese Endlichkeit



überschreiten und das Unendliche
durchscheinen lassen. Zunächst
stellen wir das erstaunliche Faktum
fest, dass wir, obwohl wird endlich
sind, davon wissen und uns dessen
bewusst sind. Dass wir aber wissen,
dass wir endlich sind, kann nur
daher kommen, dass unser Verstand
irgendwie die Grenzen der eigenen
Endlichkeit überschreitet. Außerdem
können wir zwar, wie zuvor gesagt,
viele unserer Wünsche nicht
verwirklichen, können sie aber sehr
wohl konzipieren und erstreben,
auch wenn es sich um unerfüllbare
Vorhaben handelt. Wir werden
immer wieder mit
unkontrollierbaren Ereignissen
konfrontiert, aber wir können diesen
widerstehen oder uns innerlich
gegen sie stellen. Die Zeit vergeht
und ist für uns zwangsläufig
unwiederholbar, aber wir leben, seit
wir denken können, ständig und
dauernd im „Jetzt“, von dem aus wir
dem Vergangenen und bis zu einem



gewissen Maß auch dem, was auf uns
zukommt, einen Sinn geben.

Wir sind also zweifellos endlich und
leben in einer endlichen materiellen
Welt, haben aber auch die Fähigkeit,
uns von den Bedingungen dieser
Endlichkeit zu distanzieren oder zu
lösen. Diese Fähigkeit setzt voraus,
dass wir geistig sind. Und daran
erkennen wir etwas, das uns Gott
ähnlich macht, der unendlicher und
absoluter Geist ist.

Ein gewisser Humanismus vertritt
die Auffassung, dass der Mensch
zwar Geist hat und dass dieser mehr
oder wenig erleuchtet ist, dass er
aber nicht Bild Gottes und daher
auch nicht auf ihn hingeordnet ist.
Diese Vorstellung ist problematisch;
und zwar sowohl theoretisch, weil
der Geist wesentlich am Absoluten
Anteil hat und auf das Absolute
ausgerichtet ist, als auch praktisch,
weil die persönliche und historische



Erfahrung zeigt, dass ein Bruch der
Beziehung zu Gott mit der Auflösung
der Menschenwürde endet. „Hier auf
Erden gibt es – ohne eine weitere
Alternative – nur zwei
Möglichkeiten: entweder ein
übernatürliches oder ein
animalisches Leben zu leben“ (Hl.
Josefmaria, Freunde Gottes, Nr. 200).

2. Der Mensch: aus Liebe und für
die Liebe erschaffen

Wenn Gott den Menschen als sein
Bild erschuf, impliziert das zwei
grundsätzliche Feststellungen: Wir
wurden aus Liebe und für die Liebe
erschaffen.

Erstens: Wenn Gott vollkommen und
absolut ist, benötigt er nichts und
niemanden. Er ist also absolut
transzendent und frei. Er hat weder
die Welt noch den Menschen aus
Notwendigkeit geschaffen, sondern
aus freiem Entschluss. Die Schöpfung
ist ein Geschenk Gottes. Man kann



auch sagen, sie ist ein Werk seiner
Liebe. Wir müssen die häufig
auftretende Versuchung
zurückweisen, Gott oder den Willen
Gottes nach unserer Logik zu
beurteilen.

Zweitens: Wenn Gott uns nach
seinem Bild geschaffen hat, dann um
eine Beziehung zum Menschen zu
ermöglichen. Wenn Gott uns also,
weil er uns mit Geist ausstattet, die
Fähigkeit gibt, über das Materielle
und Endliche hinaus zu erkennen
und zu lieben, dann will er, dass wir
ihn erkennen und lieben. „Von allen
sichtbaren Geschöpfen ist einzig der
Mensch ‚fähig, seinen Schöpfer zu
erkennen und zu lieben‘ (Gaudium et
spes, 12,3); er ist ‚auf Erden das
einzige Geschöpf … das Gott um
seiner selbst willen gewollt
hat‘ (Gaudium et spes, 24,3); er allein
ist berufen, in Erkenntnis und Liebe
am Leben Gottes teilzuhaben. Auf
dieses Ziel hin ist er geschaffen



worden, und das ist der Hauptgrund
für seine Würde“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 356).

Von einem anderen Gesichtspunkt
aus kann man sagen, dass die
Erschaffung des Menschen nach dem
Bild Gottes die Möglichkeit zu
gegenseitiger Beziehung und
Verständigung impliziert. Die
Initiative zu einer solchen
Kommunikation kann jedoch, wenn
sie sich auf das Innerste Gottes
beziehen soll, nur von Gott ausgehen,
da für das natürliche Erkennen die
Innerlichkeit Gottes nicht zugänglich
ist (was übrigens für jede
Innerlichkeit gilt, wenn sich diese
dem Menschen nicht öffnet). Das
aber hat Gott wirklich getan: Er hat
sich uns geoffenbart und uns sein
innerstes Wesen kundgetan. Am
deutlichsten übermittelt uns der
heilige Johannes diese tiefe
Offenbarung, wenn er schreibt: Gott
ist Liebe (1 Joh 4,8 und 16).



Das bedeutet, dass der Mensch, der
nach Gottes Bild geschaffen ist und
an Gott, der Liebe ist, Anteil hat,
seinerseits zur Liebe fähig ist. Das ist
sein Wesen und seine tiefste
Definition, die sagt, was er ist und
sein wird, „denn eins ist, was seine
Liebe ist“ (Hl. Augustinus, 
Kommentar zum ersten Johannesbrief,
2, 14); und er ist zur Liebe fähig, weil
er aus Liebe erschaffen wurde und
daher diese Liebe schon empfangen
hat: Darin besteht die Liebe: nicht
dass wir Gott geliebt haben, sondern
dass er uns geliebt […] hat (1 Joh
4,10). Wir wollen lieben, weil er uns
zuerst geliebt hat (1 Joh 4,19). Darum
ist die gesamte Dynamik des
sittlichen Lebens und der Tugenden
von der Liebe durchformt. Wie der
heilige Thomas schrieb: „Die Liebe
ordnet die Akte aller anderen
Tugenden auf das letzte Ziel hin und
gibt daher allen anderen Tugenden
ihre Form. Deshalb sagt man, dass
die Liebe die Form der Tugenden



ist“ (Suma Theologiae, II-II, q. 23, a.
8).

3. Dimensionen des Menschseins:
Verstand, Wille, Affekte

Den Menschen als liebendes oder als
zur Liebe fähiges Wesen zu
beschreiben, kann je nach dem, was
man unter Liebe versteht,
mehrdeutig sein. Der heutige
Gebrauch dieses Wortes ist zu
unterschiedlich und zu weitläufig.
Ganz allgemein kann man sagen,
dass Liebe ein Wunsch ist oder
zumindest einen solchen beinhaltet.
Der Mensch aber kann auf
verschiedene Weise wünschen
(egoistisch oder altruistisch), auf
unterschiedlichen Ebenen seiner
Natur (sinnlich oder geistig), auf
unterschiedlichste Objekte bezogen
(z .B. dem Menschen unter- oder
übergeordnete, in sich gute oder
schlechte Dinge usw.), die diese
Wünsche unterschiedlich



charakterisieren und damit auch die
wünschende Person selbst. Im Licht
des Glaubens erkennen wir, welche
Art zu lieben dem Menschen als Bild
Gottes am besten entspricht: so zu
lieben, wie er liebt.

Wie Gott zu lieben oder geistig zu
lieben, bedeutet kurz gesagt: frei zu
lieben und der Wahrheit gemäß zu
lieben. Das heißt mit anderen
Worten, die Affekte auf jene Ebene
zu erheben, auf der der Verstand in
ihnen wahr oder falsch, angemessen
oder unangemessen unterscheidet
und die Liebe zum anderen öffnet
oder sie ihm zuwendet. Das kann
natürlich nur in Freiheit und
willentlich geschehen. Es geht also
darum, die drei grundlegenden
geistigen Dimensionen des geistigen
Menschseins ins Spiel zu bringen:
den Verstand bzw. den Logos, der
klar die verschiedenen Formen der
Liebe unterscheidet und sie auf
andere Personen hin öffnet; der



Wille, der frei entscheidet, wie er
dieser klaren und zugleich
anspruchsvollen Forderung
entspricht; und die Affekte, die in
ihrer letzten Tiefe die eigentliche
Liebe bilden.

Natürlich gibt es in uns aber auch
einen nicht-geistigen Bereich, in dem
es an Klarheit, Freiheit oder echter
Liebe fehlt. Worum es dann geht, ist
die Integration dieser drei
menschlichen Dimensionen auf ihrer
höheren bzw. geistigen Ebene, ohne
die Liebe herabzuwürdigen, als wäre
der Mensch ein materielles,
animalisches oder vom Herdentrieb
gesteuertes Wesen.

Auf dieser geistigen Ebene gehen
Verstand und Liebe harmonisch
Hand in Hand. „Intelligenz und Liebe
stehen nicht einfach nebeneinander: 
Es gibt die an Intelligenz reiche Liebe
und die von Liebe erfüllte
Intelligenz“ (Benedikt XVI., Caritas in



veritate, Nr. 30). Eros und Agape, die
oft in radikaler Weise gegeneinander
ausgespielt wurden (als begehrende
Liebe und wohlwollende Liebe, als
aufsteigende und absteigende Liebe,
besitzergreifende und aufopfernde
Liebe, Selbstliebe und Liebe zu
anderen usw.), wirken zusammen,
indem sie einander erhöhen und
reinigen. „In Wirklichkeit lassen sich 
Eros und Agape – aufsteigende und
absteigende Liebe – niemals ganz
voneinander trennen. Je mehr beide
in unterschiedlichen Dimensionen in
der einen Wirklichkeit Liebe in die
rechte Einheit miteinander treten,
desto mehr verwirklicht sich das
wahre Wesen von Liebe überhaupt.
Wenn Eros zunächst vor allem
verlangend, aufsteigend ist –
Faszination durch die große
Verheißung des Glücks –, so wird er
im Zugehen auf den anderen immer
weniger nach sich selber fragen,
immer mehr das Glück des anderen
wollen, immer mehr sich um ihn



sorgen, sich schenken, für ihn da sein
wollen. Das Moment der Agape tritt
in ihn ein, andernfalls verfällt er und
verliert sein eigenes Wesen.
Umgekehrt ist es aber auch dem
Menschen unmöglich, einzig in der
schenkenden, absteigenden Liebe zu
leben. Er kann nicht immer nur
geben, er muss auch empfangen. Wer
Liebe schenken will, muss selbst mit
ihr beschenkt werden“ (Benedikt
XVI., Deus caritas est, Nr. 7).

4. Die Gemeinschaftsbezogenheit
des Menschen

Indem uns Gott sein Wesen als Liebe
offenbart hat, hat er uns auch
gezeigt, wie er liebt. Und zwar nicht
nur, wie er die Menschen liebt,
sondern auch wie er in sich selbst
liebt. Gott liebt interpersonal. Gott ist
eine Dreiheit von Personen, die
einander kennen und lieben. Wenn
wir nach dem Bild Gottes geschaffen
sind, sind wir daher berufen, auf



diese Weise zu lieben, und wir
besitzen eine Spur oder Teilhabe an
dieser interpersonalen Liebe.

Diese Dimension der Liebe, der Liebe
zum anderen, tritt schon in der
natürlichen Erfahrung der Liebe
zutage sowie in der Erfahrung des
anderen als Person. Wenn die Liebe
einerseits Wunsch ist, dann bewegt
sie, ist sie Bewegung; und das
Natürliche ist, dass sie den Menschen
aus sich heraus und zu Höherem
emporhebt, zu anderen Personen.
Andererseits ist die echte Erfahrung,
die wir von den anderen haben,
nicht bloße eine Erfahrung von
„Objekten“, zu denen wir Stellung
beziehen, wenn wir wollen. Es ist
vielmehr eine Erfahrung anderer
„Subjekte“, die von Anfang an von
uns eine Antwort erwarten bzw. die
eine Stellungnahme fordern. Diese
natürliche Entdeckung wird durch
die Glaubenswahrheit, die wir hier
betrachten, verstärkt: der Menschen



als Bild Gottes. Wenn der andere Bild
Gottes ist, dann bedeutet, ihn zu
lieben, das Bild Gottes zu lieben, also
jemanden zu lieben, den Gott liebt,
also Gott selbst zu lieben.

Liebe ist somit wesentlich
interpersonal: „Da die Liebe voll
Wahrheit ist, kann sie vom
Menschen in ihrem Reichtum an
Werten begriffen, zustimmend
angenommen und vermittelt
werden. Denn die Wahrheit ist lógos,
der diá-logos schafft und damit
Austausch und Gemeinschaft
bewirkt. (...) Die Wahrheit öffnet den
Verstand der Menschen und vereint
ihre Intelligenz im Logos der Liebe.
Das ist die Botschaft und das
christliche Zeugnis der
Liebe“ (Benedikt XVI., Caritas in
veritate, Nr. 4). Darum stellt das Neue
Testament die Gebote der Liebe zu
Gott und zum Nächsten gemeinsam
vor (Vgl. Mt 22,40; 1 Joh 4,20 und 21;
etc.), so dass das eine zum anderen



führt: Die Liebe zu Gott führt zur
Nächstenliebe und die Nächstenliebe
führt zur Liebe zu Gott. „Wenn du
deinen Bruder liebst, ist es
unerlässlich, dass du die Liebe selbst
liebst. Da nun die Liebe Gott ist –
denn ,Gott ist Liebe‘ –, muss
derjenige, der seinen Bruder liebt,
auch Gott lieben“ (Hl. Augustinus, 
Kommentar zum ersten Johannesbrief,
9, 10).

Auf diesen tiefen anthropologischen
und ethischen Grundlagen beruht
die Gesellschaftsbezogenheit des
Menschen; nicht bloß auf dem
faktischen Nutzen des
Zusammenlebens. Deshalb ist das
Gemeinschaftsleben auch von Liebe
durchdrungen und besteht in erster
Linie aus Beziehungen und
Gemeinschaften, die auf Liebe
beruhen: Familie und Freundschaft.
Nur durch die Sozialisierung, den
Kontakt mit anderen, wächst und
entwickelt sie sich der Mensch, wie



es seinem Wesen entspricht: „Der
Mensch […] (kann) sich selbst nur
durch die aufrichtige Hingabe seiner
selbst vollkommen finden (Gaudium
et spes, Nr. 24). Deshalb kann
niemand ohne die Liebe zu
konkreten Mitmenschen den Wert
des Lebens erfahren“ (Franziskus, 
Fratelli tutti, Nr. 87).

So lesen wir im Evangelium: Wer den
Willen meines himmlischen Vaters tut,
der ist für mich Bruder und Schwester
und Mutter (Mt 12,50). Daraus
ergeben sich reiche Konsequenzen
für die Familie als Grundzelle der
Gesellschaft. „Gott ist die Liebe (1 Joh
4,8) und lebt in sich selbst ein
Geheimnis personaler
Liebesgemeinschaft. Indem er den
Menschen nach seinem Bild erschafft
und ständig im Dasein erhält, prägt
Gott der Menschennatur des Mannes
und der Frau die Berufung und
daher auch die Fähigkeit und die
Verantwortung zu Liebe und



Gemeinschaft ein (vgl. Gaudium et
spes 12). Die Liebe ist demnach die
grundlegende und naturgemäße
Berufung jedes Menschen“ (Johannes
Paul II., Familiaris consortio, Nr. 11).

Gleiches gilt von der Freundschaft: 
Ich habe euch Freunde genannt (Joh
15,15). Sie nährt sich von der Liebe
Gottes und bildet Gemeinschaft.
„Durch die Gnade, die er uns
schenkt, werden wir so erhöht, dass
wir wirklich seine Freunde sind. Mit
der gleichen Liebe, die er in uns
ausgießt, können wir ihn lieben und
in seiner Liebe auch die anderen
miteinschließen, in der Hoffnung,
dass auch sie ihren Platz in der
Gemeinschaft der Freundschaft
finden mögen, die auf Jesus Christus
gegründet ist“ (Franziskus, Christus
vivit, Nr. 153).

Bibliografie

—Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 355-368.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/thema-6-der-mensch-bild-gottes/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-6-der-mensch-bild-gottes/
https://opusdei.org/de/article/thema-6-der-mensch-bild-gottes/

	Thema 6. Der Mensch, Bild Gottes

