
opusdei.org

Thema 27. Das
Wirken des Heiligen
Geistes: die Gnade,
die göttlichen
Tugenden und die
Gebote

Das christliche Leben ist das
Leben des Menschen als Kind
Gottes in Christus durch den
Heiligen Geist. Das Wirken des
Heiligen Geistes in der Seele des
Christen gewährt die
heiligmachende Gnade, die
göttlichen Tugenden,
Eingebungen und helfende
Gnaden, und es äußert sich
spezifisch in den von der Kirche



so genannten Gaben des
Heiligen Geistes. Der Dekalog
formuliert schwere Pflichten,
ist aber auch und vor allem
Unterweisung für das rechte
Leben.

02.07.2023

Die Sendung des Heiligen Geistes und
sein Wirken in der Kirche wurden
schon behandelt. Jetzt betrachten wir
das Wirken des Heiligen Geistes im
christlichen Leben und auf dem Weg
des Christen zur Heiligkeit.

Die heiligmachende Gnade

Das christliche Leben ist das Leben
des Menschen als Sohn bzw. Tochter
Gottes in Christus durch den Heiligen
Geist ist. In der Taufe wird der
Mensch von der Sünde befreit und
erlangt wahre Teilhabe an der



göttlichen Natur (vgl. 2 Petr 1,4). Was
bedeutet Teilhabe an der göttlichen
Natur? Um das innerhalb der
gegebenen Grenzen unseres jetzigen
Erkennens zu verstehen, kann man
bedenken, dass der Vater seine Natur
zwar dem Sohn und dem Heiligen
Geist ganz mitteilt, dass er aber keine
anderen Götter oder Personen
schaffen kann, die wie er Gott sind.
Dagegen kann er Personen schaffen
(und er hat es getan), denen er
„Anteil“ an seiner göttlichen Natur,
seiner Güte und seiner Glückseligkeit
gewährt. Deshalb spricht man von
„Teilhabe“. Diese Teilhabe an der
göttlichen Natur ist die
heiligmachende Gnade, die den
Menschen zum Sohn bzw. zur
Tochter Gottes macht.

Die christliche Heiligkeit wurzelt
daher in der Schenkung des
Dreifaltigen Gottes an den Menschen.
Der Mensch wird durch die Gnade in
die innere Dynamik des göttlichen



Lebens eingeführt, wo jede göttliche
Person dieselbe Natur besitzt, aber
auf verschiedene Weise, worauf der
Unterschied der göttlichen Personen
beruht. Deshalb ist die Beziehung des
Christen zu jeder der göttlichen
Personen verschieden: Der Vater
nimmt uns als Kinder an; deshalb ist
der Sohn das Vorbild, mit dem wir
uns identifizieren, und unsere „Tür“
zum Eintritt in die Dreifaltigkeit;
wobei der Heilige Geist, das
Liebesband zwischen dem Vater und
dem Sohn, „das Licht und die Kraft“
ist, die uns Ansporn sind zum
Einswerden mit Christus, um mit ihm
für die Ehre des Vaters zu leben,
indem wir in allem seinen Willen
erfüllen (Joh 6,38: Denn ich bin nicht
vom Himmel herabgekommen, um
meinen Willen zu tun, sondern den
Willen dessen, der mich gesandt hat.“
Vgl. auch Joh 4,34; 5,30).

Die heiligmachende Gnade ist daher
viel mehr als eine Hilfe Gottes, um



gute Werke zu verrichten. Sie ist ein
neues Lebensprinzip, eine Erhebung
unserer Natur, fast wie eine zweite
Natur, Wurzelprinzip einer neuen
Art des Lebens: des Lebens der
Kinder Gottes in Christus durch den
Heiligen Geist. Es gibt auch eine
andere Art der Gnade, die so
genannte helfende Gnade, die eine
punktuelle göttliche Hilfe darstellt,
um ein bestimmtes gutes Werk zu
verwirklichen.

Die göttlichen Tugenden

Wie die menschliche Natur mit
Vermögen ausgerüstet ist, die uns
erlauben, als Menschen zu leben –
Vernunft, Wille, äußere und innere
Sinne, sinnliche Neigungen –, so
braucht auch das durch die
heiligmachende Gnade ermöglichte
göttliche Leben seine Vermögen –
oder, genauer gesagt, die Erhebung
unserer Vermögen –, die Prinzipien
der Akte des göttlichen Lebens sind,



an dem wir teilhaben. Die Erhebung
der menschlichen Vermögen erfolgt
durch „Habitus“, die mit der
heiligmachenden Gnade eingegossen
werden: die drei göttlichen
Tugenden Glaube, Hoffnung und
Liebe.

Im Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche heißt es: „Die
göttlichen Tugenden haben Gott
selbst zum Ursprung und zum
unmittelbaren Gegenstand. Sie
werden dem Menschen mit der
heiligmachenden Gnade eingegossen
und machen ihn fähig, in Verbindung
mit der Dreifaltigkeit zu leben. Sie
bilden die Grundlage und die Seele
des sittlichen Handelns des Christen
und beleben die menschlichen
Tugenden. Sie sind das Unterpfand
dafür, dass der Heilige Geist in den
menschlichen Fähigkeiten wirkt und
gegenwärtig ist“ (Nr. 384).



Diese kurze Beschreibung enthält die
wesentlichen Elemente. Es handelt
sich um Tugenden, die Gott
zusammen mit der heiligmachenden
Gnade schenkt; sie haben Gott selbst
zum Gegenstand und ermöglichen
uns, ihn als Einen und Dreifaltigen
Gott zu erkennen, nach ihm zu
streben und ihn zu lieben; und sie
beleben die menschlichen sittlichen
Tugenden, indem sie bewirken, dass
diese den Gebrauch der
menschlichen Güter so regeln, wie es
dem Leben von Kindern Gottes
entspricht, das die rein menschlichen
Güter übersteigt.

Die Tugend des Glaubens

„Der Glaube ist jene göttliche
Tugend, durch die wir an Gott und
an all das glauben, was er uns
geoffenbart hat und was die Kirche
uns zu glauben vorlegt. Denn Gott ist
die Wahrheit selbst. Im Glauben
überantwortet sich der Mensch Gott



in Freiheit. Darum ist der gläubige
Mensch bestrebt, den Willen Gottes
zu erkennen und zu tun, denn der
Glaube ist in der Liebe wirksam (Gal
5,6)“ (Kompendium, 386).

Der Glaube ist die Erkenntnis, die das
ganze Leben der Kinder Gottes leitet.
Ohne den Glauben ist es nicht
möglich, als Kinder Gottes zu leben,
ähnlich wie es ohne
Vernunfterkenntnis nicht möglich
wäre, ein menschliches Leben zu
führen. Der Glaube besteht in der
festen, durch die Gnade
ermöglichten Zustimmung zu allen
Wahrheiten, die Gott uns offenbart
hat, zu allem, was Gott uns über sich
selbst und seinen Heilsplan für die
Menschen und für die Welt mitgeteilt
hat – und zwar nicht, weil diese
Wahrheiten für uns einsichtig oder
zur Gänze verständlich sind, sondern
weil Gott, die höchste Weisheit und
Wahrheit, sie geoffenbart hat. Durch
den Glauben haben wir an der



Erkenntnis teil, die Gott von sich
selbst und von der Welt hat, und
diese Erkenntnis durch Teilhabe ist
die höchste Regel für das christliche
Leben.

Aber der Glaube ist nicht nur eine
Gesamtheit von Kenntnissen, die wir
für wahr halten. Da wir glauben,
dass Gott unser Schöpfer und
Heiland ist, beinhaltet der Glaube
eine völlige Öffnung der Seele für das
erlösende Wirken Gottes in Christus,
einen Akt des Vertrauens und der
Hingabe an das Wirken Gottes in
uns. Der Glaube ist somit Annahme
des Heils, das Gott in uns wirkt,
weshalb der heilige Paulus lehrt,
dass wir durch den Glauben
gerechtfertigt werden und dass es
nur das Heil gibt, das uns Gott in
Christus schenkt. Nach der Erbsünde
gibt es keine andere Möglichkeit, vor
Gott gerecht zu sein, als uns dem
Wirken zu öffnen, mit dem uns Gott
durch Christus gerecht macht. Kein



Mensch kann sich selbst
rechtfertigen. Deshalb lehrt die
Kirche, dass „der Glaube der Anfang
des menschlichen Heiles ist, die
Grundlage und Wurzel jeder
Rechtfertigung, ohne den es
unmöglich ist, Gott zu gefallen (Hebr
11,6) und zur Gemeinschaft seiner
Kinder zu gelangen; dass wir aber
umsonst gerechtfertigt würden, wird
deshalb gesagt, weil nichts von dem,
was der Rechtfertigung vorhergeht,
ob Glaube oder Werke, die Gnade der
Rechtfertigung selbst verdient; wenn
sie nämlich Gnade ist, dann nicht
mehr aufgrund von Werken, sonst
wäre (wie derselbe Apostel sagt) 
Gnade nicht mehr Gnade (Röm
11,6)“ (Konzil von Trient, Dekret über
die Rechtfertigung, Kap. 8: DH 1532).

Die Gnade und der Glaube werden
nicht durch unsere guten Werke
hervorgebracht; aber sobald wir die
Gnade und den Glauben empfangen
haben, müssen wir, um das Heil zu



erlangen, als Kinder Gottes leben
und die Werke vermeiden, die mit
dem Leben der Gnade unvereinbar
sind.

Wer die Offenbarung Gottes bewusst
und frei nicht annimmt, begeht die
Sünde des Unglaubens. Der Christ,
der vom Glauben abfällt, sündigt
durch Apostasie, und wer die
geoffenbarten Wahrheiten ändert
oder von ihnen abweicht, begeht die
Sünde der Häresie.

Die Tugend der Hoffnung

„Die Hoffnung ist jene göttliche
Tugend, durch die wir das ewige
Leben als unser Glück von Gott
ersehnen und erwarten, indem wir
auf die Verheißungen Christi
vertrauen und uns auf die
Gnadenhilfe des Heiligen Geistes
verlassen, damit wir das ewige
Leben verdienen und bis zum Ende
des irdischen Lebens
ausharren“ (Kompendium, Nr. 387).



Die Tugend der Hoffnung verwandelt
und erhebt unsere tiefsten Wünsche
und bewirkt, dass die von Gott
verheißene Glückseligkeit der letzte
Gegenstand unserer Sehnsucht ist,
das höchste Gut, das um seiner selbst
willen geliebt wird und aufgrund
dessen alles andere geliebt wird. Die
Hoffnung gestattet uns, allen
menschlichen Gütern und
Tätigkeiten ihren wahren Wert
beizumessen – also den Wert, der
ihnen im Hinblick auf die ewige
Seligkeit zukommt.

Da die ewige Seligkeit nur durch die
Gnade und Hilfe Gottes erreicht
werden kann, schließt die Tugend
der Hoffnung das Vertrauen ein, dass
Gott uns immer die erforderliche
Hilfe für das Heil geben wird: dass er
unsere Sünden verzeihen wird,
wenn wir ihn darum bitten, dass er
uns Stärke geben wird, um in
Prüfungen und Gefahren zu
bestehen, und uns immer mit seiner



barmherzigen Allmacht begleiten
wird.

Durch Verzweiflung sündigt, wer
angesichts seiner Sünden oder der
Schwierigkeiten des Lebens mutlos
wird, der Barmherzigkeit Gottes und
seiner heilbringenden Macht
misstraut, so als hinge alles von den
menschlichen Kräften ab. Durch
Vermessenheit sündigt hingegen, wer
meint, seine menschlichen Kräfte
und Verdienste würden für das Heil
ausreichen, oder denkt, sein Heil sei
wegen seiner Rasse, seines
katholischen Glaubens, seiner Taufe
oder aus anderen Gründen gesichert,
und der deshalb die von Gott
vorgesehenen und von der Kirche
angebotenen Heilsmittel
vernachlässigt.

Die Tugend der Liebe

„Die Liebe ist jene göttliche Tugend,
durch die wir Gott über alles und aus
Liebe zu Gott unseren Nächsten wie



uns selbst lieben. Jesus macht sie
zum neuen Gebot, zur Vollendung
des Gesetzes. Die Liebe ist das Band
der Vollkommenheit (Kol 3,14) und
die Grundlage der anderen
Tugenden, die sie beseelt, anregt und
ordnet: Ohne sie wäre ich nichts und
nützte mir nichts (1 Kor
13,1-3)“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 388).

Die Liebe ist vor allem Liebe zu Gott
über alles, weil er das höchste Gut
ist. Sie ist eine Liebe der
Freundschaft, die uns mit ihm
vereint. Als Liebe der Freundschaft
bringt sie eine gewisse
Gegenseitigkeit mit sich: Wir lieben
Gott und wissen uns von ihm geliebt
bzw. wir lieben ihn, indem wir auf
die Liebe antworten, mit der er uns
liebt. Der Heilige Geist wird
ungeschaffene Liebe genannt, und
die geschaffene Liebe (unsere Liebe)
ist der Haupteffekt seines Wirkens in
unserer Seele. Durch die Tugend der



Liebe lieben wir Gott gewissermaßen
mit göttlicher Liebe: mit der Liebe,
die der Heilige Geist in unsere Seele
eingießt. Diese Liebe spornt uns an,
Gott zu erkennen, in unserem Leben
seinen Willen, wie Christus es tat,1 zu
erfüllen, den Nächsten aus Liebe zu
Gott zu lieben, d.h. die anderen so zu
lieben, wie Gott sie liebt, und die
Dinge nach dem Wert, den sie nach
dem Plan Gottes haben, zu
gebrauchen.

Die Liebe ist außerdem Form, Motor
und Wurzel aller sittlichen
Tugenden, weil sie diese auf Gott als
höchstes Gut bezieht; sie ist ihr
letzter Beweggrund (aus Liebe zu
Gott werden Gerechtigkeit,
Großzügigkeit, Keuschheit usw.
geübt) und führt dazu, dass die
Übung der sittlichen Tugenden uns
mit Gott vereint. Deshalb sagt der
heilige Augustinus, dass die sittlichen
Tugenden des Christen gleichsam
Formen der Liebe zu Gott sind.2



Die Liebe ist das Wesen der
christlichen Heiligkeit, das Band der
Vollkommenheit, und bestimmt den
Grad der Heiligkeit eines Menschen:
Die Größe der Heiligkeit entspricht
der Größe der Liebe.

Jede schwere Sünde führt zum
Verlust der Liebe, der Verbindung
der Freundschaft mit Gott.
Spezifische Sünden gegen die Liebe
zu Gott sind Gotteshass und Lauheit;
Sünden gegen die Liebe zu sich selbst
sind die Vernachlässigung des
geistlichen Lebens, sich ohne Grund
schweren Gefahren für Seele oder
Leib auszusetzen, Selbstmord und
Egoismus im Sinn der Eigenliebe;
Sünden gegen die Liebe zum
Nächsten sind Hass und Zwietracht,
Erregung von Ärgernis,
Verweigerung der möglichen
geistlichen oder materiellen Hilfe,
freiwillige Mitwirkung an den
Sünden des Nächsten.



Die Gaben des Heiligen Geistes

Das Wirken des Heiligen Geistes
schenkt der Seele des Christen,
abgesehen von der heiligmachenden
Gnade und den göttlichen Tugenden,
Eingebungen und helfende Gnaden,
und äußert sich spezifisch in den von
der Kirche so genannten Gaben des
Heiligen Geistes. „Diese sind
bleibende Anlagen, die den
Menschen geneigt machen, dem
Antrieb des Heiligen Geistes zu
folgen“ (Katechismus, 1830). Die
Kirche lehrt, dass es sieben Gaben
des Heiligen Geistes gibt: „Weisheit,
Einsicht, Rat, Stärke, Erkenntnis,
Frömmigkeit und Gottesfurcht. In
ihrer ganzen Fülle stehen sie
Christus, dem Sohn Davids, zu (vgl.
Jes 11,1-2). Sie vervollständigen und
vervollkommnen die Tugenden
derer, die sie empfangen. Sie machen
die Gläubigen bereit, den göttlichen
Eingebungen willig zu
gehorchen“ (Katechismus, 1831),



auch wenn damit natürlich nicht
beabsichtigt ist, das äußerst
vielfältige Wirken des Heiligen
Geistes in den Seelen zu
klassifizieren oder auf diese sieben
Gaben zu beschränken. Die Kirche
spricht auch von den Früchten, die
das Wirken des Geistes in den Seelen
hervorbringt; „Die Früchte des
Geistes sind Vollkommenheiten, die
der Heilige Geist in uns als die
Erstlingsfrüchte der ewigen
Herrlichkeit hervorbringt. Die
Überlieferung der Kirche zählt deren
zwölf auf: Liebe, Freude, Friede,
Geduld, Freundlichkeit, Güte,
Langmut, Sanftmut, Treue,
Bescheidenheit, Enthaltsamkeit,
Keuschheit (Gal 5,22-23
Vg)“ (Katechismus, 1832).

Die Gebote des Gesetzes Gottes

Der Herr sagt: „Wenn ihr mich liebt,
werdet ihr meine Gebote halten (Joh
14,15). Der reiche Jüngling fragt:



Welche Gebote? Jesus antwortete: Du
sollst nicht töten, du sollst nicht die
Ehe brechen, du sollst nicht stehlen,
du sollst nicht falsch aussagen; ehre
Vater und Mutter! Und: Du sollst
deinen Nächsten lieben wie dich
selbst! (Mt 19,18-19). Der Herr
bezieht sich auf den Dekalog, die
Zehn Gebote des Alten Testaments
(vgl. Ex 20,2-17 und Dtn 5,6-21), die
gleichsam eine Zusammenfassung
der wesentlichen Elemente des
natürlichen Sittengesetzes enthalten.
Er selbst schreibt diesen Zehn
Geboten göttlichen Ursprung zu,
indem er sie von bloß menschlichen
Vorschriften unterscheidet;3 und die
Kirche folgt der Ordnung dieser Zehn
Gebote, um in der Katechese die
christliche Moral darzulegen, wobei
sie natürlich einige spezifische
Lehren des Neuen Testaments
hinzufügt.

Der Dekalog formuliert schwere
Pflichten,4 ist aber auch und vor



allem Unterweisung für ein Leben in
Übereinstimmung mit dem Bund,
den Gott mit dem auserwählten Volk
geschlossen hat. Wenn die Kirche
den Dekalog darlegt, lehrt sie einen
Lebensstil, der im Einklang mit der
Liebe steht, also der Freundschaft
zwischen Gott und dem Menschen.
Diese Lehre ist ein wertvolles
Werkzeug für die sittliche Bildung
der Jüngeren und der weniger
Gebildeten, und sie ist für alle eine
notwendige äußere Hilfe in
Augenblicken innerer Dunkelheit,
die alle im Leben manchmal
durchmachen können. Im
Allgemeinen nämlich lässt uns das
innere Licht der Gnade Gutes und
Böses unterscheiden. Wenn man den
Dekalog im Licht des Neuen
Testaments und in seiner
Verbindung mit der Liebe betrachtet,
ist er eine Sammlung von Hinweisen,
die uns den Weg zum Heil zeigen.

Ángel Rodríguez Luño



Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1996-2005, 1810-1832, 2052-2074.

Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 422-425,
384-390, 434-441.

Papst Franziskus, Katechese über die
Zehn Gebote.

1 Jesus sprach zu ihnen: Meine Speise
ist es, den Willen dessen zu tun, der
mich gesandt hat, und sein Werk zu
Ende zu führen (Joh 4,34).

2 „Da uns die Tugend zum wahren
Glück führt, möchte ich betonen,
dass die Tugend keine andere ist als
die höchste Liebe zu Gott. Und die
Aussage, dass die Tugend vierteilig
ist, wird gemacht, wie ich es
verstehe, im Hinblick auf die



Erwägung der Vielfalt der
Dispositionen, die die Liebe selbst
annimmt. Diese berühmten vier
Tugenden, deren Kraft der Himmel
in allen Seelen haben will, wie ihre
Namen auf ihren Lippen, würde ich
auch nicht so zu beschreiben zögern:
Die Mäßigkeit ist die Liebe, die sich
ganz dem Geliebten schenkt; die
Stärke ist die Liebe, die alles für das
Geliebte erträgt; die Gerechtigkeit ist
die Liebe, die ausschließlich dem
Geliebten dient und daher recht
herrscht; schließlich ist die Klugheit
die Liebe, die scharfsinnig
unterscheidet, was nützlich und was
schädlich ist. Diese Liebe ist, wie
erwähnt, nicht die Liebe irgendeines
Gegenstandes, sondern Liebe zu Gott,
dem höchsten Gut, der höchsten
Weisheit und dem höchsten Frieden.
Aus diesem Grund kann man, die
Definitionen etwas mehr
präzisierend, sagen, dass die
Mäßigkeit die Liebe ist, die sich für
Gott integer und unzerstörbar



bewahrt; die Stärke ist die Liebe, die
mit dem festen Blick auf Gott alles
ohne Traurigkeit erträgt; die
Gerechtigkeit ist die Liebe, die nur
Gott allein dient und deshalb der
Vernunft entsprechend Herrschaft
über alles dem Menschen
Untergeordnete ausübt; die Klugheit
ist schließlich die Liebe, die zu
unterscheiden weiß, was zu Gott
führt und was von ihm entfernen
kann“ (hl. Augustinus, De moribus
ecclesiae, I, 15, 25).

3 Damit habt ihr Gottes Wort um
eurer Überlieferung willen außer
Kraft gesetzt. Ihr Heuchler! Der
Prophet Jesaja hatte recht, als er über
euch sagte: Dieses Volk ehrt mich mit
den Lippen, sein Herz aber ist weit
weg von mir. Es ist sinnlos, wie sie
mich verehren: was sie lehren, sind
Satzungen von Menschen (Mt 15,6-9).

4 „Weil die zehn Gebote die
Grundpflichten des Menschen



gegenüber Gott und dem Nächsten
zum Ausdruck bringen, sind sie
ihrem Wesen nach schwerwiegende
Verpflichtungen. Sie sind
unveränderlich, sie gelten immer
und überall. Niemand kann von
ihnen dispensieren. Gott hat die zehn
Gebote in das Herz des Menschen
geschrieben“ (Katechismus, Nr.
2072).

Ángel Rodríguez Luño

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/thema-27-das-wirken-des-
heiligen-geistes-die-gnade-die-

gottlichen-tugenden-und-die-gebote/
(14.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-27-das-wirken-des-heiligen-geistes-die-gnade-die-gottlichen-tugenden-und-die-gebote/
https://opusdei.org/de/article/thema-27-das-wirken-des-heiligen-geistes-die-gnade-die-gottlichen-tugenden-und-die-gebote/
https://opusdei.org/de/article/thema-27-das-wirken-des-heiligen-geistes-die-gnade-die-gottlichen-tugenden-und-die-gebote/
https://opusdei.org/de/article/thema-27-das-wirken-des-heiligen-geistes-die-gnade-die-gottlichen-tugenden-und-die-gebote/

	Thema 27. Das Wirken des Heiligen Geistes: die Gnade, die göttlichen Tugenden und die Gebote

