opusdei.org

Thema 27. Das
Wirken des Heiligen
Geistes: die Gnade,
die gottlichen
Tugenden und die
Gebote

Das christliche Leben ist das
Leben des Menschen als Kind
Gottes in Christus durch den
Heiligen Geist. Das Wirken des
Heiligen Geistes in der Seele des
Christen gewahrt die
heiligmachende Gnade, die
gottlichen Tugenden,
Eingebungen und helfende
Gnaden, und es aufdert sich
spezifisch in den von der Kirche



so genannten Gaben des
Heiligen Geistes. Der Dekalog
formuliert schwere Pflichten,
ist aber auch und vor allem
Unterweisung fir das rechte
Leben.

02.07.2023

Die Sendung des Heiligen Geistes und
sein Wirken in der Kirche wurden
schon behandelt. Jetzt betrachten wir
das Wirken des Heiligen Geistes im
christlichen Leben und auf dem Weg
des Christen zur Heiligkeit.

Die heiligmachende Gnade

Das christliche Leben ist das Leben
des Menschen als Sohn bzw. Tochter
Gottes in Christus durch den Heiligen
Geist ist. In der Taufe wird der
Mensch von der Stinde befreit und
erlangt wahre Teilhabe an der



gottlichen Natur (vgl. 2 Petr 1,4). Was
bedeutet Teilhabe an der gottlichen
Natur? Um das innerhalb der
gegebenen Grenzen unseres jetzigen
Erkennens zu verstehen, kann man
bedenken, dass der Vater seine Natur
zwar dem Sohn und dem Heiligen
Geist ganz mitteilt, dass er aber keine
anderen Gotter oder Personen
schaffen kann, die wie er Gott sind.
Dagegen kann er Personen schaffen
(und er hat es getan), denen er
»~Anteil“ an seiner gottlichen Natur,
seiner Gute und seiner Gluckseligkeit
gewahrt. Deshalb spricht man von
,Teilhabe“. Diese Teilhabe an der
gottlichen Natur ist die
heiligmachende Gnade, die den
Menschen zum Sohn bzw. zur
Tochter Gottes macht.

Die christliche Heiligkeit wurzelt
daher in der Schenkung des
Dreifaltigen Gottes an den Menschen.
Der Mensch wird durch die Gnade in
die innere Dynamik des gottlichen



Lebens eingefiihrt, wo jede gottliche
Person dieselbe Natur besitzt, aber
auf verschiedene Weise, worauf der
Unterschied der gottlichen Personen
beruht. Deshalb ist die Beziehung des
Christen zu jeder der gottlichen
Personen verschieden: Der Vater
nimmt uns als Kinder an; deshalb ist
der Sohn das Vorbild, mit dem wir
uns identifizieren, und unsere ,, Tur*
zum Eintritt in die Dreifaltigkeit;
wobeli der Heilige Geist, das
Liebesband zwischen dem Vater und
dem Sohn, ,,das Licht und die Kraft“
ist, die uns Ansporn sind zum
Einswerden mit Christus, um mit ihm
fur die Ehre des Vaters zu leben,
indem wir in allem seinen Willen
erfullen (Joh 6,38: Denn ich bin nicht
vom Himmel herabgekommen, um
meinen Willen zu tun, sondern den
Willen dessen, der mich gesandt hat.*
Vgl. auch Joh 4,34; 5,30).

Die heiligmachende Gnade ist daher
viel mehr als eine Hilfe Gottes, um



gute Werke zu verrichten. Sie ist ein
neues Lebensprinzip, eine Erhebung
unserer Natur, fast wie eine zweite
Natur, Wurzelprinzip einer neuen
Art des Lebens: des Lebens der
Kinder Gottes in Christus durch den
Heiligen Geist. Es gibt auch eine
andere Art der Gnade, die so
genannte helfende Gnade, die eine
punktuelle gottliche Hilfe darstellt,
um ein bestimmtes gutes Werk zu
verwirklichen.

Die gottlichen Tugenden

Wie die menschliche Natur mit
Vermogen ausgerustet ist, die uns
erlauben, als Menschen zu leben —
Vernunft, Wille, &ufSere und innere
Sinne, sinnliche Neigungen —, so
braucht auch das durch die
heiligmachende Gnade ermaoglichte
gottliche Leben seine Vermogen —
oder, genauer gesagt, die Erhebung
unserer Vermdogen —, die Prinzipien
der Akte des gottlichen Lebens sind,



an dem wir teilhaben. Die Erhebung
der menschlichen Vermogen erfolgt
durch ,,Habitus®, die mit der
heiligmachenden Gnade eingegossen
werden: die drei gottlichen
Tugenden Glaube, Hoffnung und
Liebe.

Im Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche heifdt es: ,Die
gottlichen Tugenden haben Gott
selbst zum Ursprung und zum
unmittelbaren Gegenstand. Sie
werden dem Menschen mit der
heiligmachenden Gnade eingegossen
und machen ihn fihig, in Verbindung
mit der Dreifaltigkeit zu leben. Sie
bilden die Grundlage und die Seele
des sittlichen Handelns des Christen
und beleben die menschlichen
Tugenden. Sie sind das Unterpfand
dafir, dass der Heilige Geist in den
menschlichen Fahigkeiten wirkt und
gegenwartig ist“ (Nr. 384).



Diese kurze Beschreibung enthalt die
wesentlichen Elemente. Es handelt
sich um Tugenden, die Gott
zusammen mit der heiligmachenden
Gnade schenkt; sie haben Gott selbst
zum Gegenstand und ermaoglichen
uns, ihn als Einen und Dreifaltigen
Gott zu erkennen, nach ihm zu
streben und ihn zu lieben; und sie
beleben die menschlichen sittlichen
Tugenden, indem sie bewirken, dass
diese den Gebrauch der
menschlichen Giiter so regeln, wie es
dem Leben von Kindern Gottes
entspricht, das die rein menschlichen
Guter ubersteigt.

Die Tugend des Glaubens

,Der Glaube ist jene gottliche
Tugend, durch die wir an Gott und
an all das glauben, was er uns
geoffenbart hat und was die Kirche
uns zu glauben vorlegt. Denn Gott ist
die Wahrheit selbst. Im Glauben
uberantwortet sich der Mensch Gott



in Freiheit. Darum ist der glaubige
Mensch bestrebt, den Willen Gottes
Zu erkennen und zu tun, denn der
Glaube ist in der Liebe wirksam (Gal
5,6)“ (Kompendium, 386).

Der Glaube ist die Erkenntnis, die das
ganze Leben der Kinder Gottes leitet.
Ohne den Glauben ist es nicht
moglich, als Kinder Gottes zu leben,
ahnlich wie es ohne
Vernunfterkenntnis nicht moéglich
wadre, ein menschliches Leben zu
fuhren. Der Glaube besteht in der
festen, durch die Gnade
ermoglichten Zustimmung zu allen
Wahrheiten, die Gott uns offenbart
hat, zu allem, was Gott uns uiber sich
selbst und seinen Heilsplan fur die
Menschen und fiir die Welt mitgeteilt
hat — und zwar nicht, weil diese
Wahrheiten fiir uns einsichtig oder
zur Ganze verstandlich sind, sondern
weil Gott, die hochste Weisheit und
Wahrheit, sie geoffenbart hat. Durch
den Glauben haben wir an der



Erkenntnis teil, die Gott von sich
selbst und von der Welt hat, und
diese Erkenntnis durch Teilhabe ist
die hochste Regel fir das christliche
Leben.

Aber der Glaube ist nicht nur eine
Gesamtheit von Kenntnissen, die wir
fur wahr halten. Da wir glauben,
dass Gott unser Schopfer und
Heiland ist, beinhaltet der Glaube
eine vollige Offnung der Seele fiir das
erlosende Wirken Gottes in Christus,
einen Akt des Vertrauens und der
Hingabe an das Wirken Gottes in
uns. Der Glaube ist somit Annahme
des Heils, das Gott in uns wirkt,
weshalb der heilige Paulus lehrt,
dass wir durch den Glauben
gerechtfertigt werden und dass es
nur das Heil gibt, das uns Gott in
Christus schenkt. Nach der Erbsiinde
gibt es keine andere Moglichkeit, vor
Gott gerecht zu sein, als uns dem
Wirken zu offnen, mit dem uns Gott
durch Christus gerecht macht. Kein



Mensch kann sich selbst
rechtfertigen. Deshalb lehrt die
Kirche, dass ,,der Glaube der Anfang
des menschlichen Heiles ist, die
Grundlage und Wurzel jeder
Rechtfertigung, ohne den es
unmoéglich ist, Gott zu gefallen (Hebr
11,6) und zur Gemeinschaft seiner
Kinder zu gelangen; dass wir aber
umsonst gerechtfertigt wiirden, wird
deshalb gesagt, weil nichts von dem,
was der Rechtfertigung vorhergeht,
ob Glaube oder Werke, die Gnade der
Rechtfertigung selbst verdient; wenn
sie namlich Gnade ist, dann nicht
mehr aufgrund von Werken, sonst
wdre (wie derselbe Apostel sagt)
Gnade nicht mehr Gnade (ROm

11,6)“ (Konzil von Trient, Dekret tiber
die Rechtfertigung, Kap. 8: DH 1532).

Die Gnade und der Glaube werden
nicht durch unsere guten Werke
hervorgebracht; aber sobald wir die
Gnade und den Glauben empfangen
haben, miissen wir, um das Heil zu



erlangen, als Kinder Gottes leben
und die Werke vermeiden, die mit
dem Leben der Gnade unvereinbar
sind.

Wer die Offenbarung Gottes bewusst
und frei nicht annimmt, begeht die
Stinde des Unglaubens. Der Christ,
der vom Glauben abféallt, stindigt
durch Apostasie, und wer die
geoffenbarten Wahrheiten dndert
oder von ihnen abweicht, begeht die
Suinde der Héaresie.

Die Tugend der Hoffnung

»,Die Hoffnung ist jene gottliche
Tugend, durch die wir das ewige
Leben als unser Glick von Gott
ersehnen und erwarten, indem wir
auf die Verheifdungen Christi
vertrauen und uns auf die
Gnadenbhilfe des Heiligen Geistes
verlassen, damit wir das ewige
Leben verdienen und bis zum Ende
des irdischen Lebens

ausharren® (Kompendium, Nr. 387).



Die Tugend der Hoffnung verwandelt
und erhebt unsere tiefsten Wiinsche
und bewirkt, dass die von Gott
verheifdene Gliickseligkeit der letzte
Gegenstand unserer Sehnsucht ist,
das hochste Gut, das um seiner selbst
willen geliebt wird und aufgrund
dessen alles andere geliebt wird. Die
Hoffnung gestattet uns, allen
menschlichen Gutern und
Tatigkeiten ihren wahren Wert
beizumessen — also den Wert, der
ihnen im Hinblick auf die ewige
Seligkeit zukommt.

Da die ewige Seligkeit nur durch die
Gnade und Hilfe Gottes erreicht
werden kann, schliefdt die Tugend
der Hoffnung das Vertrauen ein, dass
Gott uns immer die erforderliche
Hilfe fir das Heil geben wird: dass er
unsere Sunden verzeihen wird,
wenn wir ihn darum bitten, dass er
uns Starke geben wird, um in
Prufungen und Gefahren zu
bestehen, und uns immer mit seiner



barmherzigen Allmacht begleiten
wird.

Durch Verzweiflung siindigt, wer
angesichts seiner Sinden oder der
Schwierigkeiten des Lebens mutlos
wird, der Barmherzigkeit Gottes und
seiner heilbringenden Macht
misstraut, so als hinge alles von den
menschlichen Kraften ab. Durch
Vermessenheit sundigt hingegen, wer
meint, seine menschlichen Kréafte
und Verdienste wiirden fiir das Heil
ausreichen, oder denkt, sein Heil sei
wegen seiner Rasse, seines
katholischen Glaubens, seiner Taufe
oder aus anderen Grunden gesichert,
und der deshalb die von Gott
vorgesehenen und von der Kirche
angebotenen Heilsmittel
vernachlassigt.

Die Tugend der Liebe

,Die Liebe ist jene gottliche Tugend,
durch die wir Gott iiber alles und aus
Liebe zu Gott unseren Nachsten wie



uns selbst lieben. Jesus macht sie
zum neuen Gebot, zur Vollendung
des Gesetzes. Die Liebe ist das Band
der Vollkommenheit (Kol 3,14) und
die Grundlage der anderen
Tugenden, die sie beseelt, anregt und
ordnet: Ohne sie wdre ich nichts und
niitzte mir nichts (1 Kor

13,1-3)“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 388).

Die Liebe ist vor allem Liebe zu Gott
uber alles, weil er das hochste Gut
ist. Sie ist eine Liebe der
Freundschaft, die uns mit ihm
vereint. Als Liebe der Freundschaft
bringt sie eine gewisse
Gegenseitigkeit mit sich: Wir lieben
Gott und wissen uns von ihm geliebt
bzw. wir lieben ihn, indem wir auf
die Liebe antworten, mit der er uns
liebt. Der Heilige Geist wird
ungeschaffene Liebe genannt, und
die geschaffene Liebe (unsere Liebe)
ist der Haupteffekt seines Wirkens in
unserer Seele. Durch die Tugend der



Liebe lieben wir Gott gewissermaisen
mit gottlicher Liebe: mit der Liebe,
die der Heilige Geist in unsere Seele
eingief3t. Diese Liebe spornt uns an,
Gott zu erkennen, in unserem Leben
seinen Willen, wie Christus es tat,' zu
erfiillen, den Nachsten aus Liebe zu
Gott zu lieben, d.h. die anderen so zu
lieben, wie Gott sie liebt, und die
Dinge nach dem Wert, den sie nach
dem Plan Gottes haben, zu
gebrauchen.

Die Liebe ist aufderdem Form, Motor
und Wurzel aller sittlichen
Tugenden, weil sie diese auf Gott als
hochstes Gut bezieht; sie ist ihr
letzter Beweggrund (aus Liebe zu
Gott werden Gerechtigkeit,
Grofdzuigigkeit, Keuschheit usw.
geubt) und fihrt dazu, dass die
Ubung der sittlichen Tugenden uns
mit Gott vereint. Deshalb sagt der
heilige Augustinus, dass die sittlichen
Tugenden des Christen gleichsam
Formen der Liebe zu Gott sind.?



Die Liebe ist das Wesen der
christlichen Heiligkeit, das Band der
Vollkommenheit, und bestimmt den
Grad der Heiligkeit eines Menschen:
Die Grofse der Heiligkeit entspricht
der Grofde der Liebe.

Jede schwere Stinde fiihrt zum
Verlust der Liebe, der Verbindung
der Freundschaft mit Gott.
Spezifische Siinden gegen die Liebe
zu Gott sind Gotteshass und Lauheit;
Stinden gegen die Liebe zu sich selbst
sind die Vernachlassigung des
geistlichen Lebens, sich ohne Grund
schweren Gefahren fiir Seele oder
Leib auszusetzen, Selbstmord und
Egoismus im Sinn der Eigenliebe;
Stnden gegen die Liebe zum
Nachsten sind Hass und Zwietracht,
Erregung von Argernis,
Verweigerung der moglichen
geistlichen oder materiellen Hilfe,
freiwillige Mitwirkung an den
Stinden des Nachsten.



Die Gaben des Heiligen Geistes

Das Wirken des Heiligen Geistes
schenkt der Seele des Christen,
abgesehen von der heiligmachenden
Gnade und den gottlichen Tugenden,
Eingebungen und helfende Gnaden,
und aufert sich spezifisch in den von
der Kirche so genannten Gaben des
Heiligen Geistes. ,,Diese sind
bleibende Anlagen, die den
Menschen geneigt machen, dem
Antrieb des Heiligen Geistes zu
folgen“ (Katechismus, 1830). Die
Kirche lehrt, dass es sieben Gaben
des Heiligen Geistes gibt: ,,Weisheit,
Einsicht, Rat, Stirke, Erkenntnis,
Frommigkeit und Gottesfurcht. In
ihrer ganzen Fulle stehen sie
Christus, dem Sohn Davids, zu (vgl.
Jes 11,1-2). Sie vervollstandigen und
vervollkommnen die Tugenden
derer, die sie empfangen. Sie machen
die Glaubigen bereit, den gottlichen
Eingebungen willig zu

gehorchen“ (Katechismus, 1831),



auch wenn damit natirlich nicht
beabsichtigt ist, das aufderst
vielfaltige Wirken des Heiligen
Geistes in den Seelen zu
klassifizieren oder auf diese sieben
Gaben zu beschrianken. Die Kirche
spricht auch von den Friichten, die
das Wirken des Geistes in den Seelen
hervorbringt; ,,Die Frichte des
Geistes sind Vollkommenheiten, die
der Heilige Geist in uns als die
Erstlingsfriichte der ewigen
Herrlichkeit hervorbringt. Die
Uberlieferung der Kirche zahlt deren
zwolf auf: Liebe, Freude, Friede,
Geduld, Freundlichkeit, Gtlite,
Langmut, Sanftmut, Treue,
Bescheidenheit, Enthaltsamkeit,
Keuschheit (Gal 5,22-23

Vg)“ (Katechismus, 1832).

Die Gebote des Gesetzes Gottes

Der Herr sagt: ,,Wenn ihr mich liebt,
werdet ithr meine Gebote halten (Joh
14,15). Der reiche Jungling fragt:



Welche Gebote? Jesus antwortete: Du
sollst nicht toten, du sollst nicht die
Ehe brechen, du sollst nicht stehlen,
du sollst nicht falsch aussagen; ehre
Vater und Mutter! Und: Du sollst
deinen Ndchsten lieben wie dich
selbst! (Mt 19,18-19). Der Herr
bezieht sich auf den Dekalog, die
Zehn Gebote des Alten Testaments
(vgl. Ex 20,2-17 und Dtn 5,6-21), die
gleichsam eine Zusammenfassung
der wesentlichen Elemente des
naturlichen Sittengesetzes enthalten.
Er selbst schreibt diesen Zehn
Geboten gottlichen Ursprung zu,
indem er sie von blof$ menschlichen
Vorschriften unterscheidet;? und die
Kirche folgt der Ordnung dieser Zehn
Gebote, um in der Katechese die
christliche Moral darzulegen, wobel
sie naturlich einige spezifische
Lehren des Neuen Testaments
hinzufugt.

Der Dekalog formuliert schwere
Pflichten,* ist aber auch und vor



allem Unterweisung fir ein Leben in
Ubereinstimmung mit dem Bund,
den Gott mit dem auserwéahlten Volk
geschlossen hat. Wenn die Kirche
den Dekalog darlegt, lehrt sie einen
Lebensstil, der im Einklang mit der
Liebe steht, also der Freundschaft
zwischen Gott und dem Menschen.
Diese Lehre ist ein wertvolles
Werkzeug flr die sittliche Bildung
der Jungeren und der weniger
Gebildeten, und sie ist fiir alle eine
notwendige dufdere Hilfe in
Augenblicken innerer Dunkelheit,
die alle im Leben manchmal
durchmachen konnen. Im
Allgemeinen ndamlich 1asst uns das
innere Licht der Gnade Gutes und
BoOses unterscheiden. Wenn man den
Dekalog im Licht des Neuen
Testaments und in seiner
Verbindung mit der Liebe betrachtet,
ist er eine Sammlung von Hinweisen,
die uns den Weg zum Heil zeigen.

Angel Rodriguez Lufio



Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1996-2005, 1810-1832, 2052-2074.

Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 422-425,
384-390, 434-441.

Papst Franziskus, Katechese tiber die
Zehn Gebote.

1 Jesus sprach zu ithnen: Meine Speise
ist es, den Willen dessen zu tun, der
mich gesandt hat, und sein Werk zu
Ende zu fiihren (Joh 4,34).

2 ,Da uns die Tugend zum wahren
Glick fihrt, mochte ich betonen,
dass die Tugend keine andere ist als
die hochste Liebe zu Gott. Und die
Aussage, dass die Tugend vierteilig
ist, wird gemacht, wie ich es
verstehe, im Hinblick auf die



Erwéagung der Vielfalt der
Dispositionen, die die Liebe selbst
annimmt. Diese berihmten vier
Tugenden, deren Kraft der Himmel
in allen Seelen haben will, wie ihre
Namen auf ihren Lippen, wiirde ich
auch nicht so zu beschreiben zdgern:
Die Mafsigkeit ist die Liebe, die sich
ganz dem Geliebten schenkt; die
Starke ist die Liebe, die alles fiir das
Geliebte ertragt; die Gerechtigkeit ist
die Liebe, die ausschliefslich dem
Geliebten dient und daher recht
herrscht; schliefSlich ist die Klugheit
die Liebe, die scharfsinnig
unterscheidet, was nutzlich und was
schadlich ist. Diese Liebe ist, wie
erwahnt, nicht die Liebe irgendeines
Gegenstandes, sondern Liebe zu Gott,
dem hochsten Gut, der hochsten
Weisheit und dem hochsten Frieden.
Aus diesem Grund kann man, die
Definitionen etwas mehr
prazisierend, sagen, dass die
Mafdigkeit die Liebe ist, die sich fir
Gott integer und unzerstorbar



bewahrt; die Starke ist die Liebe, die
mit dem festen Blick auf Gott alles
ohne Traurigkeit ertrigt; die
Gerechtigkeit ist die Liebe, die nur
Gott allein dient und deshalb der
Vernunft entsprechend Herrschaft
uber alles dem Menschen
Untergeordnete ausibt; die Klugheit
ist schliefdlich die Liebe, die zu
unterscheiden weifs, was zu Gott
fihrt und was von ihm entfernen
kann“ (hl. Augustinus, De moribus
ecclesiae, I, 15, 25).

3 Damit habt ihr Gottes Wort um
eurer Uberlieferung willen aufSer
Kraft gesetzt. Ihr Heuchler! Der
Prophet Jesaja hatte recht, als er tiber
euch sagte: Dieses Volk ehrt mich mit
den Lippen, sein Herz aber ist weit
weg von mir. Es ist sinnlos, wie sie
mich verehren: was sie lehren, sind
Satzungen von Menschen (Mt 15,6-9).

4 ,Weil die zehn Gebote die
Grundpflichten des Menschen



gegenuber Gott und dem Nachsten
zum Ausdruck bringen, sind sie
ihrem Wesen nach schwerwiegende
Verpflichtungen. Sie sind
unverdnderlich, sie gelten immer
und uberall. Niemand kann von
ihnen dispensieren. Gott hat die zehn
Gebote in das Herz des Menschen
geschrieben® (Katechismus, Nr.
2072).

Angel Rodriguez Lufio

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/thema-27-das-wirken-des-
heiligen-geistes-die-gnade-die-
gottlichen-tugenden-und-die-gebote/
(14.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/thema-27-das-wirken-des-heiligen-geistes-die-gnade-die-gottlichen-tugenden-und-die-gebote/
https://opusdei.org/de/article/thema-27-das-wirken-des-heiligen-geistes-die-gnade-die-gottlichen-tugenden-und-die-gebote/
https://opusdei.org/de/article/thema-27-das-wirken-des-heiligen-geistes-die-gnade-die-gottlichen-tugenden-und-die-gebote/
https://opusdei.org/de/article/thema-27-das-wirken-des-heiligen-geistes-die-gnade-die-gottlichen-tugenden-und-die-gebote/

	Thema 27. Das Wirken des Heiligen Geistes: die Gnade, die göttlichen Tugenden und die Gebote

