
opusdei.org

Thema 26. Das
moralische Subjekt.
Die Sittlichkeit der
menschlichen Akte

Nur die willentlichen
Handlungen sind Gegenstand
einer moralischen Bewertung
im eigentlichen Sinn. Die
Erziehung der komplexen Welt
der Gefühle ist ein
grundlegender Teil der
christlichen Bildung und des
Lebens. Das Mittel, um die
Leidenschaften zu ordnen, ist
die Aneignung der sittlichen
Habitus, die wir Tugenden
nennen. Das Objekt, die Absicht
und die Umstände sind die



„Quellen“ oder konstitutiven
Elemente der Sittlichkeit der
menschlichen Akte.

03.07.2023

Leidenschaften und Handlungen

Eingangs ist es angebracht, den
Unterschied zwischen den
Leidenschaften (Gefühlen) und den
willentlichen Handlungen zu klären.
Wir werden bisweilen von
Reaktionen auf Unvorhergesehenes
überrascht (Personen, Ereignisse
oder Dinge): eine plötzliches
Aufwallen des Zornes angesichts
einer als beleidigend empfundenen
Äußerung; ein spontanes Gefühl der
Traurigkeit beim Tod eines Freundes;
eine Regung des Neids beim Anblick
eines wertvollen Gegenstands. Diese
seelischen Phänomene entstehen
unbeabsichtigt, wir sind dabei



gleichsam passiv und erleiden sie,
weshalb wir sie gewöhnlich
Leidenschaften nennen. Andere Male
hingegen sind wir offensichtlich
aktive Subjekte unserer Handlungen,
weil wir sie aus eigener Initiative
planen und verwirklichen: Wir
beschließen etwa, uns ans Lernen zu
machen oder einen kranken Freund
zu besuchen. Aktiv handeln wir
auch, wenn wir unsere Gefühle
zügeln oder umgekehrt den
Leidenschaften freien Lauf lassen.
Wenn z.B. ein beleidigendes Wort
fällt, das unseren Zorn weckt,
können wir uns die Antwort
verkneifen und schweigend lächeln
oder aber den Beleidiger mit einem
verletzenden Wort anfahren.

Nur die willentlichen Handlungen
sind Gegenstand sittlicher Bewertung
im eigentlichen Sinn. Nur sie können
moralisch schuldhaft oder
lobenswert sein. Das will jedoch
nicht sagen, dass die Gefühle



neutrale Phänomene sind oder für
das christliche Leben keine
Bedeutung haben. Leidenschaftliche
Regungen setzen ein Urteil über die
Personen oder Dinge voraus, durch
die sie ausgelöst werden, und
suggerieren eine entsprechende
Einstellung und ein entsprechendes
Verhalten. Wenn eine Person oder
Sache als gut angesehen wird,
erwacht eine Leidenschaft positiver
Art (Freude, Begeisterung), die eine
positive Einstellung und
Verhaltensweise anregt (Billigung,
Lob, Kontaktsuche); wenn eine
Person oder ein Ereignis negativ
bewertet wird, erwacht eine
Leidenschaft negativer Art (Zorn,
Traurigkeit), die eine negative
Einstellung und Verhaltensweise
anregt (Ablehnung, Aggression).
Allgemein kann man sagen, dass
Leidenschaften, die einem wahren
Urteil entspringen und eine positive
Einstellung und Verhaltensweise
suggerieren, für das christliche



Leben hilfreich sind, weil sie rasch
erkennen lassen, was gut ist, und
Handlungen nahelegen und
erleichtern, die sich für ein Kind
Gottes gebühren. Leidenschaften, die
auf einem falschen Urteil beruhen
(z.B. man als Beleidigung wertet, was
gar keine ist) und daher zu einer
sittlich negativen Einstellung und
Verhaltensweise drängen (z.B. zu
Lieblosigkeit oder
Gewaltanwendung), bilden ein
beträchtliches Hindernis für das
christliche Leben.

Wer negative Leidenschaften erfährt,
kann sich dennoch gut verhalten,
wenn er der Leidenschaft widersteht
und sich anstrengt, ein gutes Werk
verrichten. Aber es leuchtet ein, dass
man nicht das ganze Leben bergauf
gehen kann, indem man ständig den
Angriffen der schlechten
Leidenschaften widersteht, immer
das tut, wozu man keine Lust hat,
und zurückweist, wonach die



Gefühle (die Affektivität) tendieren.
Wenn es nicht gelingt, die innere
Welt der Gefühle zu bändigen und zu
erziehen, ist es schwierig, zu
erkennen, was gut ist, weil die
negativen Leidenschaften den
Verstand verdunkeln; man wird
ihnen oft nachgeben und schlecht
handeln; außerdem wird der
ständige Kampf leicht zur
Entmutigung oder Erschöpfung
führen.

Deshalb ist die Erziehung der
komplexen Welt der Gefühle ein
grundlegender Teil der Bildung und
des christlichen Lebens. Erziehen
bedeutet gestalten, den Gefühlen
eine gute und christliche Form
geben, so dass die spontanen
Regungen uns helfen, das Gute
schnell und sicher zu unterscheiden
und mit Leichtigkeit und
Wohlgefallen zu verwirklichen. Der
Weg zu dieser Ordnung der
Leidenschaften ist der Erwerb guter



sittlicher Habitus – der sogenannten
Tugenden (Klugheit, Gerechtigkeit,
Maß usw.) –, die den Neigungen, in
denen die Leidenschaften wurzeln,
eine andere Gestalt geben. Eine
durch die Tugend geordnete
Affektivität bewirkt, dass uns das
Tun des Guten gefällt und dass, was
wir gern tun, fast immer mit dem
übereinstimmt, was Gott von uns
erwartet. Wir sagen „fast immer“,
weil die aus die Erbsünde
stammende Unordnung nie
vollkommen begradigt wird. Sogar
die größten Heiligen ärgern sich
bisweilen mehr, als angemessen ist.

Beim Studium der Sittlichkeit der
menschlichen Handlungen muss das
soeben über Leidenschaften und
Gefühle Gesagte unbedingt bedacht
werden, denn viele unserer
freiwilligen Handlungen werden
durch Leidenschaften ausgelöst.
Unser Handeln ist in gewissem Sinn
Reaktion auf die Regungen der



Leidenschaften und Herrschaft über
sie. Man kann z.B. die Worte, die
jemand zu einer anderem Person
spricht, nicht richtig bewerten, wenn
man nicht weiß, dass er von ihr
schwer beleidigt wurde und sehr
kämpfen musste, um nicht physisch
aggressiv zu werden, so dass hinter
einem wenig liebenswürdigen Satz
eine eigentlich ziemlich große,
wenngleich nicht vollkommene
Selbstbeherrschung stand. Der
mangelnde Studieneifer eines
Menschen, der von einem Gefühl der
Lebensmüdigkeit beherrscht wird, ist
weniger tadelnswert als eine
Nachlässigkeit aus purem
Desinteresse. Mit den willentlichen
Handlungen, die wir nun studieren,
steuern wir oftmals den Schritt aus
der Welt der Gefühle – die in sich
ungewollt sind – in den Raum der
Freiheit.

Die Sittlichkeit der menschlichen
Handlungen



Wie schon erwähnt sind nur
willentliche Handlungen
(menschliche Akte) sittlich im
eigentlichen Sinn, also gut oder böse.
Die katholische Moralkatechese
lehrt: „Der sittliche Charakter der
menschlichen Handlungen hängt ab

- vom gewählten Objekt;

- vom angestrebten Ziel oder von der
Absicht;

- von den Umständen der Handlung.

Das Objekt, die Absicht und die
Umstände bilden die Quellen oder
wesentlichen Elemente der
Sittlichkeit menschlicher
Handlungen“ (Katechismus, Nr.
1750).

Betrachten wir nun, worin diese drei
Elemente einer Handlung bestehen.

Das sittliche Objekt



Das sittliche Objekt „ist das
unmittelbare Ziel einer freien Wahl,
die den Willensakt der handelnden
Person prägt“ (Hl. Johannes Paul II., 
Veritatis splendor, 78. Vgl. 
Katechismus der Katholischen Kirche,
1751). Klären wir zuerst, was das 
Objekt einer Handlung ist, und dann,
was ihr sittliches Objekt ist.

Handlungen unterscheiden sich
voneinander durch ihr Objekt, wobei
mit „Objekt“ der unmittelbare Inhalt
einer freien Tat gemeint ist, das heißt
das, worauf der Willensakt sich
direkt richtet – und nicht das äußere
Ding, um das es geht. Wenn Hans z.
B. ein Buch kauft, so ist das Objekt
seines Willens (das, was er tun will),
„ein Buch kaufen“, und nicht „das
Buch“; wenn Peter ein Buch stiehlt,
so ist Gegenstand seines Willens, „ein
Buch stehlen“, und nicht „das Buch“.
Wenn „Buch“ das Objekt beider
Handlungen wäre, müssten wir die
falsche These annehmen, dass „ein



Buch kaufen“ und „ein Buch stehlen“
dieselbe Art von Handlungen bilden,
weil beide dasselbe Objekt haben:
das Buch.

Um zu zeigen, dass darauf zu achten
ist, was das Subjekt vorhat, hat der
hl. Johannes Paul II. über die
Bestimmung des sittlichen Objekts
einer Handlung geschrieben: „Man
muss sich in die Perspektive der
handelnden Person versetzen. (…)
Unter Objekt einer bestimmten
sittlichen Handlung kann man daher
nicht einen Prozess oder ein Ereignis
rein physischer Ordnung verstehen,
die danach zu bewerten wären, dass
sie einen bestimmten Zustand in der
äußeren Welt hervorrufen“ (Veritatis
splendor, 78).

Der Ausdruck „sittliches Objekt“ will
darauf hinweisen, dass der
Gegenstand des Willens einen Bezug
zu Tugend und Laster hat. „Ein Buch
kaufen“ ist ein gutes Objekt, „ein



Buch stehlen“ ist ein schlechtes
Objekt; denn der erstgenannte Akt
steht in Einklang mit der Tugend der
Gerechtigkeit, während der zweite
dieser Tugend widerspricht.

Die katholische Lehre betont, dass
der moralische Wert der
menschlichen Handlungen (ob sie
gut oder böse sind) in erster Linie
und grundsätzlich vom positiven
oder negativen Wert des sittlichen
Objekts abhängt,1 das heißt, von der
Übereinstimmung des Objekts oder
des gewollten Akts mit der rechten
Vernunft, deren fundamentale
Prinzipien die Tugenden sind.
Handlungen, die von ihrem Objekt
her wesentlichen Forderungen der
Tugenden (Gerechtigkeit, Mäßigkeit
usw.) widersprechen, sind zuinnerst
schlecht (sie stellen ein „intrinsece
malum“ dar). Sie sind „immer und an
und für sich schon schlecht, das heißt
allein schon aufgrund ihres Objektes,
unabhängig von den weiteren



Absichten des Handelnden und den
Umständen“ (Veritatis splendor, 80;
vgl. Katechismus, 1756). In sich
schlecht sind zum Beispiel der
Ehebruch, die Abtreibung und der
Diebstahl.

Der Proportionalismus und der 
Konsequentialismus sind irrige
Theorien über die Bestimmung des
sittlichen Objekts einer Handlung,
denen zufolge das Gut- oder Bösesein
einer Tat von der „Proportion“
abhängt, die zwischen den aus ihr
sich ergebenden Gütern und Übeln
besteht, oder von den
voraussichtlichen „Konsequenzen“,
die sie zeitigen wird.2

Die Absicht

Während das sittliche Objekt sich auf
das bezieht, was der Wille mit dem
konkreten Akt erreichen möchte
(zum Beispiel: ein Buch kaufen),
bezieht sich die Absicht (=Intention)
auf das „Warum“ dieses Wollens



(zum Beispiel: um sich auf eine
Prüfung vorzubereiten, ein Geschenk
zu machen usw.). Die Absicht haben
heißt, das Gewollte nicht unmittelbar
erreichen zu können und es daher
durch andere Handlungen
herbeiführen zu wollen. Ein Buch
schenken wollen, ist Gegenstand der
Absicht, wenn zum Schenken des
Buches zuerst andere Handlungen
gewählt werden müssen: es kaufen,
sich zur Wohnung der zu
beschenkenden Person begeben usw.

Die Absicht „beschränkt sich nicht
auf die Ausrichtung einzelner Taten,
sondern kann eine Vielfalt von
Handlungen auf ein und dasselbe
Ziel hinordnen; sie kann das ganze
Leben auf das letzte Ziel
ausrichten“ (Katechismus, 1752). Im
menschlichen Verhalten gibt es
gewöhnlich eine Reihe einander
untergeordneter Ziele: Man will ein
Buch, um eine Prüfung
vorzubereiten; man macht eine



Prüfung, um einen Titel zu erlangen;
man erstrebt den Titel, um ein gutes
Gehalt zu bekommen und eine Arbeit
zu verrichten, die für die Gesellschaft
nützlich ist usw. Hinter jedem
Verhalten steht ein letztes Ziel, das
um seiner selbst willen und nicht
wegen etwas anderem gesucht wird;
dieses letzte Ziel sollte Gott sein,
kann aber auch in Ehrsucht, Macht
oder Reichtum usw. bestehen. Man
sagt daher, dass eine Handlung, die
auf Grund ihres Objekts auf Gott
„hinordenbar“ ist, „ihre letzte und
entscheidende Vollkommenheit
erlangt, wenn der Wille sie durch die
Liebe tatsächlich auf Gott 
hinordnet“ (Veritatis splendor, 78).

Die Absicht kann wie jeder andere
Willensakt sittlich gut oder böse sein.
Wenn sie gut ist, kann sie die Gutheit,
die der Handlung auf Grund ihres
Objektes zukommt, bekräftigen und
sogar vermehren; dagegen kann sie
„ein in sich ungeordnetes Verhalten



weder gut noch gerecht machen. Der
Zweck rechtfertigt nicht die
Mittel“ (vgl. Katechismus, 1753.).3

Wenn die Absicht schlecht ist, kann
sie die Bosheit, die der Akt kraft
seines sittlichen Objekts hat,
bekräftigen oder vermehren; und sie
könnte auch eine Handlung, die von
ihrem Gegenstand her gut ist,
schlecht machen, was geschehen
würde, wenn jemand z.B. eine
andere Person nur deshalb
wohlwollend behandelt, weil er sie
später verderben will (vgl. 
Katechismus, 1753).

Die Umstände

Die Umstände „sind zweitrangige
Elemente einer sittlichen Handlung.
Sie tragen dazu bei, die sittliche Güte
oder Schlechtigkeit menschlicher
Handlungen zu steigern oder
abzuschwächen (ein solcher
Umstand ist zum Beispiel die Höhe
des Betrages beim Diebstahl). Sie



können auch die Verantwortung des
Handelnden vermindern oder
vermehren (zum Beispiel Handeln in
Todesangst)“ (Katechismus, 1754). Die
Umstände „können eine in sich
schlechte Handlung nicht zu etwas
Gutem und Gerechtem
machen“ (Katechismus, 1754). Es gibt
Umstände, die einer Handlung einen
neuen Grund der Schlechtigkeit
hinzufügen, wie im Fall eines
unreinen Aktes, der von einer Person
verübt wird, die das Gelübde der
Keuschheit abgelegt hat. Diese Art
von Umständen müssen bei der
sakramentalen Beichte genannt
werden.

Zusammenfassend kann man sagen:
„Die sittlich gute Handlung setzt
voraus, dass sowohl das Objekt als
auch die Absicht und die Umstände
gut sind“ (Katechismus, 1755).

Das indirekte Objekt des Willens



Man nennt indirektes Objekt des
Willens („voluntarium indirectum“)
die Folge einer Handlung (eine
entfernte Wirkung), die in keiner
Weise – weder als Ziel noch als Mittel
– gewollt, wohl aber vorausgesehen
und zugelassen wird, weil sie
unvermeidlich mit dem eigentlich
oder direkt Gewollten verbunden ist.
So unterwirft sich eine Person zum
Beispiel einer Behandlung gegen
Leukämie, deren Nebenwirkung
Haarausfall ist; oder eine Frau, die
eine Familie gründen wollte, lässt die
Gebärmutter entfernen, in der sich
ein bösartiger Tumor gebildet hat,
der nicht mit anderen Mitteln
bekämpft werden kann, so dass
Unfruchtbarkeit die Folge ist. Der
Haarausfall und die Sterilität sind
indirekte Objekte des Willens, die
man in keiner Weise erstrebt, die
aber in der Not als voraussehbare
Kollateralschäden hingenommen
werden müssen. Wenn eine
Handlung indirekt negative



Wirkungen für den Handelnden
selbst oder für andere mit sich
bringt, stellt sich die Frage nach ihrer
sittlichen Erlaubtheit. So lehrt der
heilige Paulus, dass gewisse an sich
erlaubte Handlungen vermieden
werden müssen, wenn man dadurch
indirekt den Schwachen im Glauben
Anstoß gibt (vgl. Röm 14,14-21).

Das ist im sittlichen Leben
bedeutsam, weil es immer wieder
„Handlungen mit doppeltem Effekt“
gibt – mit einer guten und einer
schlechten Wirkung – und es erlaubt
sein kann, sie zu vollziehen, um die
gute (direkt gewollte) Wirkung zu
erreichen, obwohl die schlechte nicht
vermieden werden kann (die daher
indirekt gewollt wird). Es handelt
sich manchmal um sehr heikle
Situationen, in denen es klug ist, um
Rat zu fragen.

Man kann einige Bedingungen
angeben, die vorliegen müssen – und



zwar alle zusammen –, damit es
erlaubt ist, eine Handlung zu setzen
(oder zu unterlassen), die auch eine
negative Wirkung hat;

1) Die Handlung muss in sich gut
oder wenigstens indifferent sein.

2) Die gute Wirkung darf nicht durch
die schlechte erzielt werden: Man
darf nicht Böses tun, um Gutes zu
erreichen. Wenn das gewünschte
Gute als Folge von etwas Bösem
eintritt, ist dieses nicht mehr
„indirekt gewollt“, sondern direkt,
und zwar als Mittel.

3) Der Handelnde muss direkt die
gute Wirkung erstreben (also eine
rechte Absicht haben) und nur aus
Not die schlechte Wirkung dulden. Er
wird sich daher alle Mühe geben,
letztere zu vermeiden oder
zumindest zu begrenzen.

4) Es muss zwischen dem
angestrebten Guten und dem



Schlechten, das geduldet wird,
Verhältnismäßigkeit herrschen. So ist
es moralisch nicht gerechtfertigt, das
eigene Leben wegen ein paar Dollar
aufs Spiel zu setzen oder eine
Schwangerschaft durch Einnahme
eines Medikaments zu gefährden,
nur um kleine Unannehmlichkeiten
zu vermeiden. Die erwähnte
Verhältnismäßigkeit verlangt, dass
die gute Wirkung umso bedeutender
sein muss: a) je schwerwiegender das
tolerierte Übel ist; b) je unmittelbarer
die Handlung das Auftreten des
Übels verursacht; c) je größer die
Gewissheit ist, dass das Übel eintritt;
d) je schwerer die Pflicht ist, es zu
verhindern.

Die sittliche Anrechenbarkeit

Eine Handlung ist in dem Maß
sittlich anrechenbar, als der Akt
willentlich ist (vgl. Katechismus,
1734). „Die Anrechenbarkeit einer
Tat und die Verantwortung für sie



können durch Unkenntnis,
Unachtsamkeit, Gewalt, Furcht,
Gewohnheiten, übermäßige Affekte
sowie weitere psychische oder
gesellschaftliche Faktoren
vermindert, ja sogar aufgehoben
sein“ (Katechismus, 1735). Auch
starke Leidenschaften können die
Anrechenbarkeit der Tat vermindern
und in Extremsituationen (starke
Angst bei einem Erdbeben) ganz
aufheben.

Das Verdienst

„Das Wort ,Verdienst‘ bezeichnet im
Allgemeinen die Vergeltung, die eine
Gemeinschaft oder Gesellschaft für
die Tat eines ihrer Mitglieder
schuldet, die als Wohltat oder
Missetat, als etwas zu Belohnendes
oder zu Bestrafendes empfunden
wird. Verdienste zu vergelten, ist
Sache der Tugend der Gerechtigkeit,
denn es entspricht dem für sie
geltenden Prinzip der



Gleichheit“ (Katechismus, 1752, Nr.
2006. Schuld ist folglich die
Verantwortung, die wir vor Gott
durch die Sünde auf uns laden und
deretwegen wir Strafe verdienen).

Streng genommen kann der Mensch
vor Gott kein Recht oder Verdienst
beanspruchen (vgl. Katechismus,
2007). Da es jedoch Gottes Plan ist,
uns mit dem Werk seiner Gnade
mitwirken zu lassen (vgl. 
Katechismus, Nr. 1752, 2008), wird
dem Menschen, der sich in der
Gnade Gottes befindet und gute
Werke verrichtet, „der
ungeschuldeten Gerechtigkeit Gottes
entsprechend ein wirkliches
Verdienst verliehen. Dies ist ein
Recht aus Gnade, das volle Recht der
Liebe, die uns zu ,Miterben‘ Christi
macht, würdig, das ewige Leben zu
gegebener Zeit zu
erlangen“ (Katechismus, 2009. Vgl.
Konzil von Trient: DS 1546).



Beim Verdienst ist zu
berücksichtigen: „Da in der Ordnung
der Gnade das erste Handeln Gott
zukommt, kann niemand die erste
Gnade verdienen, aus der die
Bekehrung, die Vergebung und die
Rechtfertigung hervorgehen. Erst
vom Heiligen Geist und der Liebe
dazu angetrieben, können wir uns
selbst und anderen die Gnaden
verdienen, die zu unserer Heiligung,
zum Wachstum der Gnade und der
Liebe sowie zum Erlangen des
ewigen Lebens beitragen. Der
Weisheit Gottes gemäß können selbst
zeitliche Güter wie Gesundheit oder
Freundschaft verdient werden. Diese
Gnaden und Güter sind Gegenstand
des christlichen Gebetes. Dieses sorgt
für die Gnade, die für unsere
verdienstlichen Taten unerlässlich
ist“ (Katechismus, 2010).

Ángel Rodríguez Luño

Grundlegende Biografie



Katechismus der Katholischen Kirche,
1749-1761.

Hl. Johannes Paul II., Veritatis
splendor, 6.8.1993, 71-83.

1 „Der sittliche Charakter der
menschlichen Handlung ist von dem
durch den freien Willen
vernunftgemäß gewählten
Gegenstand abhängig“ (Hl. Johannes
Paul II., Veritatis splendor, 78).

2 Diese Theorien behaupten nicht,
dass „etwas Böses getan werden
kann, um etwas Gutes zu erreichen“,
sondern dass man nicht sagen kann,
dass es Verhalten gibt, die immer
schlecht sind, weil das in jedem Fall
von der „Proportion“ zwischen
Gütern und Übeln abhängt, oder von
den „Konsequenzen“ (vgl. hl.
Johannes Paul II., Veritatis splendor,
75). Ein Proportionalist wird zum



Beispiel nicht sagen, dass „es sittlich
erlaubt ist, für ein gutes Ziel einen
Betrug zu begehen“, sondern er wird
prüfen, ob die betreffende Handlung
ein Betrug ist oder nicht (ob das
„objektiv Gewählte“ ein Betrug ist
oder nicht), indem er alle Umstände
und die Absicht berücksichtigt.
Schließlich könnte er sagen, dass
etwas, das in Wirklichkeit Betrug ist,
dennoch kein Betrug ist, und könnte
diese Tat (oder jede andere)
rechtfertigen.

3 „Es kommt häufig vor, dass der
Mensch mit guter Absicht, aber ohne
geistlichen Nutzen handelt, weil ihm
der gute Wille fehlt. So raubt zum
Beispiel jemand, um den Armen zu
helfen. In diesem Fall ist zwar die
Absicht gut, es fehlt aber die
Lauterkeit des Willens, weil die
Werke schlecht sind. Eine gute
Absicht rechtfertigt daher nie ein
schlechtes Werk. Einige sagen: Lasst
uns das Böse tun, damit Gutes



entsteht. Diese verdienen ihre eigene
Verdammung (Röm 3,8)“ (Hl. Thomas
von Aquin, In duo praecepta caritatis:
Opuscula theologica, II, Nr. 1168).

4

5

6 Katechismus, Nr. 1752.

7 Hl. Johannes Paul II., Veritatis
splendor, Nr. 78.

8

9 Vgl. Katechismus, Nr. 1753.

10 Ebd., Nr. 1754.

11 Ebd.

12 Ebd., Nr. 1755.

13 Vgl. Röm 14,14-21.

14 Vgl. Katechismus, Nr. 1734.

15 Katechismus, Nr. 1735.



16 Ebd., Nr. 2006. Schuld ist folglich
die Verantwortung, die wir vor Gott
durch die Sünde auf uns laden und
deretwegen wir Strafe verdienen.

17 Vgl. Katechismus, Nr. 2007.

18 Vgl. ebd., Nr. 2008.

19 Ebd., Nr. 2009. Vgl. Konzil von
Trient: DS 1546.

20 Ebd., Nr. 2010.

Ángel Rodríguez Luño

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/thema-26-das-moralische-
subjekt-die-sittlichkeit-der-

menschlichen-akte/ (14.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-26-das-moralische-subjekt-die-sittlichkeit-der-menschlichen-akte/
https://opusdei.org/de/article/thema-26-das-moralische-subjekt-die-sittlichkeit-der-menschlichen-akte/
https://opusdei.org/de/article/thema-26-das-moralische-subjekt-die-sittlichkeit-der-menschlichen-akte/
https://opusdei.org/de/article/thema-26-das-moralische-subjekt-die-sittlichkeit-der-menschlichen-akte/

	Thema 26. Das moralische Subjekt. Die Sittlichkeit der menschlichen Akte

