
opusdei.org

Thema 22. Die
Eucharistie (I)

Die Eucharistie vergegenwärtigt
Jesus Christus: Er lädt uns ein,
das Heil anzunehmen, das er
uns anbietet, und die Gabe
seines Leibes und seines Blutes
als Nahrung des ewigen Lebens
zu empfangen. Der Herr hat die
Eucharistie während seines
öffentlichen Lebens
angekündigt und dieses
Sakrament beim Letzten
Abendmahl eingesetzt. Wenn
die Kirche die Eucharistie
feiert, tut sie nichts anderes, als
sich dem eucharistischen Ritus
anzuschließen, den der Herr



beim Letzten Abendmahl
vollzogen hat.

08.07.2023

Die sakramentale Natur der
Heiligsten Eucharistie

Die Eucharistie ist das Sakrament,
das in der liturgischen Feier der
Kirche die Person Jesu Christi
gegenwärtig setzt (den ganzen
Christus: Leib und Blut, Seele und
Gottheit) sowie sein Erlösungsopfer
in der Fülle des österlichen
Geheimnisses seines Leidens, seines
Todes und seiner Auferstehung.
Diese Gegenwart ist nicht statisch
oder passiv (wie die eines
Gegenstands an seinem Ort), sondern
aktiv, denn der Herr wird
gegenwärtig mit der Dynamik seiner
Erlöserliebe. In der Eucharistie lädt
er uns ein, das Heil, das er uns



anbietet, anzunehmen und das
Geschenk seines Leibes und seines
Blutes als Nahrung des ewigen
Lebens zu empfangen, indem er uns
gestattet, mit ihm – mit seiner Person
und seinem Opfer – und mit allen
Gliedern seines Mystischen Leibes,
der Kirche, in Gemeinschaft zu
treten.

Das II. Vatikanische Konzil erklärt:
„Unser Erlöser hat beim Letzten
Abendmahl in der Nacht, da er
überliefert wurde, das eucharistische
Opfer seines Leibes und Blutes
eingesetzt, um dadurch das Opfer des
Kreuzes durch die Zeiten hindurch
bis zu seiner Wiederkunft fortdauern
zu lassen und so der Kirche, seiner
geliebten Braut, eine Gedächtnisfeier
seines Todes und seiner
Auferstehung anzuvertrauen: das
Sakrament huldvollen Erbarmens,
das Zeichen der Einheit, das Band
der Liebe, das Ostermahl, in dem
Christus genossen, das Herz mit



Gnade erfüllt und uns das
Unterpfand der künftigen
Herrlichkeit gegeben
wird“ (Sacrosanctum Concilium, 47).

Die Verheißung der Eucharistie
und ihre Einsetzung durch Jesus
Christus

Der Herr hat die Eucharistie
während seines irdischen Lebens
angekündigt, und zwar in der
Synagoge von Kafarnaum vor
einigen, die Zeugen der
wunderbaren Brotvermehrung
geworden waren (vgl. Joh 6,1-13).
Jesus nützte dieses Zeichen, um seine
Identität und seine Sendung zu
offenbaren und um die Eucharistie
zu verheißen: Amen, amen, ich sage
euch: Nicht Mose hat euch das Brot
vom Himmel gegeben, sondern mein
Vater gibt euch das wahre Brot vom
Himmel. Denn das Brot, das Gott gibt,
kommt vom Himmel herab und gibt
der Welt das Leben. Da baten sie ihn:



Herr gib uns immer dieses Brot! Jesus
antwortete ihnen: Ich bin das Brot des
Lebens… Ich bin das lebendige Brot,
das vom Himmel herabgekommen ist.
Wer von diesem Brot isst, wird in
Ewigkeit leben. Das Brot, das ich
geben werde, ist mein Fleisch für das
Leben der Welt … Wer mein Fleisch
isst und mein Blut trinkt, hat das
ewige Leben, und ich werde ihn
auferwecken am Letzten Tag. Denn
mein Fleisch ist wirklich eine Speise,
und mein Blut ist wirklich ein Trank.
Wer mein Fleisch isst und mein Blut
trinkt, der bleibt in mir, und ich bleibe
in ihm. Wie mich der lebendige Vater
gesandt hat und wie ich durch den
Vater lebe, so wird jeder, der mich
isst, durch mich leben (Joh 6,32-58).

Jesus hat dieses Sakrament beim
Letzten Abendmahl eingesetzt. Die
drei synoptischen Evangelien (vgl.
Mt 26,17-30; Mk 14,12-26; Lk 22,7-20)
und Paulus (vgl. 1 Kor 11,23-26)
übermitteln uns den Bericht über die



Einsetzung. Der Katechismus der
Katholischen Kirche fasst ihn
zusammen: „Dann kam der Tag der
Ungesäuerten Brote, an dem das
Paschalamm geschlachtet werden
musste. Jesus schickte Petrus und
Johannes in die Stadt und sagte: Geht
und bereitet das Paschamahl für uns
vor, damit wir es gemeinsam essen
können ... Sie gingen ... und
bereiteten das Paschamahl vor. Als
die Stunde gekommen war, begab er
sich mit den Aposteln zu Tisch. Und
er sagte zu ihnen: Ich habe mich sehr
danach gesehnt, vor meinem Leiden
dieses Paschamahl mit euch zu
essen. Denn ich sage euch: Ich werde
es nicht mehr essen, bis das Mahl
seine Erfüllung findet im Reich
Gottes ... Und er nahm Brot, sprach
das Dankgebet, brach das Brot und
reichte es ihnen mit den Worten: Das
ist mein Leib, der für euch
hingegeben wird. Tut dies zu meinem
Gedächtnis! Ebenso nahm er nach
dem Mahl den Kelch und sagte:



Dieser Kelch ist der Neue Bund in
meinem Blut, das für euch vergossen
wird“ (Nr. 1339).

Jesus feierte also das Letzte
Abendmahl im Rahmen des
jüdischen Pascha, aber das
Abendmahl des Herrn enthält eine
absolute Neuheit: Im Mittelpunkt
steht nicht das Lamm des alten
Pascha, sondern Christus selbst, sein
„Leib, der hingegeben wird (als dem
Vater für das Heil der Menschen
dargebrachtes Opfer), … und sein
Blut, das für viele vergossen wird zur
Vergebung der Sünden“. Mehr als das
alte Pascha zu feiern, hat Jesus also
das Neue Pascha – es sakramental
vorwegnehmend – angekündigt und
vollzogen.

Bedeutung und Inhalt des Gebotes
des Herrn

Das ausdrückliche Gebot Jesu: Tut
dies zu meinem Gedächtnis (Lk 22,19;
1 Kor 11,24-25) macht den



institutionellen Charakter des
Letzten Abendmahls offenbar. Mit
diesem Gebot verlangt er von uns,
dass wir seiner Gabe entsprechen
und sie sakramental darstellen: dass
wir sie von neuem verwirklichen,
seine Gegenwart wieder bewirken –
die Gegenwart seines geopferten
Leibes und seines vergossenen
Blutes, das heißt, seines Opfers zur
Tilgung unserer Sünden.

„Tut dies“. Auf diese Weise hat
verfügt, wer die Eucharistie feiern
kann (die Apostel und ihre
Nachfolger im Priestertum). Er hat
ihnen also die Vollmacht zu ihrer
Feier übertragen und die
grundlegenden Elemente des Ritus
festgelegt: jene, die er selbst
verwendet hat. Deshalb sind für die
Feier der Eucharistie Brot und Wein
notwendig, das Dank- und
Segensgebet, die Verwandlung der
Gaben in den Leib und das Blut des
Herrn, die Austeilung und die



Kommunion mit diesem heiligsten
Sakrament.

„Zu meinem Gedächtnis“. Damit hat
Christus den Aposteln geboten (und
in ihnen ihren Nachfolgern im
Priestertum), sie sollten ein neues
„Gedächtnis“ feiern, das das alte
Pascha ersetzt. Dieser
Gedächtnisritus hat eine besondere
Wirksamkeit. Er dient nicht nur
dazu, die gläubigen Gemeinde an die
Erlöserliebe Christi, an seine Worte
und Handlungen beim des Letzten
Abendmahl zu „erinnern“, sondern
bewirkt außerdem als Sakrament des
Neuen Gesetzes die objektive
Gegenwart der bezeichneten
Wirklichkeit: Christus, unser Pascha
(1 Kor 5,7), und sein erlösendes
Opfer.

Die liturgische Feier der
Eucharistie

Dem Gebot des Herrn gehorsam hat
die Kirche von Anfang an die



Eucharistie gefeiert: in Jerusalem
(Apg 2,42-48), in Troas (vgl. Apg
20,7-11), in Korinth (vgl. 1 Kor
10,14-21; 1 Kor 11,20-34) und überall,
wohin das Christentum gelangt ist.
„Die Christen versammelten sich vor
allem am ersten Wochentag, das
heißt am Sonntag, dem Tag der
Auferstehung Jesu, um das Brot zu
brechen (Apg 20,7). Bis in unsere
Tage wird die Feier der Eucharistie
gleichbleibend fortgesetzt, so dass sie
sich heute mit der gleichen
Grundstruktur überall in der Kirche
findet“ (Katechismus, 1343).

Treu dem Gebot Jesu und geführt
vom Geist der Wahrheit (Joh 16,13),
dem Heiligen Geist, tut die Kirche,
wenn sie die Eucharistie feiert, nichts
anderes, als sich dem
eucharistischen Ritus anzugleichen,
den der Herr beim Letzten
Abendmahl vollzog. Die
wesentlichen Elemente der
eucharistischen Feier können keine



anderen sein als jene der
ursprünglichen Eucharistie: A) Die
Versammlung der Jünger Christi, die
von ihm einberufen wird und sich
um ihn schart; B) der Vollzug des
neuen Gedächtnisritus.

A) Die eucharistische Versammlung

Vom Beginn des Lebens der Kirche
an ist die christliche Versammlung,
die die Eucharistie feiert,
hierarchisch strukturiert. Sie besteht
aus dem Bischof oder einem Priester
(der der Eucharistiefeier vorsteht
und in persona Christi Capitis
Ecclesiae handelt), dem Diakon,
anderen Dienern und den durch das
Band des Glaubens und der Taufe
verbundenen Gläubigen. Alle
Teilnehmer an dieser Versammlung
sollen bewusst, fromm und tätig die
Eucharistie mitfeiern, jeder auf die
ihm zukommende Weise: der
zelebrierende Priester, die Lektoren,
der Diakon, jene, die die Gaben



bringen, der Spender der
Kommunion und das ganze Volk,
dessen „Amen“ seine wahre
Teilnahme zum Ausdruck bringt (vgl.
Katechismus, 1348). Deshalb soll
jeder Einzelne seine Aufgabe
erfüllen, ohne dass es zu einer
Vermischung des Weihepriestertum
und mit dem gemeinsame
Priestertum der Gläubigen, dem
Dienst des Diakons und den anderen
möglichen Diensten kommt.

Dem Weihepriestertum kommt in
der eucharistischen Feier der
wesentliche Teil zu. Nur der gültig
geweihte Priester kann die Heiligste
Eucharistie konsekrieren, indem er 
in persona Christi (das heißt in der
spezifischen sakramentalen
Identifikation mit dem Ewigen
Hohepriester Jesus Christus) die
Worte der Wandlung spricht (vgl. 
Katechismus, 1369). Andererseits ist
keine christliche Gemeinde befähigt,
sich selbst einen geweihten



Amtsträger zu geben. „Dieser ist eine
Gabe, die die Gemeinde durch die auf
die Apostel zurückgehende Sukzession
der Bischöfe empfängt. Es ist nämlich
der Bischof, der durch das
Sakrament der Weihe einen neuen
Priester bestellt und ihm die
Vollmacht überträgt, die Eucharistie
zu feiern“ (hl. Johannes Paul II., 
Ecclesia de Eucharistia, Nr. 29).

B) Der Ablauf der Feier

Der Vollzug des Gedächtnisritus
erfolgt vom Anfang der Kirche an in
zwei großen Abschnitten, die einen
einzigen Kultakt bilden: die „Liturgie
des Wortes“ (sie umfasst die
Verkündigung und das Hören des
Wortes Gottes) und die
„eucharistische Liturgie“ (sie umfasst
die Darbringung von Brot und Wein,
das eucharistische Hochgebet – mit
den Worten der Konsekration – und
die Kommunion). Diese beiden
Hauptteile werden von Einführungs-



und Abschlussriten umrahmt (vgl. 
Katechismus, 1349-1355). Niemand
darf nach seinem Gutdünken etwas
von dem weglassen oder dem
hinzufügen, was die Kirche im
Hinblick auf die Liturgie der Heiligen
Messe festgesetzt hat (vgl. II.
Vatikanisches Konzil, Sacrosanctum
Concilium, 22; Kongregation für den
Gottesdienst, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum, Nr.
14-18). 

Die wesentlichen und notwendigen
Elemente des sakramentalen
Zeichens der Eucharistie sind
einerseits Weizenbrot1 und
Traubenwein2 und andererseits die
Worte der Konsekration, die der
zelebrierende Priester in persona
Christi innerhalb des Eucharistischen
Hochgebets spricht. Dank der Kraft
der Worte des Herrn und des
Wirkens des Heiligen Geistes
verwandeln sich Brot und Wein in
Zeichen, die ontologisch (nicht nur



der Bedeutung nach) die Gegenwart
des „hingegebenen Leibes“ und des
„vergossenen Blutes“ Christi – also
seiner Person und seines
Erlösungsopfers – bewirken (vgl. 
Katechismus, 1333 und 1375).

Die eucharistische Realpräsenz

Bei der Feier der Eucharistie wird die
Person Christi gegenwärtig: das
fleischgewordene Wort Gottes, das
zum Heil der Welt gekreuzigt wurde
und auferstanden ist. Es handelt sich
um eine geheimnisvolle,
übernatürliche und einzigartige
Gegenwart. Die Grundlage dieser
Lehre finden wir in der Einsetzung
der Eucharistie selbst, bei der Jesus
die Gaben, die er darbrachte, mit
seinem Leib und seinem Blut
identifizierte („das ist mein Leib…,
das ist mein Blut…“), also mit seiner
Leiblichkeit, die mit dem Ewigen
Wort und daher mit seiner Person
untrennbar verbunden ist.



Gewiss ist Christus auf vielerlei
Weisen in seiner Kirche gegenwärtig:
in seinem Wort, im Gebet der
Gläubigen (vgl. Mt 18,20), in den
Armen, den Kranken, den
Gefangenen (vgl. Mt 25,31-46), in den
Sakramenten und besonders in der
Person des jeweiligen Spenders. Vor
allem aber ist er unter den
eucharistischen Gestalten
gegenwärtig (vgl. Katechismus, 1373).

Die Einzigartigkeit der
eucharistischen Gegenwart beruht
auf der Tatsache, dass das
Allerheiligste Sakrament wahrhaft,
wirklich und substantiell den Leib
und das Blut mitsamt der Seele und
der Gottheit unseres Herrn Jesus
Christus enthält, der als wahrer Gott
und vollkommener Mensch derselbe
ist, der aus der Jungfrau geboren
wurde, am Kreuz starb und jetzt im
Himmel zur Rechten des Vaters sitzt.
„Diese „Gegenwart wird nicht
ausschlussweise ‚wirklich‘ genannt,



als ob die anderen nicht ‚wirklich‘
seien, sondern vorzugsweise, weil sie
substantiell ist; in ihr wird nämlich
der ganze und unversehrte Christus,
Gott und Mensch,
gegenwärtig“ (Katechismus, 1374).

Der Begriff substantiell will die
Beschaffenheit der persönlichen
Gegenwart Christi in der Eucharistie
zum Ausdruck bringen. Diese ist
nicht bloß „Figur“, die auf Christus
hinweist und den Geist an Christus
denken lässt, der sich in Wirklichkeit
an einem anderen Ort, nämlich im
Himmel, befindet; sie ist auch nicht
ein bloßes „Zeichen“, durch das uns
die „heilsame Kraft“ oder die Gnade,
die von Christus kommt, angeboten
wird. Die Eucharistie ist vielmehr
objektive Gegenwart des In-sich-
Seins (der Substanz) des Leibes und
des Bluts Christi, das heißt, seiner
ganzen Menschheit – die durch die
hypostatische Union untrennbar mit
der Gottheit verbunden ist –, auch



wenn sie durch die „Gestalten“ bzw.
den Schein von Brot und Wein
verborgen wird.

„Dass der wahre Leib und das wahre
Blut Christi in diesem Sakrament
seien, lässt sich nicht mit den Sinnen
erfassen, sondern nur durch den
Glauben, der sich auf die göttliche
Autorität stützt“ (Katechismus, 1381).

Die Weise der Gegenwart Christi in
der Eucharistie ist ein wunderbares
Geheimnis. Nach dem katholischen
Glauben ist Jesus Christus mit seiner
verherrlichten Leiblichkeit ganz
gegenwärtig, und zwar ganz unter
jeder der eucharistischen Gestalten
und ganz unter jedem der bei einer
Teilung der Gestalten entstehenden
Teile, so dass das Brechen des Brotes
Christus nicht teilt (vgl. Katechismus,
1377).3 Es handelt sich um eine
einzigartige Weise der Gegenwart,
weil sie unsichtbar und ungreifbar
ist und überdies fortdauert, solange



nach vollzogener Wandlung die
eucharistischen Gestalten bestehen.

Die Transsubstantiation

Die wahre, reale und substantielle
Präsenz Christi in der Eucharistie
setzt eine außergewöhnliche,
übernatürliche, einzigartige
Verwandlung voraus. Diese
Verwandlung hat ihre Grundlage in
den Worten des Herrn selbst: Nehmt
und esst, das ist mein Leib… Trinkt
alle daraus, das ist mein Blut… (Mt
26,26-28). In der Tat sind diese Worte
nur wahr, wenn Brot und Wein
aufhören, Brot und Wein zu sein,
und sich in den Leib und in das Blut
Christi verwandeln, denn es ist
unmöglich, dass ein und dieselbe
Sache gleichzeitig zwei verschiedene
Dinge ist: Brot und Leib Christi; Wein
und Blut Christi.

So ruft der Katechismus der
Katholischen Kirche in Erinnerung:
„Das Konzil von Trient fasst den



katholischen Glauben zusammen,
wenn es erklärt: ,Weil aber Christus,
unser Erlöser, sagte, das, was er
unter der Gestalt des Brotes
darbrachte, sei wahrhaft sein Leib,
deshalb hat in der Kirche Gottes stets
die Überzeugung geherrscht, und
dieses heilige Konzil erklärt es jetzt
von neuem: Durch die Konsekration
des Brotes und Weines geschieht eine
Verwandlung der ganzen Substanz
des Brotes in die Substanz des Leibes
Christi, unseres Herrn, und der
ganzen Substanz des Weines in die
Substanz seines Blutes. Diese
Wandlung wurde von der heiligen
katholischen Kirche treffend und im
eigentlichen Sinne
Wesensverwandlung
(Transsubstantiation) genannt‘“ (Nr.
1376). Unverändert bleiben nur die
„eucharistischen Gestalten“, also die
äußere Erscheinung von Brot und
Wein.



Während die Sinne das
Erscheinungsbild von Brot und Wein
erfassen, lässt uns das Licht des
Glaubens erkennen, dass unter dem
Schleier der eucharistischen
Gestalten wirklich die Substanz des
Leibes und des Blutes des Herrn
zugegen ist. Weil die sakramentalen
Gestalten des Brotes und des Weines
fortbestehen, können wir behaupten,
dass der Leib Christi – seine ganze
Person – wirklich am Altar, im
Speisekelch bzw. im Tabernakel
gegenwärtig ist.

Ángel García Ibáñez

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1322-1355.

Empfohlene Lektüren

Hl. Johannes Paul II., Enz. Ecclesia de
Eucharistia (17.4.2003).



Benedikt XVI., Apost. Schreiben 
Sacramentum caritatis (22.2.2007).

Franziskus, Katechese über die
Heilige Messe (Nov. 2017 – April
2018).

Hl. Josefmaria Escrivá, Homilie Die
Eucharistie, Geheimnis des Glaubens
und der Liebe, in Christus begegnen,
Nr. 83-94; Homilie Fronleichnam,
ebd. Nr. 150-161.

1 Vgl. Römisches Messbuch, Institutio
generalis, Nr. 320: Im lateinischen
Ritus muss das Brot ungesäuert sein;
vgl. ebd.

2 Vgl. Römisches Messbuch, Institutio
generalis, Nr. 319. In der lateinischen
Kirche wird ein wenig Wasser
beigefügt; vgl. ebd. Die Worte, die der
Priester spricht, wenn er das Wasser
dem Wein beifügt, drücken den Sinn



des Ritus aus: „Wie dieses Wasser
sich mit dem Wein verbindet zum
heiligen Zeichen, so lasse uns dieser
Kelch teilhaben an der Gottheit
Christi, der unsere Menschennatur
angenommen hat“ (Römisches
Messbuch, Gabenbereitung). Für die
Kirchenväter bezeichnet dieser Ritus
auch die Vereinigung der Kirche mit
Christus im eucharistischen Opfer;
vgl. hl. Cyprian, Ep. 63,13: CSEL
3,711.

3 „Deshalb kann auch dann die ganze
Gnadenfrucht der Eucharistie
empfangen werden, wenn nur unter
der Gestalt des Brotes kommuniziert
wird“ (Katechismus, 1390).

Ángel García Ibáñez

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

https://opusdei.org/de/article/thema-22-die-eucharistie-i/


article/thema-22-die-eucharistie-i/
(11.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-22-die-eucharistie-i/

	Thema 22. Die Eucharistie (I)

