
opusdei.org

Thema 20. Die
Sakramente

Die Sakramente sind wirksame
Zeichen der Gnade. Die
heiligmachende Gnade ist eine
beständige und übernatürliche
Disposition, die die Seele
vervollkommnet, damit sie
fähig wird, mit Gott zu leben.
Die sieben Sakramente
entsprechen allen wichtigen
Abschnitten und Augenblicken
des Lebens des Christen. Sie
bewirken Geburt und
Wachstum, Heilung und
Sendung für das Glaubensleben
der Christen. Sie bilden eine
geordnete Gesamtheit, in deren
Zentrum die Eucharistie steht,



denn sie enthält den Urheber
der Sakramente.

10.07.2023

„Das ganze liturgische Leben der
Kirche kreist um das eucharistische
Opfer und um die Sakramente. In der
Kirche gibt es sieben Sakramente: die
Taufe, die Firmung oder
Chrismation, die Eucharistie, die
Buße, die Krankensalbung, die Weihe
und die Ehe“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, 1113).

Das österliche Geheimnis und die
Sakramente

Die Auferstehung Christi bildet eine
Einheit mit seinem Tod am Kreuz.
Wie Gott durch die Passion und den
Tod Jesu die Sünde getilgt und die
Welt mit sich versöhnt hat, so hat er
auf ähnliche Weise durch die



Auferstehung Jesu das neue Leben
grundgelegt, das Leben der
zukünftigen Welt, und hat es den
Menschen zur Verfügung gestellt.
Durch die Gabe des Heiligen Geistes
lässt uns der Herr an diesem neuen
Leben seiner Auferstehung
teilhaben. Somit ist das österliche
Geheimnis ein zentrales Element
unseres Glaubens. Es bildet immer
die erste Verkündigung jedes
Apostels: „Jesus Christus liebt dich, er
hat sein Leben hingegeben, um dich
zu retten, und jetzt ist er jeden Tag
lebendig an deiner Seite, um dich zu
erleuchten, zu stärken und zu
befreien“ (Franziskus, Evangelii
gaudium, 164). Das ist die erste
Verkündigung, weil es die
Hauptverkündigung ist, die auf
verschiedene Weisen von neuem
gehört und immer wieder auf die
eine oder andere Art verkündet
werden muss.



Dieses Heilswerk, das wir
verkündigen, bleibt nicht in die
Vergangenheit verbannt, denn „als
dann seine Stunde gekommen war
(vgl. Joh 13,1;17,1), durchlebte er das
einzige Ereignis der Geschichte, das
nicht vergeht: Jesus stirbt ,ein für
allemal‘ (Röm 6,10; Hebr 7,27; 9,12),
wird begraben, ersteht von den
Toten und sitzt zur Rechten des
Vaters. Dieses tatsächliche Ereignis,
welches sich in unserer Geschichte
ereignet hat, ist ganz und gar
einmalig: Alle anderen Ereignisse
geschehen einmal, dann gehen sie
vorüber, versinken in der
Vergangenheit. Das Pascha-
Mysterium Christi hingegen kann
nicht in der Vergangenheit bleiben,
denn durch seinen Tod hat er den
Tod besiegt. Alles, was Christus ist,
und alles, was er für alle Menschen
getan und gelitten hat, nimmt an der
Ewigkeit Gottes teil, steht somit über
allen Zeiten und wird ihnen
gegenwärtig. Das Ereignis des



Kreuzes und der Auferstehung ist
etwas Bleibendes und zieht alles zum
Leben hin“ (Katechismus, 1085).

Zugleich ist das österliche Geheimnis
so entscheidend, dass Jesus Christus
erst zum Vater zurückkehrte,
„nachdem er uns das Mittel
hinterlassen hatte, damit wir so
daran teilnehmen können, als ob wir
selbst dabei gewesen wären. Jeder
Gläubige kann auf diese Weise am
Opfer Christi teilnehmen und seine
Früchte in unerschöpflichem Maß
erlangen“ (hl. Johannes Paul II., 
Ecclesia de Eucharistia, Nr. 11).
Dieses Mittel ist die heilige Liturgie:
besonders das eucharistische Opfer
und die Sakramente (vgl. II.
Vatikanisches Konzil, Sacrosanctum
Concilium, Nr. 6).

Der Katechismus der Katholischen
Kirche erinnert uns: „Christus,
der ,zur Rechten des Vaters sitzt‘ und
den Heiligen Geist in seinem Leib,



der Kirche, ausbreitet, handelt jetzt
durch die Sakramente, die er zur
Mitteilung seiner Gnade eingesetzt
hat“ (Katechismus, 1084). „Als Kräfte,
die vom stets lebendigen und
lebensspendenden Leib Christi
ausgehen (vgl. Lk 5,17; 6,19; 8,46),
und als Taten des Heiligen Geistes,
der im Leib Christi, der Kirche, wirkt,
sind die Sakramente die
’Meisterwerke Gottes’ im neuen und
ewigen Bund“ (Katechismus, 1116).

Die Kirche verkündet und feiert in
ihrer Liturgie das Geheimnis Christi,
damit die Gläubigen von ihm leben
und in der Welt von ihm Zeugnis
ablegen. „Von der ersten Gemeinde
von Jerusalem an bis zur
Wiederkunft Christi feiern die
Kirchen Gottes, die dem
apostolischen Glauben treu sind,
überall das gleiche Pascha-
Mysterium. Das Mysterium, das in
der Liturgie gefeiert wird, ist nur
eines; nur die Formen seiner Feier



sind unterschiedlich“ (Katechismus,
1200).

Tatsächlich ist der Reichtum des
Geheimnisses Christi so
unergründlich, dass keine liturgische
Tradition ihn erschöpfend
ausdrücken kann; deshalb zeugt die
Geschichte der Entstehung und der
Entfaltung dieser Riten von einer
wunderbaren, sich ergänzenden
Vielfalt (vgl. Katechismus, 1201). „Die
Kirchen ein und desselben
geographischen und kulturellen
Bereichs begannen allmählich, das
Mysterium Christi in besonderen,
kulturell geprägten
Ausdrucksformen zu
feiern“ (Katechismus, 1202).

Das Wesen der Sakramente

„In der Kirche gibt es sieben
Sakramente: die Taufe, die Firmung
oder Chrismation, die Eucharistie,
die Buße, die Krankensalbung, die
Weihe und die Ehe“ (Katechismus,



1113). „Diese sieben Sakramente
betreffen alle Stufen und wichtigen
Zeitpunkte im Leben des Christen: sie
geben dem Glaubensleben der
Christen Geburt und Wachstum,
Heilung und Sendung. Es besteht also
eine gewisse Ähnlichkeit zwischen
den Stufen des natürlichen Lebens
und den Stufen des geistlichen
Lebens“ (Katechismus, 1210). Sie
bilden eine geordnete Gesamtheit, in
der die Eucharistie den Mittelpunkt
einnimmt, denn sie enthält den
Urheber der Sakramente selbst (vgl. 
Katechismus, 1211).

Der Katechismus der Katholischen
Kirche bietet eine Definition: „Die
Sakramente sind von Christus
eingesetzte und der Kirche
anvertraute wirksame Zeichen der
Gnade, durch die uns das göttliche
Leben gespendet wird. Die
sichtbaren Riten, unter denen die
Sakramente gefeiert werden,
bezeichnen und bewirken die



Gnaden, die jedem Sakrament zu
eigen sind“ (Katechismus, 1131). „Die
Sakramente sind durch die Sinne
wahrnehmbare Zeichen (Worte und
Handlungen), die unserer
Menschennatur zugänglich
sind“ (Katechismus, 1084).

Wofür sind Sakramente Zeichen? Für
dreierlei: für die heiligmachende
Ursache, also den Tod und die
Auferstehung Christi; für die 
heiligende Wirkung bzw. die zu
bewirkende Gnade; und für das Ziel
der Heiligung, nämlich die ewige
Herrlichkeit. „Das Sakrament ist
sowohl ein erinnerndes Zeichen
dessen, was vorhergegangen ist,
nämlich des Leidens Christi; als auch
ein hinweisendes auf das, was in uns
durch Christi Leiden gewirkt wird,
nämlich der Gnade; wie auch ein 
vorausdeutendes Zeichen, nämlich
eine Vorankündigung der künftigen
Herrlichkeit“ (hl. Thomas von Aquin, 



Summa Theologiae, III, q. 60, a.3; vgl. 
Katechismus, 1130).

Das jedem Sakrament eigene Zeichen
besteht aus materiellen Elementen
(Wasser, Öl, Brot, Wein) und
menschlichen Handlungen
(Waschung, Salbung, Auflegung der
Hände usw.), die Materie genannt
werden, und aus den vom Spender
des Sakraments gesprochenen
Worten, die man Form nennt. Der 
Katechismus hält fest: „Die Feier
eines Sakramentes ist eine
Begegnung der Kinder Gottes mit
ihrem Vater in Christus und dem
Heiligen Geist. Diese Begegnung
findet wie ein Zwiegespräch ihren
Ausdruck in Taten und
Worten“ (Katechismus, 1153).

In der Liturgie der Sakramente gibt
es einen unveränderlichen Teil (was
Christus selbst in Bezug auf das
sakramentale Zeichen festgesetzt
hat) und Teile, die die Kirche zum



Wohl der Gläubigen und zur
größeren Verehrung der Sakramente
verändern kann, indem sie
Anpassungen an die Umstände von
Ort und Zeit vornimmt. Dabei ist
nicht zu übersehen: „Kein
sakramentaler Ritus (darf) nach dem
Belieben des Amtsträgers oder der
Gemeinde abgeändert oder
manipuliert werden. Selbst die
höchste Autorität in der Kirche kann
die Liturgie nicht nach Belieben
ändern, sondern nur im
Glaubensgehorsam und in Ehrfurcht
vor dem Mysterium der
Liturgie“ (Katechismus, 1125).

Die Sakramente und die Gnade

„Die Gnade ist das Wohlwollen, die 
ungeschuldete Hilfe, die Gott uns
schenkt, um seinem Ruf zu
entsprechen. Denn unsere Berufung
ist es, Kinder Gottes zu werden (vgl.
Joh 1,12-18), seine Adoptivsöhne (vgl.
Röm 8, 14-17), teilzuhaben an der



göttlichen Natur (vgl. 2 Petr 1,3-4)
und am ewigen Leben (vgl. Joh 17,3).
Die Gnade ist eine Teilhabe am
Leben Gottes; sie führt uns in das
Innerste des dreifaltigen Lebens:
Durch die Taufe hat der Christ Anteil
an der Gnade Christi, der das Haupt
seines Leibes ist. Als
ein ,Adoptivsohn‘ darf er nun in
Vereinigung mit dem eingeborenen
Sohn Gott ’Vater’
nennen“ (Katechismus, 1996f). In
diesem Sinn „sind die Getauften vom
Tod zum Leben übergegangen“, von
der Gottferne zur Gnade der
Rechtfertigung, zur Gotteskindschaft.
Wir sind vielgeliebte Kinder Gottes
kraft des österlichen Geheimnisses
Christi, seines Todes und seiner
Auferstehung.

„Die Gnade besteht darin, dass uns
Gott ungeschuldet sein Leben
schenkt. Er gießt es durch den
Heiligen Geist in unsere Seele ein,
um sie von der Sünde zu heilen und



sie zu heiligen. Das ist die 
heiligmachende oder vergöttlichende
Gnade, die wir in der Taufe erhalten
haben“ (Katechismus, 1999). Der 
Katechismus erklärt: „Die 
heiligmachende Gnade ist ein
bleibendes Geschenk, eine
übernatürliche feste Neigung. Sie
vervollkommnet die Seele, um sie zu
befähigen, mit Gott zu leben und aus
seiner Liebe zu
handeln“ (Katechismus, 2000).

Alle Sakramente verleihen die
heiligmachende Gnade allen, die kein
Hindernis entgegensetzen. Diese
Gnade ist „die Gabe des Heiligen
Geistes, der uns rechtfertigt und
heiligt“ (Katechismus, 2003).
Außerdem schenken uns die
Sakramente die sakramentale Gnade,
die also „jedem Sakrament eigen
ist“ (vgl. Katechismus, 1129): eine
gewisse göttliche Hilfe, um das Ziel
dieses Sakraments zu erreichen.



Wir empfangen nicht nur die
heiligmachende Gnade, sondern den
Heiligen Geist selbst: „Die Gnade ist
in erster Linie die Gabe des Heiligen
Geistes, der uns rechtfertigt und
heiligt“ (Katechismus, 2003). Deshalb
können wir sagen: „Durch die
Sakramente der Kirche teilt Christus
den Gliedern seines Leibes seinen
heiligenden Heiligen Geist
mit“ (Katechismus, 739). So besteht
die Frucht des sakramentalen Lebens
darin, dass der Heilige Geist die
Gläubigen vergöttlicht, indem er sie
lebendig mit Christus vereint (vgl. 
Katechismus, 1129).

Die drei Sakramente der Taufe, der
Firmung und der Priesterweihe
verleihen, abgesehen von der Gnade,
den so genannten sakramentalen
Charakter, der ein unauslöschliches,
geistiges, der Seele eingeprägtes
Siegel ist, durch das der Christ am
Priestertum Christi teilhat und in
verschiedenen Ständen und mit



entsprechenden Funktionen der
Kirche angehört. Der sakramentale
Charakter verbleibt für immer im
Christen als eine positive Disposition
für die Gnade, als Verheißung und
Garantie des göttlichen Schutzes und
als Berufung zum göttlichen Kult und
zum Dienst an der Kirche. Deshalb
können diese drei Sakramente nicht
wiederholt werden (vgl. 
Katechismus, 1121).

Die Sakramente, die Christus der
Kirche anvertraut hat, sind –
wenigstens dem Verlangen nach –
zum Heil notwendig, weil sie uns die
heiligmachende Gnade schenken.
Keines ist überflüssig, auch wenn
nicht alle für jeden Einzelnen
notwendig sind.

Die Wirksamkeit der Sakramente

Die Sakramente „sind wirksam, denn
in ihnen ist Christus selbst am Werk:
er selbst tauft, er selbst handelt in
seinen Sakramenten, um die Gnade



mitzuteilen, die das Sakrament
bezeichnet“ (Katechismus, 1127). Die
Sakramente verleihen die Gnade, die
sie bezeichnen, kraft des Wirkens
Christi und durch die Macht des
Heiligen Geistes.

Die Wirkung des Sakraments erfolgt 
ex opere operato (durch die Tatsache
des Vollzugs des sakramentalen
Zeichens). Es wirkt somit nicht kraft
der Gerechtigkeit des Spenders oder
Empfängers, sondern durch die
Macht Gottes. Daraus folgt: „Sobald
ein Sakrament der Absicht der
Kirche gemäß gefeiert wird, wirkt in
ihm und durch es die Macht Christi
und seines Geistes, unabhängig von
der persönlichen Heiligkeit des
Spenders“ (Katechismus, 1128).

Die Person, die das Sakrament
vollzieht, stellt sich in den Dienst
Christi und der Kirche und wird
daher Spender des Sakraments
genannt. Das kann nicht



unterschiedslos jeder Gläubige sein,
sondern es bedarf gewöhnlich einer
besonderen Gleichförmigkeit mit
dem Priester Christus, die durch das
Sakrament der Weihe verliehen
wird.

Die Wirksamkeit der Sakramente
kommt aus Christus selbst, der in
ihnen wirkt. „Die Früchte der
Sakramente sind (jedoch) auch von
der inneren Verfassung ihres
Empfängers abhängig“ (Katechismus,
1128). Je besser die Dispositionen des
Glaubens, der Bekehrung des
Herzens und der Verbundenheit mit
dem Willens Gottes sind, desto
reichlicher sind die Wirkungen der
Gnade.

„Außerdem hat die heilige Mutter
Kirche Sakramentalien eingesetzt.
Diese sind heilige Zeichen, durch die
in einer gewissen Nachahmung der
Sakramente Wirkungen, besonders
geistlicher Art, bezeichnet und kraft



der Fürbitte der Kirche erlangt
werden. Durch diese Zeichen werden
die Menschen bereitet, die
eigentliche Wirkung der Sakramente
aufzunehmen; zugleich wird durch
solche Zeichen das Leben in seinen
verschiedenen Gegebenheiten
geheiligt“ (Katechismus, 1667). „Die
Sakramentalien verleihen die Gnade
des Heiligen Geistes nicht nach Art
der Sakramente, sondern bereiten
durch das Gebet der Kirche vor, die
Gnade zu empfangen und mit ihr
mitzuwirken“ (Katechismus, 1670).
Zu den Sakramentalien zählen in
erster Linie die Segnungen (von
Personen, Mahlzeiten, Gegenständen,
Orten).

Juan José Silvestre

Bibliografie

II. Vatikanisches Konzil, 
Sacrosanctum Concilium, Nr. 5-7.



Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1066-1098; 1113-1143; 1200-1211
und 1667-1671.

Hl. Johannes Paul II., Ecclesia de
Eucharistia, Nr. 2-5.

Juan José Silvestre

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/thema-20-die-sakramente/
(29.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-20-die-sakramente/
https://opusdei.org/de/article/thema-20-die-sakramente/

	Thema 20. Die Sakramente

