
opusdei.org

Thema 18. Die
Soziallehre der
Kirche

Die Frohbotschaft der Erlösung
verlangt nach der Anwesenheit
der Kirche in der Welt. Das
Evangelium kündigt tatsächlich
eine Verwandlung der Welt
entsprechend dem Plan Gottes
an. Die Soziallehre der Kirche
bildet einen Teil der
gesellschaftlichen
Moraltheologie, die sich aus
einer christlichen Sicht des
Menschen und des politischen
Lebens herleitet. Die
Sozialmoral der Kirche lehrt,
dass die geistlichen und



sittlichen Güter vor den
materiellen Gütern Vorrang
haben.

12.07.2023

Der Ursprung der Soziallehre der
Kirche

Jesus Christus, unser Heiland, will,
dass alle Menschen gerettet werden
und zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen (1 Tim 2,4). Die Kirche
verkündet dieses Evangelium in der
Welt, die Frohbotschaft der Erlösung,
die uns von Jesus Christus offenbart
wurde: „Die Kirche, die Freude und
Hoffnung, Trauer und Angst der
Menschen teilt, ist mit jedem Mann
und jeder Frau an jedem Ort und zu
jeder Zeit solidarisch und bringt
ihnen die frohe Botschaft vom Reich
Gottes, das mit Jesus Christus in ihre
Mitte gekommen ist und



kommt“ (Kompendium der Soziallehre
der Kirche, 60).

Die Frohbotschaft der Erlösung
verlangt nach der Gegenwart der
Kirche in der Welt. Sie bietet die
Sakramente an, die Verkündigung
des Wortes Gottes und zahlreiche
Lehren, die für die gesellschaftlichen
Wirklichkeiten wegen ihren
anthropologischen und ethischen
Auswirkungen von Bedeutung sind.
„Oft sind die Lebensqualität und
damit die Umstände, in denen jeder
Mann und jede Frau sich selbst
begreift und über sich und die eigene
Berufung entscheidet, durch das
soziale Zusammenleben bedingt. Aus
diesem Grund steht die Kirche allem,
was in der Gesellschaft geschieht,
hervorgebracht und gelebt wird,
sowie der moralischen, das heißt
wahrhaft menschlichen und
menschlich machenden Qualität des
gesellschaftlichen Lebens nicht
gleichgültig



gegenüber“ (Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 62).

Die Verkündigung des Heils führt
nicht zum Desinteresse an Welt und
Gesellschaft, als müsste man, um
wirklich Christ zu sein, das
Gemeinwohl beiseitelassen. „Die
Liebe ist nicht etwas Abstraktes. Sie
bedeutet wirkliche und
uneingeschränkte Hingabe im Dienst
an Gott und an allen Menschen. (…)
Die Liebe verlangt, dass man die
Gerechtigkeit, den Sinn für die
Gemeinschaft, die Verantwortung für
Familie und Gesellschaft, die Armut,
die Freude, die Keuschheit, die
Freundschaft lebt“ (hl. Josefmaria, 
Gespräche, 62).

Das Evangelium verkündet in der Tat
die Verwandlung der Welt
entsprechend dem Plan Gottes.
Daher sind Politik, Wirtschaft, Arbeit
oder die Kultur für den christlichen
Glauben keine indifferenten



Bereiche, da sie bedeutenden
Einfluss auf das Leben der Gläubigen
haben. So kann zum Beispiel eine
Arbeitsorganisation, die für die
Betreuung der Kinder keine Zeit lässt
oder nicht die notwendigen
finanziellen Mittel zur Erhaltung der
Familie gewährt, ein ernstes
Hindernis für die Entfaltung der
eigenen ehelichen Berufung sein.
Wenn die Hirten der Kirche sich zu
diesen Themen äußern, dann nicht,
weil sie technische Lösungen
vorschlagen wollen, sondern weil sie
deren Einfluss auf das Leben der
Gläubigen im Auge haben. In diesem
Sinn erklärt das Lehramt: „Die ihr
eigene Sendung, die Christus der
Kirche übertragen hat, bezieht sich
zwar nicht auf den politischen,
wirtschaftlichen oder sozialen
Bereich. Das Ziel, das Christus ihr
gesetzt hat, gehört ja der religiösen
Ordnung an. Doch fließen aus eben
dieser religiösen Sendung Auftrag,
Licht und Kraft, um der



menschlichen Gemeinschaft zu
Aufbau und Festigung nach
göttlichem Gesetz behilflich zu
sein“ (II. Vat. Konzil, Gaudium et spes,
42).

Die Soziallehre der Kirche bildet
einen Teil der gesellschaftlichen
Moraltheologie, die sich aus einer
christlichen Sicht des Menschen und
des politischen Lebens herleitet. Das
bedeutet einerseits, dass die
Handlungen, die von der
persönlichen Moral studiert werden,
nicht mit jenen identisch sind, die die
Sozialmoral behandelt. Die
Prinzipien, Urteilskriterien und
Richtlinien der Soziallehre sind
nämlich sehr weit und gestatten
einen großen Pluralismus: Es gibt
nicht nur eine Lösung für die
diversen ökonomischen und
politischen Fragen. Andererseits
berücksichtigen die von der Kirche
in diesem Bereich gebotenen Lehren



nicht die konkreten ethischen
Probleme der Personen.

Christliche Sozialmoral hat immer
existiert, weil sich die Kirche immer
für die Gesellschaft, in der sie lebt,
interessiert hat: „Mit ihrer
Soziallehre nimmt die Kirche den
Verkündigungsauftrag wahr, den der
Herr ihr anvertraut hat. In den
historischen Wechselfällen
aktualisiert sie die befreiende und
erlösende Botschaft Christi, das
Evangelium vom Reich. Mit der
Verkündigung des Evangeliums
bescheinigt sie dem Menschen im
Namen Christi seine Würde und
seine Berufung zu personaler
Gemeinschaft; sie lehrt ihn die
Forderungen der Gerechtigkeit und
der Liebe, die der göttlichen Weisheit
entsprechen“ (Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 63). Dieses
Interesse konkretisierte sich in den
ersten Jahrhunderten einerseits in
der Förderung der guten Werke,



besonders der Werke der
Barmherzigkeit; andererseits in der
Anklage der Ungerechtigkeiten,
besonders jener, deren Behebung
nicht in den Händen derer lag, die sie
erlitten.

Die Prinzipien der Soziallehre der
Kirche

Allgemein gesprochen lehrt die
Sozialmoral der Kirche den Vorrang
der geistlichen und moralischen
Güter vor den materiellen. Die
Kirche kümmert sich um das
integrale Wohl der Menschen, das
auch den materiellen Wohlstand
einschließt, aber ihre Sendung ist
eine geistliche. Deshalb konzentriert
sich das Interesse des Lehramts nicht
auf die Instrumente zur Organisation
der menschlichen Gesellschaft, die
meist politischen oder
wirtschaftlichen Charakters sind,
sondern auf die Förderung einer mit
dem Evangelium kohärenten



Gesellschaftsmoral. Es ist Sache der
einfachen Christen, durch ihre Arbeit
und ihre Stellung in der Gesellschaft
die Wege zur Schaffung des
Gemeinwohls zu finden. Dennoch
orientiert das Lehramt die
Gläubigen, indem es Prinzipien für
das Handeln vorlegt und dabei die
technische Auswahl der Mittel
gewöhnlich der Verantwortung jener
überlässt, die in den verschiedenen
Bereichen der Gesellschaft tätig sind.

Die Verkündigung des Glaubens, die
das Lehramt angesichts der
jeweiligen sozialen Wirklichkeiten
vornimmt, beschränkt sich nicht
darauf, die gesellschaftliche Realität
zu deuten – Kultur, Politik,
Wirtschaft, Erziehung usw., –
sondern leitet dazu an, sie im
Einklang mit der Wahrheit Gottes
und seiner Schöpfung, die der
Mensch bewahrt und deren
Protagonist er ist, zu gestalten. Sie
formuliert dabei eine Reihe von 



moralischer Prinzipien, die eine
dauerhaftes und einheitliches
Fundament der sozialen
Organisation bilden: „jene erste
Formulierung der Wahrheit über die
Gesellschaft, die jedes Gewissen dazu
aufruft und einlädt, in Freiheit und
voller Mitverantwortlichkeit mit
allen und für alle zu
handeln“ (Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 163). Diese
Prinzipien sind die Würde der
Person, das Gemeinwohl, die
Solidarität und die Subsidiarität.

A) Die Würde der Person

Das Prinzip der Würde der Person ist
für die Soziallehre der Kirche
zentral. Es besagt, dass die Person
auf Gott hin offen ist, da sie aufgrund
ihrer Vernunft und ihres Willens
Freiheit besitzt und so alle anderen
Geschöpfe überragt. Weiters besagt
es, dass die Person nicht als Mittel
zur Erreichung gesellschaftlicher



Ziele gebraucht werden darf, indem
man z.B. die Arbeiter ausnützt oder
die Bürger betrügt. Außerdem ist
jede Person einzigartig und
unwiederholbar, weshalb es aus
keinem noch so gewichtigen Motiv
erlaubt sein kann, Personen
auszuschalten oder ihre Grundrechte
zu unterdrücken. Dieses Prinzip
entfaltet sich in den restlichen drei
Prinzipien, die es in gewisser Weise
spezifizieren.

B) Das Gemeinwohl

Das Gemeinwohl ist „die Gesamtheit
jener Bedingungen des
gesellschaftlichen Lebens, die sowohl
den Gruppen als auch deren
einzelnen Gliedern ein volleres und
leichteres Erreichen der eigenen
Vollendung ermöglichen“ (II. Vat.
Konzil, Gaudium et spes, 26). Das
Gemeinwohl wird also nicht als
Gesamtheit von Dingen definiert, die
unter den Mitgliedern der



Gesellschaft verteilt werden, sondern
besteht in den Bedingungen, die die
persönliche Entfaltung ermöglichen
und die niemandem allein gehören.
Es sind Bedingungen, die durch das
Zusammenwirken aller geschaffen
werden und die allen nützen. Zum
Verständnis dessen, was Gemeinwohl
bedeutet, werden verschiedene
Bilder herangezogen. Klassisch ist
das des großen Orchesters. In einem
Orchester trägt die Perfektion des
Musikers zum Klang des ganzen
Orchesters bei, während die
professionelle Dynamik des
Orchesters ihrerseits bewirkt, dass
jeder Musiker sein Bestes gibt. Das
Gemeinwohl besteht also in jenen
Bedingungen, die dem Einzelnen auf
natürliche Weise helfen, besser zu
werden, und zugleich das
individuelle Talent zum Nutzen aller
Frucht bringen lassen. Der 
Katechismus der Katholischen Kirche
(Nr. 1907-1909) lehrt, dass das
Gemeinwohl drei wesentliche



Elemente aufweist: die Beachtung
der Grundrechte der menschlichen
Person (Leben, Freiheit,
Privateigentum usw.); den sozialen
Wohlstand und die Möglichkeiten des
Fortschritts (Zugang zu Nahrung,
Bekleidung, Gesundheit, Arbeit,
Erziehung, Kultur usw.); den Frieden,
der Ergebnis einer gerechten
sozialen Ordnung ist. Benedikt XVI.
definiert es folgendermaßen: „Neben
dem individuellen Wohl gibt es eines,
das an das Leben der Menschen in
Gesellschaft gebunden ist: das
Gemeinwohl. Es ist das Wohl
jenes ,Wir alle‘, das aus Einzelnen,
Familien und kleineren Gruppen
gebildet wird, die sich zu einer
sozialen Gemeinschaft
zusammenschließen. Es ist nicht ein
für sich selbst gesuchtes Wohl,
sondern für die Menschen, die zu der
sozialen Gemeinschaft gehören und
nur in ihr wirklich und
wirkungsvoller ihr Wohl erlangen
können. Das Gemeinwohl wünschen



und sich dafür verwenden ist ein
Erfordernis von Gerechtigkeit und
Liebe“ (Caritas in veritate, 7).

Obwohl das Gemeinwohl nicht auf
materielle Dinge beschränkt bleibt,
lehrt die Kirche auch, dass die Güter
der Erde von Gott für alle geschaffen
wurden. „Hier sind wir erneut beim
Grundprinzip der ganzen
sozialethischen Ordnung angelangt,
beim Prinzip der gemeinsamen
Nutznießung der Güter“ (hl. Johannes
Paul II., Laborem excercens, 19; 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 171-184). Diese universale
Bestimmung der Güter wird am
wirksamsten erreicht, wenn das
Privateigentum respektiert wird,
denn was allen gehört, gehört
niemandem und wird schließlich
vernachlässigt. Wenn eine Person
keine eigenen Güter besitzen kann,
verliert sie außerdem das Interesse
und vernachlässigt am Ende ihre
Arbeit, was verschiedene Formen



von Armut zur Folge hat. Das
Privateigentum ist allerdings kein
Absolutum. Es muss unter
Berücksichtigung der Verantwortung
gebraucht werden, die alle für die
anderen tragen (Solidarität);
außerdem kann in Ausnahmefällen
das Gemeinwohl verlangen – in einer
humanitären Krise, im Krieg usw. –,
dass den Bedürftigen der Gebrauch
der eigenen Güter überlassen wird.
In diesen Fällen können die Armen
und die besonders Verletzlichen
nicht warten. Abgesehen von diesen
außergewöhnlichen Umständen ist
jedoch der wirksamste und
menschlichste Weg, um die
universale Bestimmung der Güter zu
erreichen, die Achtung vor dem
Privateigentum.

C) Subsidiarität

Die Kirche erinnert mit dem Prinzip
der Subsidiarität daran, dass „eine
übergeordnete Gesellschaft nicht in



das innere Leben einer
untergeordneten Gesellschaft
dadurch eingreifen darf, dass sie
diese ihrer Kompetenzen beraubt.
Sie soll sie im Notfall unterstützen
und ihr dazu helfen, ihr eigenes
Handeln mit dem der anderen
gesellschaftlichen Kräfte im Hinblick
auf das Gemeinwohl
abzustimmen“ (hl. Johannes Paul II., 
Centesimus annus, 48; vgl. Pius XI., 
Quadragesimo anno, 80).

Das Prinzip der Subsidiarität
verlangt, dass die Gläubigen ihre
Rechte wahrnehmen und ihre
Pflichten erfüllen, damit die
gesellschaftlichen Einrichtungen die
ihnen zukommenden Aufgaben
wahrnehmen. Das bedeutet unter
anderem auch, dass die Gläubigen
am öffentlichen Leben teilnehmen
sollen; denn ohne diese Teilnahme
wäre es schwierig, die menschlichen
und oft auch christlichen Motive
offenbar zu machen, die wenigstens



in der westlichen Welt zur Schaffung
dieser gesellschaftlichen
Einrichtungen geführt haben.

D) Solidarität

Der Begriff Solidarität kommt aus
dem Römischen Recht. Wenn eine
Gruppe von Personen, die nicht eine
Familie bilden, ein Unternehmen
gründen wollte, konnte ein Vertrag 
„in solidum“ abgeschlossen werden.
Dann haftete jeder Vertragspartner
im Notfall für die ganze Gruppe, und
die Gläubiger konnten sich an jeder
Person der Gruppe schadlos halten.
Solidarität bedeutet daher, die eigene
Verantwortung des Einzelnen für die
Gesamtheit der Gruppe, als die sich
die bürgerliche Gesellschaft versteht.
Sie wird daher definiert als „die feste
und beständige Entschlossenheit,
sich für das ,Gemeinwohl’
einzusetzen, das heißt, für das Wohl
aller und eines jeden, weil wir alle
für alle verantwortlich sind“ (hl.



Johannes Paul II., Sollicitudo rei
socialis, 38). Aufgrund des Glaubens
hat der Christ tiefere Gründe, die
Solidarität zu leben, weil er weiß,
dass wir alle Kinder desselben Vaters
sind und Christus, der mit allen
Mitleid hat, unser Vorbild ist.

Ein wichtiges Zeichen der Solidarität
ist die durchgängige Beobachtung
der eigenen Rechte und Pflichten.
Für einen Unternehmer etwa ist ein
Hauptaspekt der Solidarität die
Schaffung von Arbeitsplätzen, so
dass die Menschen rechtschaffen
und verantwortlich ihren
Lebensunterhalt verdienen und ihre
Familie erhalten können. Außerdem
sollen alle, die aus irgendwelchen
Gründen mehr Möglichkeiten haben,
zum Gemeinwohl beizutragen,
andere Projekte der sozialen Hilfe in
die Wege leiten. Solidarität bedeutet
jedoch nicht „Versorgung“, sondern
Bemühen um echte menschliche
Entwicklung, so dass es jedem



Menschen möglich wird, seine
Talente im Dienst der anderen zu
entfalten. Deshalb lehrt die Kirche
auch: „Die Unternehmertätigkeit ist
in der Tat eine edle Berufung, die
darauf ausgerichtet ist, Wohlstand zu
erzeugen und die Welt für alle zu
verbessern“ (Franziskus, Fratelli
tutti, 123).

Es gibt einen Unterschied zwischen
Solidarität und Gerechtigkeit.
Gerechtigkeit verlangt, dem anderen
„das Seine“ zu geben und es zu
respektieren, Solidarität hingegen
führt dazu, den anderen etwas zu
geben, das uns gehört – bewegt von
dem Interesse am Wohl der anderen,
das uns so wichtig ist wie das eigene.
„Die Liebe geht über die Gerechtigkeit
hinaus, denn lieben ist schenken,
dem anderen von dem geben,
was ,mein‘ ist; aber sie ist nie ohne
die Gerechtigkeit, die mich dazu
bewegt, dem anderen das zu geben,
was ,sein‘ ist, das, was ihm aufgrund



seines Seins und seines Wirkens
zukommt“ (Caritas in veritate, 6).

Möglichkeiten zur Gestaltung der
Gesellschaft

Die erste Weise der Einflussnahme
auf die christliche Gestaltung der
Gesellschaft ist die Verbreitung der
Soziallehre der Kirche. Für ihre
Kenntnis ist das Kompendiums der
Soziallehre der Kirche wichtig. „Es ist
die spezifische Aufgabe der Laien,
die ja mitten in allen typisch
weltlichen Strukturen und
Lebensumständen arbeiten, diese
zeitlichen Wirklichkeiten im Licht
der dogmatischen Grundsätze, die
das Lehramt dargelegt hat,
unmittelbar und entschieden zu
gestalten. Dabei sollen sie aber in
den konkreten Entscheidungen ihres
gesellschaftlichen, familiären,
politischen und kulturellen Lebens
mit der notwendigen persönlichen



Autonomie handeln“ (hl. Josefmaria, 
Gespräche, 11).

Ein zweiter Aspekt ist die praktische
Anwendung dieser Lehre, bei der die
Unternehmer eine Hauptrolle
spielen. So sind etwa die Schaffung
von Arbeitsplätzen und die gerechte
Entlohnung wichtige sozialen Güter.
Und immer ist die gut verrichtete
Arbeit und ein ausreichendes
Angebot an Gütern und Diensten ein
wirksamer Beitrag zum Gemeinwohl.
„Die Arbeit – jede Arbeit – zeugt von
der Würde des Menschen und seiner
Herrschaft über die Schöpfung. Sie
ist ein Feld, auf dem wir unsere
Persönlichkeit entwickeln. Sie
verbindet uns mit den anderen
Menschen, sie schafft die Mittel zum
Unterhalt der eigenen Familie, sie
lässt uns mithelfen an der
Verbesserung der gesellschaftlichen
Bedingungen und am Fortschritt der
ganzen Menschheit“ (hl. Josefmaria, 
Christus begegnen, 47).



Es gibt eine dritte Form des
Einflusses auf die Gestaltung der
Gesellschaft, die vom professionellen
und akademischen Bereich ausgeht.
Oft wird es notwendig sein, Probleme
zu bewältigen, die sich bisher nicht
gestellt haben. Da müssen Gläubige,
die in den verschiedenen sozialen
Bereichen Experten sind (in
Wirtschaft, Politik,
Kommunikationsmedien, Erziehung
usw.), Lösungen vorschlagen, die mit
der Sozialmoral im Einklang stehen.
Die Dokumente der kirchlichen
Soziallehre lassen nicht nur weiten
Raum für einen Pluralismus der
Meinungen, sondern auch für
technische Möglichkeiten des
Fortschritts. Unter Achtung der
verschiedenen Meinungen wird es
immer möglich, Überlegungen
anzustellen, wie „mehr für die
anderen getan werden kann“, ohne
sich mit den eigenen Aufgaben und
Verantwortlichkeiten zu
entschuldigen.



Cristian Mendoza

Bibliografie

Päpstlicher Rat für Gerechtigkeit und
Frieden, Kompendium der Soziallehre
der Kirche.

Cristian Mendoza

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/thema-18-die-soziallehre-der-

kirche/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-18-die-soziallehre-der-kirche/
https://opusdei.org/de/article/thema-18-die-soziallehre-der-kirche/
https://opusdei.org/de/article/thema-18-die-soziallehre-der-kirche/

	Thema 18. Die Soziallehre der Kirche

