
opusdei.org

Thema 13. Passion,
Tod und
Auferstehung Jesu
Christi

Jesus hat die ihm durch die
Ungerechtigkeit der Sünder
zugefügten Leiden freiwillig
angenommen. Das Kreuz
Christi ist vor allem Ausdruck
der großzügigen Liebe der
Dreifaltigkeit zu den Menschen,
einer Liebe, die uns rettet. Das
Geheimnis des Kreuzes, das in
den Sakramenten gegenwärtig
ist, führt uns zu einem neuen
Leben. Durch die Auferstehung
Jesu hat Gott das neue Leben
eröffnet, das Leben der



zukünftigen Welt, und es den
Menschen zur Verfügung
gestellt.

17.07.2023

Alle Mysterien Jesu sind Ursache
unseres Heils. Durch sein heiliges
Sohnesleben auf Erden führt Jesus die
menschliche Wirklichkeit, die durch
die Ursünde und die darauf
folgenden persönlichen Sünden aller
Menschen entstellt worden ist, 
wieder zur Liebe des Vaters zurück.
Er stellt sie wieder her und befreit
sie aus der Macht des Teufels.

Allerdings wird diese Wirklichkeit
der Erlösung nur durch sein
österliches Geheimnis (seine Passion
und seinen Tod, seine Auferstehung
und Himmelfahrt) endgültig
begründet. Deshalb wird das
Geheimnis unserer Erlösung häufig



dem Leiden, dem Tod und der
Auferstehung Christi, seinem
Paschamysterium, zugeschrieben.
Vergessen wir aber nicht, dass –
streng genommen – das ganze Leben
Christi, in seiner irdischen und
seiner glorreichen Phase, uns rettet.

Das Leiden und der Tod Christi

Der Sinn des Kreuzes. Historisch
gesehen starb unser Herr, weil er
von den Autoritäten des jüdischen
Volkes, die ihn der römischen Macht
auslieferten und seine Hinrichtung
verlangten, zum Tod verurteilt
wurde. Grund für dieses Todesurteil
war seine Erklärung vor dem Hohen
Rat der Juden (dem Sanhedrin), er sei
der Messias, der Sohn Gottes, dem
Gott die Vollmacht gegeben hat, alle
Menschen zu richten. Diese
Erklärung wurde als Gotteslästerung
angesehen, und ihretwegen hat der
Sanhedrin Jesus zum Tod verurteilt.



Diese Verurteilung Jesu muss man im
Zusammenhang mit der
vorhergehenden Heilsgeschichte des
jüdischen Volkes sehen. Oftmals hat
Gott durch die Propheten zum Volk
Israel gesprochen (vgl. Hebr 1,1).
Aber Israel hat das Wort Gottes nicht
immer angenommen. Die des
auserwählten Volkes ist eine
Geschichte großer Taten, aber auch
großer Rebellionen. Immer wieder
hat das Volk Gott und die von ihm
empfangenen heiligen Gesetze
vergessen. Deshalb mussten die
Propheten beim Vollzug der ihnen
von Gott anvertrauten Sendung
häufig Ungerechtigkeiten erleiden.

Die Geschichte Jesu ist der
Höhepunkt dieser Geschichte Israels,
der universale Bedeutung zukommt.
Als die Fülle der Zeit gekommen war,
sandte Gott seinen Sohn, der die an
Israel ergangenen Verheißungen
erfüllen und die Errichtung des
Reiches Gottes in der Welt vollenden



sollte. Aber nur einige nahmen
Christus auf und folgten ihm; die
Führer des Volkes dagegen lehnten
ihn ab und verurteilten ihn zum Tod.
Nie hatten die Menschen Gott so
direkt zurückgewiesen, um ihn auf
jede mögliche Weise zu misshandeln.
Gott jedoch wollte seinen Sohn nicht
vor der menschlichen Bosheit
schützen, sondern ihn den Händen
der Sünder überlassen. Darin liegt
der geheimnisvollste Aspekt des
Kreuzes. „Gott ließ die aus ihrer
Verblendung hervorgegangenen
Taten zu, um seinen Heilsplan zu
verwirklichen“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 600). Und
Jesus „nahm aus Liebe zu seinem
Vater und zu den Menschen frei
seine Passion und seinen Tod
an“ (Katechismus, Nr. 609). Er lieferte
sich selbst dieser Passion und diesem
ungerechten Tod aus. Er bekannte
kühn seine Identität und seine
Beziehung zum Vater, obwohl er
wusste, dass diese von seinen



Feinden nicht anerkannt werden
würde. Er wurde zu einem
demütigenden gewaltsamen Tod
verurteilt und erfuhr so an Leib und
Seele die Ungerechtigkeit derer, die
ihn verurteilten. Und nicht nur das:
In dieser Ungerechtigkeit, die er erlitt
und für uns annahm, waren auch
alle Ungerechtigkeiten und Sünden
der Menschheit eingeschlossen; denn
jede Sünde ist nichts anderes als die
Zurückweisung des Planes Gottes in
Jesus Christus, die in der
Verurteilung Jesu zu diesem
grausamen Tod ihren stärksten
Ausdruck gefunden hat. So stellt das 
Kompendium des Katechismus fest:
„Jeder einzelne Sünder, das heißt
jeder Mensch, ist Urheber und
Vollstrecker der Leiden des
Erlösers“ (Nr. 117).

Jesus nahm also die physischen und
moralischen Leiden frei an, die er
durch die Ungerechtigkeit der
Sünder erfuhr, und nahm damit alle



Gott zugefügten Beleidigungen auf
sich. Man kann bildlich sagen, dass
er unsere Sünden auf seine Schultern
„geladen“ hat. Warum aber tat er
das? Die Antwort, die die Kirche in
verschiedenen Formulierunge
gegeben hat, lautet: Er tat es, um
unsere Sünden in der Gerechtigkeit
seines Herzens zu tilgen.

Wie hat Jesus unsere Sünden getilgt?
Er hat sie dadurch ausgelöscht, dass
er diese Leiden, die Folge der Sünden
der Menschen waren, in gehorsamer
und liebender Verbundenheit mit
seinem Vater auf sich nahm; mit
einem Herzen voll Gerechtigkeit und
mit der Liebe dessen, der den Sünder
liebt, obwohl dieser es nicht verdient
(vgl. Lk 22,42; 23,34). Vielleicht kann
ein Beispiel zum besseren
Verständnis beitragen. Manchmal
gibt es im Leben Situationen, in
denen jemand von einer Person, die
er liebt, beleidigt wird. Innerhalb der
Familie etwa kann es vorkommen,



dass ein alter, gebrechlicher Mensch
schlecht gelaunt ist und diejenigen
leiden lässt, die sich um ihn
kümmern. Wo wirkliche Liebe ist,
werden solche Beschwernisse
angenommen, und man bemüht sich
weiter, diesem Menschen Gutes zu
tun. Die Beleidigungen fallen in sich
zusammen, weil sie in einem
gerechten und liebevollen Herzen
nicht Fuß fassen können. Jesus
verfuhr ähnlich, ging aber weit
darüber hinaus; denn der Greis im
Beispiel verdient vielleicht die
Zuneigung seiner Betreuer wegen
des Guten, das er ihnen in jüngeren
Jahren erwiesen hat. Jesus aber hat
uns geliebt, ohne dass wir es
verdienten, und er hat sich nicht für
jemanden geopfert, den er aus
irgendeinem besonderen Grund
liebte, sondern für jeden Menschen,
für alle und jeden einzelnen. Er hat
mich geliebt und sich für mich
hingegeben (Gal 2,20), schreibt der
heilige Paulus, der die Christen voll



Hass verfolgt hatte. Jesus hat dem
Vater diese Leiden und seinen Tod
für uns darbringen wollen, damit wir
aufgrund dieser seiner Liebe immer
die Vergebung unserer Gott
zugefügten Beleidigungen erlangen
können: Durch seine Wunden sind wir
geheilt (Jes 53,5). Und Gott Vater, der
mit der Kraft des Heiligen Geistes das
Opfer Jesu trug, hat Gefallen
gefunden an der Liebe im Herzen
seines Sohnes: Wo die Sünde mächtig
wurde, da ist die Gnade übergroß
geworden (Röm 5,20).

Entscheidend am historischen
Ereignis des Kreuzes war daher nicht
die ungerechte Tat seiner Ankläger
und Richter, sondern die zutiefst
gerechte und barmherzige Reaktion
Jesu darauf. Sie war zugleich eine Tat
der Dreifaltigkeit: „(Dieses Opfer
Christi) ist zunächst eine Gabe Gottes
des Vaters selbst: Der Vater gibt
seinen Sohn dahin, um uns mit sich
zu versöhnen. Gleichzeitig ist es eine



Opfergabe des menschgewordenen
Gottessohnes, der aus freiem Willen
und aus Liebe im Heiligen Geist sein
Leben seinem Vater darbringt, um
unseren Ungehorsam zu
sühnen“ (Katechismus, Nr. 614).

Das Kreuz Christi ist vor allem
Ausdruck der großzügigen Liebe des
dreifaltigen Gottes zu den Menschen,
einer Liebe, die uns rettet. Darin
besteht das Wesen dieses
Mysteriums.

Die Frucht des Kreuzes ist
hauptsächlich die Tilgung der Sünde.
Das bedeutet nicht, dass wir nicht
mehr sündigen können oder dass uns
jede Sünde, ohne dass wir
unsererseits etwas tun müssten,
automatisch vergeben wird.
Vielleicht kann ein Vergleich helfen.
Wenn jemand von einer Giftschlange
gebissen wird, sucht man sofort ein
Mittel dagegen. Das Gift hat, wie die
Sünde, eine zerstörende Wirkung für



den Menschen. Die Funktion des
Gegengiftes besteht darin, diese
Zerstörung unseres Organismus zu
unterbinden, weil es etwas enthält,
das das Gift neutralisiert. Das Kreuz
ist also gleichsam das „Gegengift“
gegen die Sünde. In ihm gibt es eine
Liebe, die gegen die
Ungerechtigkeiten und die
Beleidigungen reagiert; und diese
aufopfernde Liebe, die in der
Trostlosigkeit des Kreuzes dem
Herzen Christi entströmt, ist die
Kraft, die die Sünde überwindet,
besiegt und zu beseitigt.

Wir sind Sünder, können uns aber
von der Sünde und ihren
verderblichen Wirkungen befreien,
indem wir am Mysterium des
Kreuzes teilhaben und zu diesem
„Gegengift“ greifen, das Christus in
sich selbst gerade dadurch erzeugte,
dass er den Schaden erlebte und
ertrug, den die Sünde hervorruft.
Seine Wirksamkeit wird uns durch



die Sakramente zugewendet. Die
Taufe gliedert uns Christus ein und
tilgt so unsere Sünden; die
sakramentale Beichte reinigt uns und
erlangt die Vergebung von Gott; die
Eucharistie läutert und stärkt uns…
So führt uns das Geheimnis des
Kreuzes, das in den Sakramenten
gegenwärtig ist, zu diesem neuen
Leben, das niemals mehr endet und
in dem es nichts Böses und keine
Sünde geben wird, weil das Kreuz
Christi sie getilgt hat.

Es gibt noch andere Früchte des
Kreuzes. Vor einem Kruzifix wird
uns bewusst, dass das Kreuz nicht
nur Gegenmittel gegen die Sünde ist,
sondern auch die Macht der Liebe
offenbart. Jesus am Kreuz lehrt uns,
wozu man aus Liebe zu Gott und zu
den Menschen imstande sein kann,
und weist uns so den Weg zur
menschlichen Fülle, denn das Ziel
des Menschen ist es, Gott und die
anderen wirklich zu lieben. Zu dieser



menschlichen Fülle gelangen wir
allerdings nur, weil uns Jesus an
seiner Auferstehung teilhaben lässt
und uns den Heiligen Geist gibt.
Davon wird später die Rede sein.

Biblische und liturgische
Ausdrucksformen

Wir haben eben den theologischen
Sinn des Leidens und Sterbens Jesu
erläutert. Das haben natürlich auch
die ersten Christen getan. Sie haben
dazu die Kategorien und Begriffe
benützt, die ihnen in der religiösen
Kultur ihrer Zeit zur Verfügung
standen und die wir auch im Neuen
Testament finden. Dort versteht man
Leiden und Sterben Christi als: A)
Bundesopfer; B) Opfer der Sühne, der
Versöhnung und der
Wiedergutmachung für die Sünden;
C) Akt der Erlösung und der
Befreiung der Menschen; D) Akt, der
uns rechtfertigt und mit Gott wieder
versöhnt.



Wir wollen diese Deutungen der
Passion und des Todes Christi, auf die
wir bei der Lektüre der Schrift oder
bei der Teilnahme an der Liturgie
stoßen, näher betrachten:

A) Jesus hat durch die Darbringung
seines Lebens am Kreuz den Neuen
Bund begründet, also die neue und
endgültige Form der Vereinigung
Gottes mit den Menschen, die von
Jesaja (Jes 42,6), Jeremia (Jer
31,31-33) und Ezechiel (Ez 37,26)
vorausgesagt worden war. Es ist der
Neue Bund Christi mit der Kirche, an
dem wir durch die Taufe teilhaben.

B) Das Opfer Christi am Kreuz hat 
sühnenden Wert, es läutert also und
reinigt von der Sünde (Röm 3,25;
Hebr 1,3; 1 Joh 2,2; 4,10). Es wirkt
auch als Versöhnung und 
Wiedergutmachung für die Sünde
(Röm 3,25; Hebr 1,3; 1 Joh 2,2; 4,10),
weil Jesus dem Vater durch seinen
Gehorsam die Liebe und die



Unterwerfung erwies, die wir
Menschen ihm durch unsere
Beleidigungen verweigert hatten. In
diesem Sinn gewann er das Herz des
Vaters und machte diese
Beleidigungen gut.

C) Das Kreuz Christi ist Akt der
Erlösung und der Befreiung des
Menschen. Jesus hat unsere Freiheit
mit dem Preis seines Blutes – also
seiner Leiden und seines Todes –
erkauft, uns so von der Sünde erlöst
(1 Petr 1,18) und aus der Macht des
Teufels befreit. Wer eine Sünde
begeht, macht sich gewissermaßen
zum Knecht des Teufels.

D) Besonders in den Briefen des
heiligen Paulus lesen wir, dass das
Blut Christi uns rechtfertigt, das
heißt, dass es uns die Gerechtigkeit
zurückgibt, die wir durch die
Beleidigung Gottes verloren haben;
und so versöhnt es uns wieder mit
ihm. Das Kreuz ist, zusammen mit



der Auferstehung Christi, die Ursache
unserer Rechtfertigung. Gott ist
wieder in unserer Seele gegenwärtig,
weil der Heilige Geist kommt, um
neuerlich in unseren Herzen zu
wohnen.

Die Auferstehung des Herrn

„Hinabgestiegen in das Reich des
Todes“. Nach seinem Tod wurde der
Leib Christi in einem neuen Grab
bestattet, unweit vom Ort seiner
Kreuzigung. Seine Seele dagegen
„stieg in das Reich des Todes hinab“,
das heißt, er teilte den Zustand der
Gerechten, die vor ihm gestorben
waren. Sie waren noch nicht in die
Herrlichkeit des Himmels
eingegangen und warteten auf das
Kommen des Messiaskönigs, der das
endgültige Heil bringen sollte.

Das Begräbnis Jesu zeigt, dass er
wirklich gestorben ist. Auch sein
Abstieg in das Reich des Todes hatte
erlösende Wirkung: Er öffnete den



Gerechten, die Christus erwarteten,
die Tore des Himmels, sodass sie an
der ewigen Glückseligkeit in Gott
teilhaben konnten.

„Auferstanden von den Toten“. „Am
dritten Tag“ (nach seinem Tod)
erstand Jesus zu einem neuen Leben.
Seine Seele und sein Leib vereinten
sich wieder, ganz umgestaltet von
der Herrlichkeit seiner göttlichen
Person. Die Seele nahm von neuem
den Leib an, und die Herrlichkeit der
Seele teilte sich ganz dem Leib mit.
„Die Auferstehung Christi war nicht
eine Rückkehr in das irdische Leben.
Sein auferstandener Leib ist
derselbe, der gekreuzigt worden ist,
und trägt die Spuren seines Leidens.
Doch er hat bereits Anteil am
göttlichen Leben und besitzt die
Eigenschaften eines verherrlichten
Leibes“ (Kompendium, Nr. 129).

Das Faktum der Auferstehung Christi.
Jesus ist wahrhaft auferstanden. Die



Apostel konnten sich nicht täuschen
oder die Auferstehung erfinden. Vor
allem: Wenn das Grab Jesu nicht leer
gewesen wäre, hätten sie nicht von
seiner Auferstehung sprechen
können; wenn der Herr ihnen –
mehreren Gruppen von Personen,
Männern und Frauen – nicht
außerdem bei verschiedenen
Gelegenheiten erschienen wäre,
hätten viele Jünger Christi seine
Auferstehung – wie anfangs der
Apostel Thomas – nicht annehmen
können. Noch viel weniger hätten sie
für eine Lüge ihr Leben hingegeben.
Deshalb sagt Paulus, dass er, wenn
Christus nicht auferstanden wäre,
ein falsches Zeugnis von Gott
abgelegt hätte: „Dass Gott Christus
auferweckt hat, den er nicht
auferweckt hat“ (vgl. 1 Kor 15,14f).
Aber der heilige Paulus hatte nicht
die Absicht, derartiges zu tun. Er war
von der Auferstehung Jesu
vollkommen überzeugt, weil er den
Auferstandenen gesehen hatte.



Analog antwortet der heilige Petrus
den Führern Israels: Man muss Gott
mehr gehorchen als den Menschen.
Der Gott unserer Väter hat Jesus
auferweckt, den ihr ans Holz gehängt
und ermordet habt. (…) Wir sind
Zeugen dieser Ereignisse (Apg
5,29-30.32).

Der theologische Sinn der
Auferstehung. Die Auferstehung
Christi bildet eine Einheit mit seinem
Tod am Kreuz. Wie Gott durch die
Passion und den Tod Jesu die Sünde
getilgt und die Welt mit sich versöhnt
hat, hat er durch die Auferstehung
Jesu das neue Leben grundgelegt, das
Leben der künftigen Welt, und es den
Menschen zur Verfügung gestellt.

Das ganze körperliche und seelische
Leiden Jesu am Kreuz verwandelt
sich durch seine Auferstehung in
Glück und Vollkommenheit sowohl
für seinen Leib wie für seine Seele.
Alles in ihm ist vom Leben Gottes



erfüllt, von seiner Liebe und seiner
Glückseligkeit, und so wird es für
immer sein.

Das gilt nicht nur für ihn, sondern
auch für uns. Durch die Gabe des
Heiligen Geistes lässt uns der Herr an
diesem neuen Leben seiner
Auferstehung teilhaben. Schon hier
auf Erden erfüllt er uns mit seiner
Gnade, der Gnade Christi, die uns zu
Kindern und Freunden Gottes macht;
und wenn wir treu sind, wird er uns
am Ende unseres Lebens auch seine
Glorie mitteilen, und auch wir
werden zur Herrlichkeit der
Auferstehung erlangen.

In diesem Sinn sind wir, die
Getauften, „vom Tod zum Leben
übergegangen“, von der Gottferne
zur Gnade der Rechtfertigung und
der Gotteskindschaft. Wir sind
vielgeliebte Kinder Gottes durch die
Kraft des österlichen Geheimnisses
Christi, seines Todes und seiner



Auferstehung. In der Entfaltung
dieses Lebens als Kinder liegt die
Fülle unseres Menschseins.

Die Auffahrt Christi in den Himmel.
Mit den Himmelfahrt endet die
Sendung Christi im sterblichem
Fleisch, um unser Heil zu wirken. Es
war notwendig, dass er nach seiner
Auferstehung den Jüngern noch
dann und wann seine Gegenwart in
ihrer Mitte unter Beweis stellte, um
sein neues Leben zu offenbaren und
ihre Bildung zu vervollständigen.
Diese Gegenwart endet mit dem Tag
der Himmelfahrt. Auch wenn Jesus
in den Himmel zum Vater
zurückkehrt, bleibt er doch auf
verschiedene Weisen bei uns,
hauptsächlich auf sakramentale
Weise in der Eucharistie.

Zur Rechten des Vaters sitzend, setzt
Jesus seinen Dienst als universaler
Mittler des Heils fort. „Er ist der
Herr, der nun mit seiner



Menschennatur in der ewigen
Herrlichkeit des Sohnes Gottes
herrscht und unablässig beim Vater
für uns eintritt. Er sendet uns seinen
Geist und gibt uns die Hoffnung,
eines Tages zu ihm zu gelangen, weil
er einen Platz für uns bereitet
hat“ (Kompendium, Nr. 132).

Bedenken wir auch, was die
Verherrlichung Christi sonst noch
bedeutet:

A) Sie ermuntert, mit dem Blick auf
die Herrlichkeit des Himmels zu
leben: Strebt nach dem, was im
Himmel ist (Kol 3,1); sie erinnert uns
daran, dass wir hier keine bleibende
Stadt haben (vgl. Hebr 13,14), und
fördert in uns den Wunsch, die
menschlichen Wirklichkeiten zu
heiligen.

B) Sie spornt uns an, aus dem
Glauben zu leben, weil wir uns von
Jesus Christus begleitet wissen, der
uns vom Himmel her kennt und liebt



und uns ohne Unterlass die Gnade
seines Geistes gibt. Mit der Kraft
Gottes können wir die Aufgabe der
Evangelisierung, die er uns
aufgetragen ist, verwirklichen: ihm
alle Seelen zuführen (vgl. Mt 28,19)
und ihn an die Spitze aller
menschlichen Tätigkeiten stellen
(vgl. Joh 12,32), damit sein Reich
Wirklichkeit wird (vgl. 1 Kor 15,25).
Außerdem begleitet er uns immer
vom Tabernakel aus.

Die Aktualität des österlichen
Geheimnisses im Leben des
Christen

Die Auferstehung Jesu ist nicht bloße
Rückkehr in das frühere Leben, wie
das bei Lazarus der Fall war,
sondern etwas vollkommen Neues
und Anderes. Die Auferstehung
Christi ist der Schritt in ein Leben,
das nicht mehr der Vergänglichkeit
der Zeit unterworfen ist; es ist
eingetaucht in die Ewigkeit Gottes.



Und dieses Leben hat Jesus nicht für
sich allein erlangt, sondern für uns,
für die er gestorben und
auferstanden ist.

Das österliche Geheimnis findet
Widerhall in unserem Alltag. Im
Brief an die Kolosser schreibt Paulus:
Ihr seid mit Christus auferweckt;
darum strebt nach dem, was im
Himmel ist, wo Christus zur Rechten
Gottes sitzt. Richtet euren Sinn auf
das Himmlische und nicht auf das
Irdische (Kol 3,1-2). Hier ein
Kommentar zu diesen Worten des
heiligen Paulus: „Wenn man diesen
Text liest, könnte es auf den ersten
Blick scheinen, dass der Apostel der
Verachtung der irdischen
Gegebenheiten Vorschub leisten will
und dazu auffordert, diese Welt des
Leidens, der Ungerechtigkeit, der
Sünden zu vergessen, um schon im
Voraus in einem himmlischen
Paradies zu leben. Um jedoch den
wahren Sinn dieser paulinischen



Worte zu erfassen, genügt es, sie
nicht aus dem Kontext
herauszunehmen. Der Apostel
erläutert sehr genau, was er mit
dem ,Himmlischen‘, nach dem der
Christ streben soll, und mit
dem ,Irdischen‘, vor dem er sich
hüten soll, meint. Vor allem folgende
Dinge sind nach dem heiligen Paulus
das »Irdische«, das man meiden
muss: Tötet, was irdisch an euch ist:
die Unzucht, die Schamlosigkeit, die
Leidenschaft, die bösen Begierden und
die Habsucht, die ein Götzendienst ist
(3,5). Das unersättliche Verlangen
nach materiellen Gütern, der
Egoismus, die Wurzel aller Sünde,
muss in uns getötet
werden.“ (Benedikt XVI.,
Generalaudienz, 27.4.2011).

Es soll also der „alte Mensch“
sterben; damit wir Christus anziehen
und die Güter erlangen können, die
er uns erworben hat. Paulus selbst
nennt diese Güter: Ihr seid von Gott



geliebt, seid seine auserwählten
Heiligen. Darum bekleidet euch mit
aufrichtigem Erbarmen, mit Güte,
Demut, Milde, Geduld! Ertragt euch
gegenseitig und vergebt einander,
wenn einer dem anderen etwas
vorzuwerfen hat (…). Vor allem aber
liebt einander, denn die Liebe ist das
Band, das alles zusammenhält und
vollkommen macht (Kol 3,12-14). Man
sieht, dass das Streben nach den
Gütern des Himmels keine Flucht aus
einer Gegenwart bedeutet, die nur
Hindernis für das Erlangung des
ewigen Lebens ist. Es geht vielmehr
darum, schwungvoll durch die
Gegenwart auf das ewige Leben
zuzugehen.

Das ist nur möglich, wenn wir häufig
unsere Taufberufung erneuern. Wir
haben sie von Christus empfangen,
und sie gibt uns Anteil an seinem
Leben und seiner Gnade. Es gilt, aus
dem Glauben zu leben, mit Vertrauen
auf Gott und seine Vorsehung, von



ihm zu erhoffen, dass unsere Werke
gute Früchte tragen, und die Liebe zu
allen zu fördern. Wir müssen beten
und oft bei den Quellen der Gnade
Zuflucht suchen, nämlich den
Sakramenten. So wird aus einem
Leben, das vielleicht vorher der
Sünde versklavt und in tausend
kleinen Egoismen gefangen war, ein
heiliges Leben, und wir leisten
zugleich unseren kleinen Beitrag zur
Verwandlung der Welt nach dem
Willen Gottes. Sie wird am Ende der
Zeiten ihre Erfüllung finden; aber
schon hier verleihen wir durch unser
Beispiel und Handeln als Christen
der irdischen Stadt ein neues Antlitz,
das das wahre Menschsein
begünstigt: die Solidarität, die Würde
der Personen, den Frieden und die
Harmonie der Familien, die
Gerechtigkeit und den
gesellschaftlichen Fortschritt, die
Sorge für die Umwelt, in der wir
leben.



„Wenn wir Christen fest daran
glauben, dass die Auferstehung
Christi den Menschen erneuert hat,
ohne ihn aus der Welt zu nehmen, in
der sich seine Geschichte abspielt,
müssen wir leuchtende Zeugen
dieses neuen Lebens sein, das Ostern
gebracht hat. (…) Das Licht der
Auferstehung Christi muss unsere
Welt durchdringen, es muss als
Botschaft der Wahrheit und des
Lebens durch unser tägliches
Zeugnis alle Menschen
erreichen“ (Benedikt XVI.,
Generalaudienz, 27.4.2011).

Antonio Ducay

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 595-667.

Johannes Paul II., Jesus Christus der
Erlöser, EOS, St. Ottilien 1993.

Ergänzende Bibliografie



Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015
(besonders die Kap. V-VI).

Vicente Ferrer Barrientos, Jesus
Christus unser Erlöser, Fassbaender,
Wien 2008.

Antonio Ducay

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/thema-13-passion-tod-und-
auferstehung-jesu-christi/ (14.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-13-passion-tod-und-auferstehung-jesu-christi/
https://opusdei.org/de/article/thema-13-passion-tod-und-auferstehung-jesu-christi/
https://opusdei.org/de/article/thema-13-passion-tod-und-auferstehung-jesu-christi/

	Thema 13. Passion, Tod und Auferstehung Jesu Christi

