
opusdei.org

Thema 11. Das
Zeugnis der
Evangelien

Jesus hat die Apostel in die
ganze Welt gesandt, um „allen
Geschöpfen das Evangelium zu
verkünden“. Inhalt dieses
Evangeliums war das, was Jesus
in seinem irdischen Leben
getan und gelehrt hat. Die vier
Berichte von Matthäus, Markus,
Lukas und Johannes sind das
Ergebnis eines langen
Entstehungsprozesses. Die
Evangelien sind keine Bücher,
die Jesus als eine Gestalt der
Vergangenheit darstellen: Sie



sind aktuelles Wort; in ihnen ist
Jesus immer lebendig.

19.07.2023

Das älteste geschriebene Zeugnis des
Wortes Evangelium im christlichen
Sinn stammt vom heiligen Paulus,
auch wenn es schon vor ihm
verwendet wurde. Der Apostel
benützt es zwanzig Jahre nach dem
Tod des Herrn, ohne es erklären zu
müssen (1 Thess 1,5; 2,4; Gal 2,5.14; 1
Kor 4,15; Röm 10,16). Im Mund Jesu
pflegt das Wort „Evangelium“ von
einer Ergänzung begleitet zu
werden: Evangelium vom Reich
Gottes.

In der Antike – bei Homer oder
Plutarch – wurde das Wort
„Evangelium“ verwendet, um die
Belohnung zu bezeichnen, die der
Überbringer einer Siegesnachricht



erhielt, oder das Dankopfer, das den
Göttern für diese gute Nachricht
dargebracht wurde. Die Römer
nannten die Gesamtheit der
Wohltaten des Augustus für die
Menschheit „Evangelien“. Das
bezeugt eine auf den Kaiser
bezogene Inschrift: „Der Tag der
Geburt des Gottes hat den Beginn der
guten Nachrichten für die Welt
angezeigt.“

In der griechischen Übersetzung des
Alten Testaments (Septuaginta) stand
jedoch das Verb evangelizo, „eine
gute Nachricht bringen“, in
Zusammenhang mit der
Ankündigung der messianischen
Zeiten, in denen Gott sein Volk retten
wird: „Willkommen sind auf den
Bergen die Schritte des Freudenboten,
der Frieden ankündigt, der eine frohe
Botschaft bringt und Rettung
verheißt, der zu Zion sagt: Dein Gott
ist König (Jes 52,7-8; vgl. Jes 61,1-2; Ps
96,2.10).



Im Neuen Testament ist Jesus dieser
Bote, der das Königtum des Herrn
verkündet und mit seinem Wort die
messianischen Zeiten eröffnet.

Abfassung und Authentizität der
Evangelien

Die Evangelien berichten uns: 
Nachdem man Johannes ins Gefängnis
geworfen hatte, ging Jesus wieder
nach Galiläa und verkündete das
Evangelium Gottes (Mk 1,14). Diese
gute Nachricht besteht darin, dass
mit Jesus das Reich Gottes
gegenwärtig wird. Jesus ist nicht nur
Bote dieser guten Nachricht, sondern
diese Nachricht bezieht sich auf ihn
selbst. Nach seiner Auferstehung
sandte Jesus die Apostel in die ganze
Welt, um das Evangelium allen
Geschöpfen zu verkünden (Mk 16,15).
Der Inhalt dieses Evangeliums waren
die Worte und Werke Jesu in seinem
irdischen Leben sowie sein Leiden,
sein Tod und seine Auferstehung,



wobei gezeigt wird, dass in ihm sich
die Verheißungen des Alten
Testaments erfüllten.

Aus dieser apostolischen Sendung
entspringen die „Evangelien“, die so
genannt werden, weil sie schriftlich
das gepredigte Evangelium
enthalten. Vier Zeugnisse des
einzigen Evangeliums sind auf uns
gekommen: von Matthäus, Markus,
Lukas und Johannes. Diese vier
Berichte sind Ergebnis eines langen
Entstehungsprozesses, der
gewöhnlich in drei Etappen eingeteilt
wird:

Das Leben und die Lehren Jesu
in Palästina in den drei ersten
Jahrzehnten unserer Ära. In
diesen Jahren waren seine
Jünger Hörer bzw. Zeugen der
Zeichen und Wunder, die ihr
Meister wirkte. Außerdem
wurden sie von ihm
ausgesandt, seine Botschaft zu

1. 



verkünden, was voraussetzt,
dass sie lernen mussten, was sie
weitergeben sollten. In dieser
Periode spielt das Gedächtnis
eine große Rolle.
Nach dem Tod und der
Auferstehung Jesu entwickelt
sich die mündliche
Überlieferung. In dieser Zeit
verkündeten die Apostel im
Licht eines tieferen
Verständnisses der Ereignisse
und mit dem Beistand des
Geistes der Wahrheit (Joh 16,13)
was der Herr getan und gesagt
hatte. Es handelt sich um eine
Periode von weiteren 30 bis 40
Jahren, in der sich die
Überlieferung über Jesus, von
Palästina ausgehend, auf
mündlichem Weg in viele
andere Teile des römischen
Reiches ausbreitet. In diesen
Jahrzehnten haben die
Überlieferungen über Jesus
auch verschiedentlich

2. 



schriftliche Form angenommen
(Lehren und Worte Jesu, von
ihm gewirkte Wunder, Bericht
über Passion und Tod usw.) und
wurden in Verkündigung,
Katechese und Liturgie den
Bedürfnissen der Zuhörer
angepasst.
Ab dem Ende der 60er-Jahre –
als die meisten direkten Zeugen
des Lebens und Wirkens Jesu
nicht mehr da waren und der
Tempel von Jerusalem zerstört
wurde – bis zum Ende des 1.
Jahrhunderts haben die
Evangelisten über die vielen
Dinge, die mündlich oder
schriftlich weitergegeben
wurden, Berichte geschrieben.
Zu diesem Zweck fassten sie
diese Traditionen zusammen
und entfalteten andere unter
Berücksichtigung der neuen
Umstände der christlichen
Gemeinden. Dabei behielten sie

3. 



den Stil der apostolischen
Verkündigung bei.

Die Evangelien enthalten keine
Angaben über ihre Verfasser. Am
Ende des 1. Jahrhunderts zitieren
einige christliche Schriftsteller Sätze
oder Stellen aus den Evangelien,
ohne ihre Autoren zu nennen. Im 2.
Jahrhundert herrscht jedenfalls
Übereinstimmung, dass es nur vier
solche Schriften gibt und dass hinter
ihnen die apostolischen Gestalten
Matthäus, Markus, Lukas und
Johannes stehen. So äußern sich
Papias von Hierapolis (den Eusebius
von Cäsarea anführt), der heilige
Irenäus, Klemens von Alexandrien
und der Kanon Muratori, bei denen
sich die ältesten Angaben über die
Verfasser der Evangelien finden. Der
heilige Irenäus schreibt zum Beispiel:

„Matthäus veröffentlichte bei den
Hebräern in ihrer Sprache eine
geschriebene Form des Evangeliums,



während Petrus und Paulus in Rom
das Evangelium verkündeten und die
Kirche gründeten. Nach seinem
Weggang vermittelte uns Markus,
der Schüler und Dolmetscher des
Petrus, ebenfalls schriftlich, was
Petrus gepredigt hatte. Lukas, der
Begleiter des Paulus, hinterließ auch
ein Buch über das, was dieser
gepredigt hatte. Dann schrieb auch
Johannes, der Jünger des Herrn, der
an seiner Brust ruhte (Joh 13,23), in
Ephesus ein Evangelium“ (Adversus
haereses,3,1,1).

Mit diesen Worten weist der Bischof
von Lyon auf den apostolischen
Ursprung der vier kanonischen
Evangelien hin. Sie enthalten die
authentische und wahre
Überlieferung der Apostel. Als
„authentisch“ wird das Original oder
die Übereinstimmung eines
Dokuments mit dem Original
bezeichnet. Darin gründet seine
Autorität, es ist deshalb glaubwürdig



bzw. kann als Beweis gelten. Ein
Schriftstück wird authentisch
genannt, wenn es wirklich von der
Person stammt, der es zugeschrieben
wird. Der Begriff „authentisch“ wird
aber auch im Plural verwendet, um
die mit Autorität ausgestatteten
Repräsentanten der Tradition zu
bezeichnen, die allgemein von den
Kirchenvätern anerkannt wurden. In
diesem Sinn sind die Apostel
(Matthäus und Johannes) und die
apostolischen Männer (Markus als
Schüler des Petrus, Lukas als Schüler
des Paulus) „authentisch“, denn sie
garantieren die Authentizität und
Wahrhaftigkeit des Zeugnisses der
Evangelien, die ihren Namen tragen,
auch wenn sie die jeweiligen
Berichte nicht unbedingt mit eigener
Hand geschrieben haben.

Wir wissen nicht, wie diese
Erzählungen konkret entstanden
sind. Die Ähnlichkeiten und
Unterschiede zwischen den drei



ersten Evangelien Matthäus, Markus
und Lukas, die man „Synoptiker“
nennt, weil sie, in Spalten
nebeneinandergestellt, auf einen
Blick (synopsis) die
Übereinstimmungen und
Abweichungen erkennen lassen,
waren Anlass zu verschiedenen
Hypothesen über ihren Ursprung.

Lange dachte man im Anschluss an
Augustinus, dass das
Matthäusevangelium als erstes
verfasst worden ist und dass Markus
es dann gekürzt hat. Später hätte
dann Lukas, der die beiden Schriften
kannte, sein Evangelium
geschrieben.

Unter Berufung auf Klemens von
Alexandrien wurde auch
gemutmaßt, Matthäus habe als erster
sein Evangelium für Judenchristen
geschrieben, Lukas habe es dann für
Heidenchristen angepasst und



Markus schließlich ein Kompendium
beider erstellt.

Die Erklärung, die jedoch heute die
meisten Anhänger hat, nimmt an,
dass das Werk von Markus den
engen Zusammenhang zwischen
mündlichem und schriftlichem
Evangelium sichtbar macht und
damit zum Prototyp des
„Evangeliums“ wurde. Die anderen
Evangelisten hätten das Schema
dieses ersten Berichts übernommen
und gemeinsames, bei Markus nicht
vorhandenes Material sowie eigenes
Material hinzugefügt. Jedenfalls
musste jeder Evangelist aus den
verschiedenen, von den Aposteln
stammenden Überlieferungen das
auswählen, was ihm zur Verfügung
stand, es in eine Erzählung
eingliedern und es kürzen oder
erweitern, je nach der Lage der
Gemeinden, für die er schrieb.



Nach dieser Auffassung scheint es,
dass Matthäus und Lukas, vielleicht
ohne Kenntnis voneinander, das
Evangelium des Markus
verwendeten. Was dagegen Matthäus
und Lukas gemeinsam ist, sich aber
nicht bei Markus findet, pflegt man
mit einer Sammlung von Aussagen
Jesu (gewöhnlich Logienquelle oder
„Q“ genannt) zu identifizieren, von
der uns aber, falls sie existierte,
keine Zeugnisse vorliegen.
Außerdem bringt jedes der drei
Evangelien Überlieferungen, die
Eigengut sind und nicht in den
anderen aufscheinen. Johannes
kennt seinerseits die von Markus
zusammengestellten
Überlieferungen, auch wenn er die
Erzählung des Lebens und Wirkens
Jesu mit eigenen Merkmalen vorlegt.

Auf jeden Fall enthalten diese ersten
Dokumente Überlieferungen, die auf
die Verkündigung der Apostel
zurückgehen. Sie sind keine



„Biografien“ Jesu im heutigen Sinn –
auch wenn sie das irdische Leben des
Herrn erzählen –, sondern Zeugnis
der Apostel über Jesus Christus.
Tatsächlich bezieht sich der heilige
Justin auf sie als „Erinnerungen der
Apostel“, die „Evangelien genannt
werden“ (Apologie, 1,66,3). Diese
Bezeichnung setzt sich durch. Sie
spielt sowohl auf die Originalität des
jeweiligen Evangeliums an als auch
auf seinen Zusammenhang mit der
apostolischen Verkündigung, sogar
im Aufbau des Berichts.

Tatsächlich weisen die vier
Evangelien das gleiche Schema auf
wie die Verkündigung der Apostel
(kérygma), die zum Beispiel in der
Rede des Petrus im Haus des
Hauptmanns Kornelius zum
Ausdruck kommt (Apg 10,37-43):
Jesus wird von Johannes getauft,
predigt und wirkt Wunder in Galiläa,
zieht nach Jerusalem und erleidet
dort nach seinem Wirken in der



heiligen Stadt den Tod. Nach seiner
Auferstehung erscheint er den
Aposteln und fährt zum Vater in den
Himmel auf, von wo er als Richter
kommen wird. Denen, die an ihn
glauben, werden die Sünden
vergeben.

Nach diesem Schema verfasst jeder
Evangelist seine eigene Erzählung.
Matthäus und Lukas stellen dem
öffentlichen Auftreten Jesu die
Geschichten seiner Kindheit voran,
und Johannes den Prolog, der die
Präexistenz Jesu als des Logos zeigt,
der Fleisch annimmt. Markus betont
die Notwendigkeit der Bekehrung für
die Begegnung mit dem Messias
sowie die Rolle des Petrus. Matthäus
schildert das Wirken Jesu rund um
seine großen Reden. Lukas betont
den Weg Jesu von Galiläa nach
Jerusalem. Johannes schildert Jesus
aufgrund seiner Zeichen (Wunder)
als den Messias und zeichnet den Tod
Christi als seine Verherrlichung.



Historische Glaubwürdigkeit

Wenn man über die historische
Wahrheit der Evangelien spricht,
muss man ihre literarische Gattung
berücksichtigen. Sie sind keine
Chroniken des Lebens Jesu, die
zeitgleich von Zeugen verfasst
wurden. Sie sind Erzählungen, die
die apostolische Tradition
wiedergeben, die sich ihrerseits
getreu an die Predigt und das Leben
Christi hält. Die Apostel wiederholen
also nicht einfach, was Jesus gesagt,
noch berichten sie detailliert, was er
getan hat. Sie schildern das Leben
Jesu, indem sie seine Bedeutung
aufzeigen. Das erkennt man klar an
dem Ur-Glaubensbekenntnis, das der
heilige Paulus in 1 Kor 15,3 vorlegt
und das ihm selbst schon überliefert
wurde: Christus ist für unsere Sünden
gestorben, gemäß der Schrift. Die
apostolische Verkündigung erzählt
folglich unbestreitbare
geschichtliche Tatsachen – „Christus



ist gestorben“ unter Pontius Pilatus;
diese Tatsachen haben einen
erlösenden Sinn, der direkt die
Menschen aller Zeiten betrifft – er ist
„für unsere Sünden“ gestorben; und
so haben es die heiligen Schriften
Israels vorhergesagt: „gemäß der
Schrift“.

Die Evangelien erzählen also, was
geschehen ist, was die Apostel
bezeugen konnten und verkündet
haben, um den Menschen aller
Zeiten mitzuteilen, dass das Heil in
Christus zu finden ist, der
gestorbenen und auferstanden ist,
wie die Schriften Israels angekündigt
haben. Deshalb darf man in diesen
Büchern nicht die nackten,
objektiven Tatsachen suchen – was in
einem alten Bericht übrigens immer
unmöglich ist –, losgelöst von der
Bedeutung, die ihnen die
Evangelisten gaben. Die historische
Realität kann nicht von der Lehre
der Apostel, die jeder Evangelist auf



eigene Weise vorlegt, getrennt
werden.

Das bedeutet allerdings nicht, dass es
unmöglich ist, zu den von den
Evangelien vermittelten historischen
Fakten vorzustoßen; es bedeutet
ebenso wenig, dass diese
Erzählungen, weil sie untrennbar
mit einer Lehre verbunden sind,
nicht glaubwürdig sind. Im Lauf der
Jahrhunderte hat man die
Geschichtlichkeit der evangelischen
Berichte nach den Kriterien der
Geschichtsschreibung der jeweiligen
Epoche untersucht. In der Moderne,
als man Geschichte als historische
Kritik alter Dokumente verstand, die
als nicht objektiv angesehen wurden,
kam die Unterscheidung zwischen
dem „Jesus der Geschichte und dem
Christus des Glaubens“ auf. Damit
trennte man die Gestalt des von den
Historikern rekonstruierbaren Jesus
von der Lehre der Kirche über
Christus. Auch wenn es für den



Christen keine Trennung gibt – denn
der historische Jesus ist derselbe
Herr Jesus Christus, dessen Person
und Lehre die Kirche treu vermittelt
–, so besteht das aufgeworfene
Problem dennoch unausweichlich.
Man kann die Frage nicht abweisen,
wie man aus historischer Sicht zu
Jesus gelangt. Jesus Christus, der
inkarnierte Sohn Gottes, war und ist
wahrer Mensch. Er ist eine
Persönlichkeit der Geschichte, und
auch sein Erlösungswerk vollzog sich
durch Taten in der Geschichte der
Menschen. Wäre Jesus eine Idee oder
eine Ideologie, dann wäre, wie
Benedikt XVI. aufgezeigt hat, das
Christentum eine Gnosis. Deshalb ist
die historische Forschung über die
Erzählungen der Evangelien eine
Notwendigkeit, nicht nur um den
Glauben zu festigen, sondern auch
um eine bessere Kenntnis der
heiligen Menschheit des Herrn zu
erlangen.



Der Zugang zu Jesus muss von den
Evangelien ausgehen. Sie sind die
Hauptquelle, um etwas von Jesus zu
wissen. Zugleich besitzen wir das
historische Zeugnis nicht-biblischer
Quellen, die den Inhalt dieser vier
Schriften bestätigen. Zum Beispiel
haben archäologische Funde in der
Region von Palästina wertvolle
Fakten ans Licht gebracht, die die
Berichte der Evangelien stützen bzw.
ihren Kontext erhellen. Die Funde
von Qumran, die Übersetzungen
jüdischer Schriften ins Aramäische,
die mündliche jüdische Tradition
und ihre Formen der Vermittlung
sowie rabbinische Quellen gestatten
eine bessere Kenntnis der religiösen
Vitalität der Epoche und der Weise,
wie man von den heiligen Schriften
Gebrauch gemacht hat. Das Zeugnis
des jüdisch-römischen Historikers
Flavius Josephus über Jesus sowie
die Angaben heidnischer Quellen
(Tacitus, Sueton, Plinius), die aus
griechisch-römischen rhetorischen



Texten ableitbaren Informationen,
das Studium der hellenistischen
Erziehung bzw. des Einflusses des
griechischen Denkens helfen auch,
geschichtliche Aspekte der
Evangelien besser einzuordnen und
zu verstehen. Was die Widerlegung
der behaupteten Subjektivität der
Evangelienberichte anlangt, kommen
zu den erwähnten äußeren Quellen
noch eine Reihe von Kriterien hinzu,
die die historische Glaubwürdigkeit
der Evangelien untermauern. Die
wichtigsten sind:

Das Kriterium der
Diskontinuität.
Erwiesenermaßen als
geschichtlich werden
Ausdrücke und Tatsachen
betrachtet, die weder in das
Judentum der Zeit passen noch
von der Urkirche oder von den
Evangelisten erfunden sein
können. Zum Beispiel: „Reich
Gottes“, „Menschensohn“,

1. 



„Abba“, „Amen“, die Taufe Jesu
durch Johannes, die Fehler der
Apostel.
Das Kriterium der mehrfachen
Bezeugung. Merkmale der
Gestalt, der Predigt und des
Wirkens Jesu, die in allen
Evangelien und in anderen
Schriften des Neuen Testaments
oder außerhalb von ihm
bezeugt werden, müssen
authentisch sein. Zum Beispiel
die Haltung Jesu in Bezug auf
das Gesetz, die Sünder und die
Armen; sein Widerstand, als
politischer Messias-König
anerkannt zu werden; die
Verkündigung des Reiches, sein
Heilungswirken und seine
Wunder.
Das Kriterium der Kohärenz
oder Übereinstimmung.
Aspekte, die nicht aufgrund
anderer Kriterien als historisch
eingestuft werden können, die
aber zusammenpassen mit

2. 

3. 



dem, was wir sonst auf
glaubwürdige Weise von der
Predigt Jesu und seiner
Verkündigung des Reiches
Gottes wissen, sind als
authentisch zu betrachten. Zum
Beispiel das Vaterunser, die
Gleichnisse oder die
Seligpreisungen.
Das Kriterium der notwendigen
Erklärung. Ereignisse, die eine
Reihe von Elementen als
sinnvoll erscheinen lassen, die
anderenfalls unverständlich
wären, sind als authentisch
anzusehen. Zum Beispiel die
Anfangserfolge Jesu, seine
Tätigkeit in Jerusalem, die
persönliche Unterweisung
seiner Jünger.

Zu diesen Kriterien kommen
sogenannte „Indizien“ hinzu, die
zum Schluss führen, dass das
Erzählte sich wirklich zugetragen
hat. Dass Jesus im Boot schlief oder

4. 



dass etwas „in der Nähe von Jericho“
geschah, sind Indizien dafür, dass
hinter dem Bericht ein Augenzeuge
steht.

All das zeigt, dass die Evangelien,
auch wenn sie Glaubenszeugnisse
sind, geschichtliche Verlässlichkeit
besitzen. Es ist Beweis dafür, dass die
theologische Darstellung Jesu durch
die Evangelien die historische
Realität nicht verfälscht, um seine
Gestalt zu vergrößern. Das Bild, das
die Evangelisten von ihm vermitteln,
erschöpft sich aber auch nicht in
ihren Berichten, denn es gibt vieles,
das nicht in den Evangelien
aufgezeichnet wurde, wie Johannes
anmerkt (Joh 20,30-31; 21,25). Vor
allem aber ist Jesus der ewige Sohn
Gottes, dessen Gestalt jeden Versuch
vollkommenen menschlichen
Begreifens übersteigt.

Das Bild Christi in den Evangelien



Auch wenn das Bild Christi, das uns
die Evangelien vermitteln,
unvollständig ist, so ist es nicht nur
das Bild, das Gott uns offenbaren
wollte, sondern auch Grundlage aller
anderen Bilder Christi, die im Lauf
der Geschichte der Kirche
vorgeschlagen und entfaltet wurden,
besonders von seinen Heiligen. Sie
alle gründen auf den Bildern Jesu,
die wir in den Evangelien finden.

Jesus wird von Matthäus in seiner
Majestät dargestellt, denn er ist der
Sohn Gottes (vgl. 1,20; 27,54). Er ist
auch der verheißene Messias. In ihm
gehen die Ankündigungen der
Propheten des Alten Testaments in
Erfüllung, wie die Stellen zeigen, an
denen gesagt wird, dass „sich
erfüllte, was Gott durch den
Propheten gesagt hatte“, oder
ähnliche Aussagen gebraucht werden
(1,22-23; 2,5-6.15.17-18; 3,3-4 usw.).
Gleichzeitig ist er der Messias, den
die Autoritäten Israels nicht



annehmen und zurückweisen.
Deshalb kündigt er an, dass Gott sich
ein neues Volk suchen wird, „das
Früchte bringt“ (21,43). Dieses neue
Volk ist die Kirche. In ihr ist Jesus der
Meister, vor allem aber (schon vor
seiner Empfängnis) der Immanuel –
Gott mit uns (1,23) –, der bis zum
Ende der Zeiten inmitten der Seinen
gegenwärtig sein wird (18,20; 28,20).
Schließlich ist er der von Jesaia
angekündigte Knecht des Herrn, der
durch seine Worte und seine Wunder
Gottes Heilsplan für die Menschen
erfüllt (8,16-17; 12,15-21).

Wie es nicht anders sein kann, ist
Jesus auch für Markus der im Alten
Testament angekündigte Messias;
aber mehr als durch Voraussagen,
die sich in ihm erfüllen, wird er
dargestellt als der, der die Werke des
verheißenen Messias vollbringt. Um
Interpretationen politischer Art zu
vermeiden, verlangt er von jenen,
die aus seinen Werken Nutzen



ziehen, dass sie Stillschweigen
bewahren, damit sein Messianismus
nicht zeitlich, sondern im Licht des
Kreuzes verstanden wird (1,44; 5,43;
7,36; 8,26). Deshalb berichtet der
Evangelist auch, dass der Titel, mit
dem sich Jesus vorzugsweise
bezeichnete, „Menschensohn“ ist
(2,10.28; 8,31-38 usw.), womit er an
die Vision des Buches Daniel
anknüpft, in der ein himmlisches
Wesen „wie ein Menschensohn“ von
oben kommen und Macht über alle
Nationen empfangen wird (Dan
7,13-14), was ein Hinweis auf die
Transzendenz des Messias ist.
Außerdem hebt Markus hervor, dass
Jesus „der Sohn Gottes“ ist. Als
solcher wird er bereits ganz am
Anfang bezeichnet (1,1), vom Vater
bei Taufe und Verklärung verkündet
(1,11; 9,7) und vom Hauptmann
unter dem Kreuz bekannt (15,39).

Lukas betont, dass Jesus der Prophet
schlechthin ist (1,76; 4,24; 7,16.26;



13,33; 24,19). Niemand kann wie er
im Namen Gottes sprechen. Wie die
Propheten des Alten Testaments vom
Geist Gottes bewegt waren, wurde
Jesus vom Geist bei der Taufe gesalbt
(3,22), von ihm in die Wüste geführt,
um versucht zu werden (4,1), und
nach Galiläa gelenkt, um seine
Sendung zu beginnen (4,14.18). Für
den dritten Evangelisten ist Jesus
auch der Heiland, denn er wird das
Volk von seinen Sünden erlösen. In
ihm erfüllen sich die Verheißungen
des Heils, die von Gott an die
Patriarchen und Propheten Israels
ergangen sind (1,47.69.71.77; 2,11.30;
3,6 usw.). Sie werden offenbar in
seinem Heilshandeln, besonders in
den Gesten der Barmherzigkeit
gegenüber den Schwachen und
Sündern (7,50; 8,48.50; 18,42;
19,9-10). Jesus ist auch der „Herr“.
Mit diesem Titel bezeichneten die
Juden Gott, um das Aussprechen
seines heiligen Namens zu
vermeiden. Zugleich war er auch



Ausdruck der Hochachtung, mit dem
man sich an eine Person wandte.
Lukas verwendet diesen Titel für
Jesus sehr häufig, um so auf sein
Gottsein von der Geburt an bis zu
seiner vollen Offenbarung in der
Auferstehung hinzuweisen (2,11;
5,8.12; 7,6 usw.).

Nach Johannes ist Jesus wiederum
der Israel verheißene Messias;
ebenso der Prophet (4,19; 6,14) und
der Meister (Rabbi), der lehrt
(1,38.49; 3,2 usw.; 6,3.69; 7,14.28;
8,20). Aber im vierten Evangelium
gewinnt diese Offenbarung eine
größere theologische Tiefe. Wie in
den anderen Evangelien ist Jesus der
Sohn Gottes; aber Johannes
unterstreicht, dass er „der“ Sohn ist,
der Eingeborene (1,14.18), der
einzige wahre Sohn, für den Gott auf
andere Weise Vater ist als für die
anderen Menschen (20,17).
Tatsächlich ist er eins mit ihm (10,30;
5,19-21.23.26; 14,11). Außerdem ist



Jesus als Sohn Gottes präexistent
(1,30; 8,58). Er hat Fleisch
angenommen und unter den
Menschen gewohnt (1,1-14). Er ist
das ewige Wort des Vaters, der Logos,
der die Welt geschaffen hat und sie
erhält (1,1-3); und er wurde als
letztes und entscheidendes Wort
Gottes gesandt, um den Menschen
Gott zu offenbaren (17,25). Auf ihn
treffen einige Merkmale zu, die im
Alten Testament Gott zugeschrieben
werden: Jesus ist das Brot des Lebens
(6,35.51), das Licht der Welt (8,12),
die Tür (für die Schafe) (10,7.9), der
Gute Hirte (10,11.14), die
Auferstehung und das Leben (11,25),
der Weg, die Wahrheit und das
Leben (14,6), der Weinstock (15,1.5).
Deshalb kann er den Ausdruck „Ich
bin“ in absolutem Sinn gebrauchen,
ohne ein Prädikat (8,28.58; 18,5), um
seine Gottheit zu bezeichnen.
Außerdem ist er auch
Menschensohn, wahrer Mensch, der
vom Himmel herabgestiegen ist, um



zu sterben (1,51; 3,13; 6,62), das
Lamm Gottes, das die Sünden der
Welt durch seinen Tod am Kreuz
hinweg nimmt (1,29.36; vgl. 19,14).

Jedenfalls sind die Evangelien keine
Bücher, die Jesus als eine Gestalt der
Vergangenheit darstellen. Sie sind
aktuelles Wort; in ihnen ist Jesus
immer lebendig. Deshalb konnte der
heilige Josefmaria raten: „Lebe nahe
bei Christus! Du sollst wie eine
Gestalt des Evangeliums unter den
anderen sein, jemand, der mit Petrus,
mit Johannes und Andreas
verkehrt... Denn Christus lebt auch
heute: Jesus Christus, heri et hodie,
ipse et in saecula! – Jesus Christus
lebt! Heute wie gestern, und er bleibt
derselbe in Ewigkeit“ (hl. Josefmaria, 
Im Feuer der Schmiede, Nr.8).

Juan Chapa

Grundlegende Bibliografie



II. Vatikanisches Konzil, Dei Verbum,
Nr. 18-19.

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 124-127.

Empfohlene Lektüre

Theologische Fakultät der Universität
von Navarra, Einführungen zu den
Evangelien, in Sagrada Biblia, Nuevo
Testamento, Pamplona, Eunsa, 2008
(englische Übersetzung verfügbar).

Juan Chapa

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/thema-11-das-zeugnis-der-
evangelien/ (11.12.2025)

https://opusdei.org/de/article/thema-11-das-zeugnis-der-evangelien/
https://opusdei.org/de/article/thema-11-das-zeugnis-der-evangelien/
https://opusdei.org/de/article/thema-11-das-zeugnis-der-evangelien/

	Thema 11. Das Zeugnis der Evangelien

