opusdei.org

Thema 11. Das
Zeugnis der
Evangelien

Jesus hat die Apostel in die
ganze Welt gesandt, um ,allen
Geschopfen das Evangelium zu
verkunden®. Inhalt dieses
Evangeliums war das, was Jesus
in seinem irdischen Leben
getan und gelehrt hat. Die vier
Berichte von Matthius, Markus,
Lukas und Johannes sind das
Ergebnis eines langen
Entstehungsprozesses. Die
Evangelien sind keine Bucher,
die Jesus als eine Gestalt der
Vergangenheit darstellen: Sie



sind aktuelles Wort; in ihnen ist
Jesus immer lebendig.

19.07.2023

Das éalteste geschriebene Zeugnis des
Wortes Evangelium im christlichen
Sinn stammt vom heiligen Paulus,
auch wenn es schon vor ihm
verwendet wurde. Der Apostel
benitzt es zwanzig Jahre nach dem
Tod des Herrn, ohne es erklaren zu
mussen (1 Thess 1,5; 2,4; Gal 2,5.14; 1
Kor 4,15; Rom 10,16). Im Mund Jesu
pflegt das Wort ,Evangelium“ von
einer Erganzung begleitet zu
werden: Evangelium vom Reich
Gottes.

In der Antike — bei Homer oder
Plutarch — wurde das Wort
»Evangelium“ verwendet, um die
Belohnung zu bezeichnen, die der
Uberbringer einer Siegesnachricht



erhielt, oder das Dankopfer, das den
Gottern fur diese gute Nachricht
dargebracht wurde. Die Romer
nannten die Gesamtheit der
Wohltaten des Augustus fir die
Menschheit ,,Evangelien®. Das
bezeugt eine auf den Kaiser
bezogene Inschrift: ,Der Tag der
Geburt des Gottes hat den Beginn der
guten Nachrichten fir die Welt
angezeigt.”

In der griechischen Ubersetzung des
Alten Testaments (Septuaginta) stand
jedoch das Verb evangelizo, ,eine
gute Nachricht bringen®, in
Zusammenhang mit der
Ankiundigung der messianischen
Zeiten, in denen Gott sein Volk retten
wird: ,,Willkommen sind auf den
Bergen die Schritte des Freudenboten,
der Frieden ankiindigt, der eine frohe
Botschaft bringt und Rettung
verheifst, der zu Zion sagt: Dein Gott
ist Konig (Jes 52,7-8; vgl. Jes 61,1-2; Ps
96,2.10).



Im Neuen Testament ist Jesus dieser
Bote, der das Konigtum des Herrn
verkiindet und mit seinem Wort die
messianischen Zeiten eroffnet.

Abfassung und Authentizitit der
Evangelien

Die Evangelien berichten uns:
Nachdem man Johannes ins Gefangnis
geworfen hatte, ging Jesus wieder
nach Galilaa und verkiindete das
Evangelium Gottes (MKk 1,14). Diese
gute Nachricht besteht darin, dass
mit Jesus das Reich Gottes
gegenwadrtig wird. Jesus ist nicht nur
Bote dieser guten Nachricht, sondern
diese Nachricht bezieht sich auf ihn
selbst. Nach seiner Auferstehung
sandte Jesus die Apostel in die ganze
Welt, um das Evangelium allen
Geschopfen zu verkiinden (MKk 16,15).
Der Inhalt dieses Evangeliums waren
die Worte und Werke Jesu in seinem
irdischen Leben sowie sein Leiden,
sein Tod und seine Auferstehung,



wobei gezeigt wird, dass in ithm sich
die VerheifSungen des Alten
Testaments erfillten.

Aus dieser apostolischen Sendung
entspringen die ,Evangelien®, die so
genannt werden, weil sie schriftlich
das gepredigte Evangelium
enthalten. Vier Zeugnisse des
einzigen Evangeliums sind auf uns
gekommen: von Matthius, Markus,
Lukas und Johannes. Diese vier
Berichte sind Ergebnis eines langen
Entstehungsprozesses, der
gewoOhnlich in drei Etappen eingeteilt
wird:

1. Das Leben und die Lehren Jesu
in Paladstina in den drei ersten
Jahrzehnten unserer Ara. In
diesen Jahren waren seine
Junger Horer bzw. Zeugen der
Zeichen und Wunder, die ihr
Meister wirkte. Aufserdem
wurden sie von ihm
ausgesandt, seine Botschaft zu



verkiinden, was voraussetzt,
dass sie lernen mussten, was sie
weitergeben sollten. In dieser
Periode spielt das Gedachtnis
eine grofde Rolle.

. Nach dem Tod und der
Auferstehung Jesu entwickelt
sich die muindliche
Uberlieferung. In dieser Zeit
verkindeten die Apostel im
Licht eines tieferen
Verstandnisses der Ereignisse
und mit dem Beistand des
Geistes der Wahrheit (Joh 16,13)
was der Herr getan und gesagt
hatte. Es handelt sich um eine
Periode von weiteren 30 bis 40
Jahren, in der sich die
Uberlieferung iiber Jesus, von
Palastina ausgehend, auf
miundlichem Weg in viele
andere Teile des romischen
Reiches ausbreitet. In diesen
Jahrzehnten haben die
Uberlieferungen tiber Jesus
auch verschiedentlich



schriftliche Form angenommen
(Lehren und Worte Jesu, von
ihm gewirkte Wunder, Bericht
uber Passion und Tod usw.) und
wurden in Verkindigung,
Katechese und Liturgie den
Bedurfnissen der Zuhorer
angepasst.

. Ab dem Ende der 60er-Jahre —
als die meisten direkten Zeugen
des Lebens und Wirkens Jesu
nicht mehr da waren und der
Tempel von Jerusalem zerstort
wurde - bis zum Ende des 1.
Jahrhunderts haben die
Evangelisten tiber die vielen
Dinge, die mundlich oder
schriftlich weitergegeben
wurden, Berichte geschrieben.
Zu diesem Zweck fassten sie
diese Traditionen zusammen
und entfalteten andere unter
Berticksichtigung der neuen
Umstande der christlichen
Gemeinden. Dabei behielten sie



den Stil der apostolischen
Verkiundigung bei.

Die Evangelien enthalten keine
Angaben uber ihre Verfasser. Am
Ende des 1. Jahrhunderts zitieren
einige christliche Schriftsteller Satze
oder Stellen aus den Evangelien,
ohne ihre Autoren zu nennen. Im 2.
Jahrhundert herrscht jedenfalls
I"Jbereinstimmung, dass es nur vier
solche Schriften gibt und dass hinter
ihnen die apostolischen Gestalten
Matthaus, Markus, Lukas und
Johannes stehen. So aufdern sich
Papias von Hierapolis (den Eusebius
von Cdsarea anfiihrt), der heilige
Irenaus, Klemens von Alexandrien
und der Kanon Muratori, bei denen
sich die dltesten Angaben uber die
Verfasser der Evangelien finden. Der
heilige Irendus schreibt zum Beispiel:

,2Matthaus veroffentlichte bei den
Hebréern in ihrer Sprache eine
geschriebene Form des Evangeliums,



wahrend Petrus und Paulus in Rom
das Evangelium verkindeten und die
Kirche grindeten. Nach seinem
Weggang vermittelte uns Markus,
der Schiiler und Dolmetscher des
Petrus, ebenfalls schriftlich, was
Petrus gepredigt hatte. Lukas, der
Begleiter des Paulus, hinterliefd auch
ein Buch uber das, was dieser
gepredigt hatte. Dann schrieb auch
Johannes, der Jinger des Herrn, der
an seiner Brust ruhte (Joh 13,23), in
Ephesus ein Evangelium“ (Adversus
haereses,3,1,1).

Mit diesen Worten weist der Bischof
von Lyon auf den apostolischen
Ursprung der vier kanonischen
Evangelien hin. Sie enthalten die
authentische und wahre
Uberlieferung der Apostel. Als
»authentisch“ wird das Original oder
die Ubereinstimmung eines
Dokuments mit dem Original
bezeichnet. Darin grindet seine
Autoritat, es ist deshalb glaubwiirdig



bzw. kann als Beweis gelten. Ein
Schriftstiick wird authentisch
genannt, wenn es wirklich von der
Person stammt, der es zugeschrieben
wird. Der Begriff ,,authentisch“ wird
aber auch im Plural verwendet, um
die mit Autoritit ausgestatteten
Repréasentanten der Tradition zu
bezeichnen, die allgemein von den
Kirchenvatern anerkannt wurden. In
diesem Sinn sind die Apostel
(Matthdus und Johannes) und die
apostolischen Manner (Markus als
Schiuler des Petrus, Lukas als Schiiler
des Paulus) ,authentisch®, denn sie
garantieren die Authentizitat und
Wahrhaftigkeit des Zeugnisses der
Evangelien, die ihren Namen tragen,
auch wenn sie die jeweiligen
Berichte nicht unbedingt mit eigener
Hand geschrieben haben.

Wir wissen nicht, wie diese
Erzdhlungen konkret entstanden
sind. Die Ahnlichkeiten und
Unterschiede zwischen den drei



ersten Evangelien Matthdus, Markus
und Lukas, die man ,,Synoptiker“
nennt, weil sie, in Spalten
nebeneinandergestellt, auf einen
Blick (synopsis) die
Ubereinstimmungen und
Abweichungen erkennen lassen,
waren Anlass zu verschiedenen
Hypothesen tUber ihren Ursprung.

Lange dachte man im Anschluss an
Augustinus, dass das
Matthausevangelium als erstes
verfasst worden ist und dass Markus
es dann gekurzt hat. Spater hatte
dann Lukas, der die beiden Schriften
kannte, sein Evangelium
geschrieben.

Unter Berufung auf Klemens von
Alexandrien wurde auch
gemutmafdt, Matthdus habe als erster
sein Evangelium fir Judenchristen
geschrieben, Lukas habe es dann fiir
Heidenchristen angepasst und



Markus schlief$lich ein Kompendium
beider erstellt.

Die Erklarung, die jedoch heute die
meisten Anhdnger hat, nimmt an,
dass das Werk von Markus den
engen Zusammenhang zwischen
mundlichem und schriftlichem
Evangelium sichtbar macht und
damit zum Prototyp des
»,Evangeliums“ wurde. Die anderen
Evangelisten hitten das Schema
dieses ersten Berichts ibernommen
und gemeinsames, bei Markus nicht
vorhandenes Material sowie eigenes
Material hinzugefuigt. Jedenfalls
musste jeder Evangelist aus den
verschiedenen, von den Aposteln
stammenden Uberlieferungen das
auswdahlen, was ihm zur Verfiigung
stand, es in eine Erzahlung
eingliedern und es kirzen oder
erweitern, je nach der Lage der
Gemeinden, fiir die er schrieb.



Nach dieser Auffassung scheint es,
dass Matthaus und Lukas, vielleicht
ohne Kenntnis voneinander, das
Evangelium des Markus
verwendeten. Was dagegen Matthaus
und Lukas gemeinsam ist, sich aber
nicht bei Markus findet, pflegt man
mit einer Sammlung von Aussagen
Jesu (gewohnlich Logienquelle oder
»,Q“ genannt) zu identifizieren, von
der uns aber, falls sie existierte,
keine Zeugnisse vorliegen.
Aufierdem bringt jedes der drei
Evangelien Uberlieferungen, die
Eigengut sind und nicht in den
anderen aufscheinen. Johannes
kennt seinerseits die von Markus
zusammengestellten
Uberlieferungen, auch wenn er die
Erzahlung des Lebens und Wirkens
Jesu mit eigenen Merkmalen vorlegt.

Auf jeden Fall enthalten diese ersten
Dokumente Uberlieferungen, die auf
die Verkundigung der Apostel
zuruckgehen. Sie sind keine



»Biografien® Jesu im heutigen Sinn -
auch wenn sie das irdische Leben des
Herrn erzdhlen —, sondern Zeugnis
der Apostel Uber Jesus Christus.
Tatsachlich bezieht sich der heilige
Justin auf sie als ,,Erinnerungen der
Apostel“, die ,Evangelien genannt
werden“ (Apologie, 1,66,3). Diese
Bezeichnung setzt sich durch. Sie
spielt sowohl auf die Originalitat des
jeweiligen Evangeliums an als auch
auf seinen Zusammenhang mit der
apostolischen Verkindigung, sogar
im Aufbau des Berichts.

Tatsachlich weisen die vier
Evangelien das gleiche Schema auf
wie die Verkiindigung der Apostel
(kérygma), die zum Beispiel in der
Rede des Petrus im Haus des
Hauptmanns Kornelius zum
Ausdruck kommt (Apg 10,37-43):
Jesus wird von Johannes getaulft,
predigt und wirkt Wunder in Galilda,
zieht nach Jerusalem und erleidet
dort nach seinem Wirken in der



heiligen Stadt den Tod. Nach seiner
Auferstehung erscheint er den
Aposteln und fahrt zum Vater in den
Himmel auf, von wo er als Richter
kommen wird. Denen, die an ihn
glauben, werden die Sinden
vergeben.

Nach diesem Schema verfasst jeder
Evangelist seine eigene Erzdhlung.
Matthaus und Lukas stellen dem
offentlichen Auftreten Jesu die
Geschichten seiner Kindheit voran,
und Johannes den Prolog, der die
Praexistenz Jesu als des Logos zeigt,
der Fleisch annimmt. Markus betont
die Notwendigkeit der Bekehrung fiir
die Begegnung mit dem Messias
sowie die Rolle des Petrus. Matthaus
schildert das Wirken Jesu rund um
seine grofsen Reden. Lukas betont
den Weg Jesu von Galilda nach
Jerusalem. Johannes schildert Jesus
aufgrund seiner Zeichen (Wunder)
als den Messias und zeichnet den Tod
Christi als seine Verherrlichung.



Historische Glaubwiirdigkeit

Wenn man uber die historische
Wahrheit der Evangelien spricht,
muss man ihre literarische Gattung
berticksichtigen. Sie sind keine
Chroniken des Lebens Jesu, die
zeitgleich von Zeugen verfasst
wurden. Sie sind Erzahlungen, die
die apostolische Tradition
wiedergeben, die sich ihrerseits
getreu an die Predigt und das Leben
Christi halt. Die Apostel wiederholen
also nicht einfach, was Jesus gesagt,
noch berichten sie detailliert, was er
getan hat. Sie schildern das Leben
Jesu, indem sie seine Bedeutung
aufzeigen. Das erkennt man klar an
dem Ur-Glaubensbekenntnis, das der
heilige Paulus in 1 Kor 15,3 vorlegt
und das ihm selbst schon tberliefert
wurde: Christus ist fiir unsere Stinden
gestorben, gemdfs der Schrift. Die
apostolische Verkiindigung erzihlt
folglich unbestreitbare
geschichtliche Tatsachen — ,,Christus



ist gestorben“ unter Pontius Pilatus;
diese Tatsachen haben einen
erlosenden Sinn, der direkt die
Menschen aller Zeiten betrifft — er ist
,fur unsere Stinden“ gestorben; und
so haben es die heiligen Schriften
Israels vorhergesagt: ,,gemafs der
Schrift®.

Die Evangelien erzdhlen also, was
geschehen ist, was die Apostel
bezeugen konnten und verkindet
haben, um den Menschen aller
Zeiten mitzuteilen, dass das Heil in
Christus zu finden ist, der
gestorbenen und auferstanden ist,
wie die Schriften Israels angekindigt
haben. Deshalb darf man in diesen
Buchern nicht die nackten,
objektiven Tatsachen suchen — was in
einem alten Bericht ibrigens immer
unmoglich ist —, losgeldst von der
Bedeutung, die ihnen die
Evangelisten gaben. Die historische
Realitat kann nicht von der Lehre
der Apostel, die jeder Evangelist auf



eigene Weise vorlegt, getrennt
werden.

Das bedeutet allerdings nicht, dass es
unmoglich ist, zu den von den
Evangelien vermittelten historischen
Fakten vorzustofien; es bedeutet
ebenso wenig, dass diese
Erzahlungen, weil sie untrennbar
mit einer Lehre verbunden sind,
nicht glaubwiirdig sind. Im Lauf der
Jahrhunderte hat man die
Geschichtlichkeit der evangelischen
Berichte nach den Kriterien der
Geschichtsschreibung der jeweiligen
Epoche untersucht. In der Moderne,
als man Geschichte als historische
Kritik alter Dokumente verstand, die
als nicht objektiv angesehen wurden,
kam die Unterscheidung zwischen
dem ,Jesus der Geschichte und dem
Christus des Glaubens“ auf. Damit
trennte man die Gestalt des von den
Historikern rekonstruierbaren Jesus
von der Lehre der Kirche Uiber
Christus. Auch wenn es fiir den



Christen keine Trennung gibt — denn
der historische Jesus ist derselbe
Herr Jesus Christus, dessen Person
und Lehre die Kirche treu vermittelt
—, S0 besteht das aufgeworfene
Problem dennoch unausweichlich.
Man kann die Frage nicht abweisen,
wie man aus historischer Sicht zu
Jesus gelangt. Jesus Christus, der
inkarnierte Sohn Gottes, war und ist
wahrer Mensch. Er ist eine
Personlichkeit der Geschichte, und
auch sein Erlosungswerk vollzog sich
durch Taten in der Geschichte der
Menschen. Ware Jesus eine Idee oder
eine Ideologie, dann wére, wie
Benedikt XVI. aufgezeigt hat, das
Christentum eine Gnosis. Deshalb ist
die historische Forschung tiber die
Erzahlungen der Evangelien eine
Notwendigkeit, nicht nur um den
Glauben zu festigen, sondern auch
um eine bessere Kenntnis der
heiligen Menschheit des Herrn zu
erlangen.



Der Zugang zu Jesus muss von den
Evangelien ausgehen. Sie sind die
Hauptquelle, um etwas von Jesus zu
wissen. Zugleich besitzen wir das
historische Zeugnis nicht-biblischer
Quellen, die den Inhalt dieser vier
Schriften bestatigen. Zum Beispiel
haben archéologische Funde in der
Region von Paldstina wertvolle
Fakten ans Licht gebracht, die die
Berichte der Evangelien stiitzen bzw.
ihren Kontext erhellen. Die Funde
von Qumran, die Ubersetzungen
judischer Schriften ins Aramaische,
die mindliche jidische Tradition
und ihre Formen der Vermittlung
sowie rabbinische Quellen gestatten
eine bessere Kenntnis der religiosen
Vitalitat der Epoche und der Weise,
wie man von den heiligen Schriften
Gebrauch gemacht hat. Das Zeugnis
des judisch-romischen Historikers
Flavius Josephus tiber Jesus sowie
die Angaben heidnischer Quellen
(Tacitus, Sueton, Plinius), die aus
griechisch-romischen rhetorischen



Texten ableitbaren Informationen,
das Studium der hellenistischen
Erziehung bzw. des Einflusses des
griechischen Denkens helfen auch,
geschichtliche Aspekte der
Evangelien besser einzuordnen und
zu verstehen. Was die Widerlegung
der behaupteten Subjektivitit der
Evangelienberichte anlangt, kommen
zu den erwahnten dufSeren Quellen
noch eine Reihe von Kriterien hinzu,
die die historische Glaubwirdigkeit
der Evangelien untermauern. Die
wichtigsten sind:

1. Das Kriterium der
Diskontinuitat.
ErwiesenermafifSen als
geschichtlich werden
Ausdriicke und Tatsachen
betrachtet, die weder in das
Judentum der Zeit passen noch
von der Urkirche oder von den
Evangelisten erfunden sein
konnen. Zum Beispiel: ,Reich
Gottes“, ,Menschensohn®,



»~Abba“, ,Amen®, die Taufe Jesu
durch Johannes, die Fehler der
Apostel.

. Das Kriterium der mehrfachen
Bezeugung. Merkmale der
Gestalt, der Predigt und des
Wirkens Jesu, die in allen
Evangelien und in anderen
Schriften des Neuen Testaments
oder aufderhalb von ihm
bezeugt werden, miissen
authentisch sein. Zum Beispiel
die Haltung Jesu in Bezug auf
das Gesetz, die Sunder und die
Armen; sein Widerstand, als
politischer Messias-Konig
anerkannt zu werden; die
Verkundigung des Reiches, sein
Heilungswirken und seine
Wunder.

. Das Kriterium der Koharenz
oder Ubereinstimmung.
Aspekte, die nicht aufgrund
anderer Kriterien als historisch
eingestuft werden konnen, die
aber zusammenpassen mit



dem, was wir sonst auf
glaubwirdige Weise von der
Predigt Jesu und seiner
Verkundigung des Reiches
Gottes wissen, sind als
authentisch zu betrachten. Zum
Beispiel das Vaterunser, die
Gleichnisse oder die
Seligpreisungen.

4. Das Kriterium der notwendigen
Erklarung. Ereignisse, die eine
Reihe von Elementen als
sinnvoll erscheinen lassen, die
anderenfalls unverstandlich
waéren, sind als authentisch
anzusehen. Zum Beispiel die
Anfangserfolge Jesu, seine
Tatigkeit in Jerusalem, die
personliche Unterweisung
seiner Junger.

Zu diesen Kriterien kommen
sogenannte ,Indizien® hinzu, die
zum Schluss fithren, dass das
Erzahlte sich wirklich zugetragen
hat. Dass Jesus im Boot schlief oder



dass etwas ,,in der Nahe von Jericho*
geschah, sind Indizien dafiir, dass
hinter dem Bericht ein Augenzeuge
steht.

All das zeigt, dass die Evangelien,
auch wenn sie Glaubenszeugnisse
sind, geschichtliche Verlasslichkeit
besitzen. Es ist Beweis dafiir, dass die
theologische Darstellung Jesu durch
die Evangelien die historische
Realitat nicht verfalscht, um seine
Gestalt zu vergrofiern. Das Bild, das
die Evangelisten von ihm vermitteln,
erschopft sich aber auch nicht in
ihren Berichten, denn es gibt vieles,
das nicht in den Evangelien
aufgezeichnet wurde, wie Johannes
anmerkt (Joh 20,30-31; 21,25). Vor
allem aber ist Jesus der ewige Sohn
Gottes, dessen Gestalt jeden Versuch
vollkommenen menschlichen
Begreifens uibersteigt.

Das Bild Christi in den Evangelien



Auch wenn das Bild Christi, das uns
die Evangelien vermitteln,
unvollstindig ist, so ist es nicht nur
das Bild, das Gott uns offenbaren
wollte, sondern auch Grundlage aller
anderen Bilder Christi, die im Lauf
der Geschichte der Kirche
vorgeschlagen und entfaltet wurden,
besonders von seinen Heiligen. Sie
alle griinden auf den Bildern Jesu,
die wir in den Evangelien finden.

Jesus wird von Matthus in seiner
Majestat dargestellt, denn er ist der
Sohn Gottes (vgl. 1,20; 27,54). Er ist
auch der verheifSene Messias. In ihm
gehen die Ankiindigungen der
Propheten des Alten Testaments in
Erfillung, wie die Stellen zeigen, an
denen gesagt wird, dass ,,sich
erfullte, was Gott durch den
Propheten gesagt hatte“, oder
ahnliche Aussagen gebraucht werden
(1,22-23; 2,5-6.15.17-18; 3,3-4 usw.).
Gleichzeitig ist er der Messias, den
die Autoritaten Israels nicht



annehmen und zurtickweisen.
Deshalb kiundigt er an, dass Gott sich
ein neues Volk suchen wird, ,,das
Fruchte bringt“ (21,43). Dieses neue
Volk ist die Kirche. In ihr ist Jesus der
Meister, vor allem aber (schon vor
seiner Empfangnis) der Immanuel -
Gott mit uns (1,23) —, der bis zum
Ende der Zeiten inmitten der Seinen
gegenwadrtig sein wird (18,20; 28,20).
Schliefslich ist er der von Jesaia
angekindigte Knecht des Herrn, der
durch seine Worte und seine Wunder
Gottes Heilsplan fiir die Menschen
erfullt (8,16-17; 12,15-21).

Wie es nicht anders sein kann, ist
Jesus auch fur Markus der im Alten
Testament angekindigte Messias;
aber mehr als durch Voraussagen,
die sich in ihm erfillen, wird er
dargestellt als der, der die Werke des
verheifdenen Messias vollbringt. Um
Interpretationen politischer Art zu
vermeiden, verlangt er von jenen,
die aus seinen Werken Nutzen



ziehen, dass sie Stillschweigen
bewahren, damit sein Messianismus
nicht zeitlich, sondern im Licht des
Kreuzes verstanden wird (1,44; 5,43;
7,36; 8,26). Deshalb berichtet der
Evangelist auch, dass der Titel, mit
dem sich Jesus vorzugsweise
bezeichnete, ,Menschensohn“ ist
(2,10.28; 8,31-38 usw.), womit er an
die Vision des Buches Daniel
anknupft, in der ein himmlisches
Wesen ,,wie ein Menschensohn“ von
oben kommen und Macht tiber alle
Nationen empfangen wird (Dan
7,13-14), was ein Hinweis auf die
Transzendenz des Messias ist.
Aufderdem hebt Markus hervor, dass
Jesus ,,der Sohn Gottes® ist. Als
solcher wird er bereits ganz am
Anfang bezeichnet (1,1), vom Vater
bei Taufe und Verklarung verkiindet
(1,11; 9,7) und vom Hauptmann
unter dem Kreuz bekannt (15,39).

Lukas betont, dass Jesus der Prophet
schlechthin ist (1,76; 4,24; 7,16.26;



13,33; 24,19). Niemand kann wie er
im Namen Gottes sprechen. Wie die
Propheten des Alten Testaments vom
Geist Gottes bewegt waren, wurde
Jesus vom Geist bei der Taufe gesalbt
(3,22), von ihm in die Wiiste gefiihrt,
um versucht zu werden (4,1), und
nach Galilda gelenkt, um seine
Sendung zu beginnen (4,14.18). Fur
den dritten Evangelisten ist Jesus
auch der Heiland, denn er wird das
Volk von seinen Stiinden erlosen. In
ihm erfillen sich die VerheifSungen
des Heils, die von Gott an die
Patriarchen und Propheten Israels
ergangen sind (1,47.69.71.77; 2,11.30;
3,6 usw.). Sie werden offenbar in
seinem Heilshandeln, besonders in
den Gesten der Barmherzigkeit
gegenuber den Schwachen und
Sundern (7,50; 8,48.50; 18,42;
19,9-10). Jesus ist auch der ,,Herr“.
Mit diesem Titel bezeichneten die
Juden Gott, um das Aussprechen
seines heiligen Namens zu
vermeiden. Zugleich war er auch



Ausdruck der Hochachtung, mit dem
man sich an eine Person wandte.
Lukas verwendet diesen Titel fir
Jesus sehr hdufig, um so auf sein
Gottsein von der Geburt an bis zu
seiner vollen Offenbarung in der
Auferstehung hinzuweisen (2,11;
5,8.12; 7,6 usw.).

Nach Johannes ist Jesus wiederum
der Israel verheifSene Messias;
ebenso der Prophet (4,19; 6,14) und
der Meister (Rabbi), der lehrt
(1,38.49; 3,2 usw.; 6,3.69; 7,14.28;
8,20). Aber im vierten Evangelium
gewinnt diese Offenbarung eine
grofSere theologische Tiefe. Wie in
den anderen Evangelien ist Jesus der
Sohn Gottes; aber Johannes
unterstreicht, dass er ,,der“ Sohn ist,
der Eingeborene (1,14.18), der
einzige wahre Sohn, fiir den Gott auf
andere Weise Vater ist als fiir die
anderen Menschen (20,17).
Tatsachlich ist er eins mit ihm (10,30;
5,19-21.23.26; 14,11). Aufderdem ist



Jesus als Sohn Gottes praexistent
(1,30; 8,58). Er hat Fleisch
angenommen und unter den
Menschen gewohnt (1,1-14). Er ist
das ewige Wort des Vaters, der Logos,
der die Welt geschaffen hat und sie
erhalt (1,1-3); und er wurde als
letztes und entscheidendes Wort
Gottes gesandt, um den Menschen
Gott zu offenbaren (17,25). Auf ihn
treffen einige Merkmale zu, die im
Alten Testament Gott zugeschrieben
werden: Jesus ist das Brot des Lebens
(6,35.51), das Licht der Welt (8,12),
die Tur (fur die Schafe) (10,7.9), der
Gute Hirte (10,11.14), die
Auferstehung und das Leben (11,25),
der Weg, die Wahrheit und das
Leben (14,6), der Weinstock (15,1.5).
Deshalb kann er den Ausdruck ,,Ich
bin“ in absolutem Sinn gebrauchen,
ohne ein Pradikat (8,28.58; 18,5), um
seine Gottheit zu bezeichnen.
AufSerdem ist er auch
Menschensohn, wahrer Mensch, der
vom Himmel herabgestiegen ist, um



Zu sterben (1,51; 3,13; 6,62), das
Lamm Gottes, das die Sinden der
Welt durch seinen Tod am Kreuz
hinweg nimmt (1,29.36; vgl. 19,14).

Jedenfalls sind die Evangelien keine
Bucher, die Jesus als eine Gestalt der
Vergangenheit darstellen. Sie sind
aktuelles Wort; in ihnen ist Jesus
immer lebendig. Deshalb konnte der
heilige Josefmaria raten: ,Lebe nahe
bei Christus! Du sollst wie eine
Gestalt des Evangeliums unter den
anderen sein, jemand, der mit Petrus,
mit Johannes und Andreas
verkehrt... Denn Christus lebt auch
heute: Jesus Christus, heri et hodie,
ipse et in saecula! - Jesus Christus
lebt! Heute wie gestern, und er bleibt
derselbe in Ewigkeit” (hl. Josefmaria,
Im Feuer der Schmiede, Nr.8).

Juan Chapa

Grundlegende Bibliografie



II. Vatikanisches Konzil, Dei Verbum,
Nr. 18-19.

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 124-127.

Empfohlene Lekture

Theologische Fakultit der Universitat
von Navarra, Einfiihrungen zu den
Evangelien, in Sagrada Biblia, Nuevo
Testamento, Pamplona, Eunsa, 2008
(englische Ubersetzung verfiigbar).

Juan Chapa

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/thema-11-das-zeugnis-der-
evangelien/ (11.12.2025)


https://opusdei.org/de/article/thema-11-das-zeugnis-der-evangelien/
https://opusdei.org/de/article/thema-11-das-zeugnis-der-evangelien/
https://opusdei.org/de/article/thema-11-das-zeugnis-der-evangelien/

	Thema 11. Das Zeugnis der Evangelien

