
opusdei.org

Thema 1. Die
Sehnsucht nach Gott

Auf dem Grund des
menschlichen Geistes finden
wir ein Verlangen nach Glück,
die Hoffnung auf eine definitive
Heimat. Wir sind irdische
Wesen, aber wir sehnen uns
nach dem Ewigen, nach Gott.
Diesen Gott können wir –
ausgehend von der Welt und
von der menschlichen Person
selbst – mit Sicherheit als
Ursprung und Ziel des
Universums und als unser
höchstes Gut erkennen.



29.07.2023

1. Die Sehnsucht nach Gott: Der
Mensch ist „gottfähig“. Das
Verlangen nach dem
vollkommenen Glück ist Verlangen
nach Gott

„Der Mensch ist geschaffen zum
Glücklichsein wie der Vogel zum
Fliegen“, schreibt ein russischer
Dichter des 19. Jahrhunderts. Alle
suchen das Glück, das eigene Wohl,
und gestalten ihr Leben so, wie sie
meinen, es am besten erreichen zu
können. Menschliche Güter, die uns
vervollkommnen und bereichern,
machen uns glücklich. Aber in
diesem Leben ist das Glück immer
durch einen Schatten getrübt. Nicht
nur, weil wir manchmal, nachdem
wir Gutes erhalten haben, uns daran
gewöhnen (was häufig vorkommt,
wenn sich unsere Wünsche erfüllt



haben), sondern radikaler, weil kein
geschaffenes Gut die Sehnsucht nach
dem Glück des Menschen zu stillen
vermag und weil außerdem die
geschaffenen Güter vergänglich sind.

Wir sind Menschen, in Einheit von
Leib und Geist, persönliche Wesen.
Unsere geistige Natur befähigt uns,
über die konkreten Wirklichkeiten,
mit denen wir in Beziehung stehen,
hinauszugehen: Personen,
Institutionen, materielle Güter… Dass
wir die verschiedensten Aspekte der
Wirklichkeit erfassen, schöpft unsere
Erkenntnisfähigkeit nicht aus.
Unsere Fragen kommen an kein
Ende, immer können wir neue Dinge
erkennen oder sie tiefer verstehen.
Und Ähnliches gilt für unsere
Fähigkeit zu lieben: Es gibt nichts
Geschaffenes, das uns vollkommen
sättigt; immer können wir mehr
lieben, bessere Dinge lieben. Und
irgendwie fühlen wir uns zu all dem
angetrieben. Neue Ziele zu erreichen,



macht uns glücklich; es macht uns
Freude, die Probleme unserer
Umwelt besser zu verstehen; neue
Situationen zu entdecken und
Erfahrungen zu sammeln. Wir
streben nach all dem und sind
bedrückt, wenn wir es nicht
erreichen. Wir empfinden Sehnsucht
nach der Fülle. Darin liegt ein
Hinweis auf unsere Größe, auf die
Tatsache, dass es in uns etwas
Unendliches gibt, das jede konkrete
Wirklichkeit, die Teil unseres Lebens
bildet, übersteigt.

Die Welt ist jedoch vergänglich. Wir
selbst sind vergänglich, und alles,
was uns umgibt, ist vergänglich. Die
Menschen, die wir lieben, die
Erfolge, die wir erzielen, die Güter,
die wir genießen… es gibt nichts, das
wir für immer behalten können. Wir
würden die Dinge gern festhalten, sie
immer bei uns haben, weil sie unser
Leben verbessern, es bereichern, uns
ergötzen. Doch am Grund unseres



Bewusstseins nehmen wir wahr, dass
sie vergänglich sind, uns nicht
immer begleiten werden und dass sie
uns gelegentlich ein Glück
versprechen, das sie nur sehr
beschränkt geben können. „Alles
trägt das Siegel der Vergänglichkeit
in sich, verborgen unter
Verheißungen. Denn der Schrecken
und die Schande der Dinge ist ihre
Vergänglichkeit; und um diese
schändliche Wunde zu verbergen
und die Einfältigen zu täuschen,
verkleiden sie sich mit farbigen
Gewändern.“1 Dieser Schatten, der
auf allem Irdischen liegt, berührt uns
tief, erschreckt uns, wenn wir
darüber nachdenken, und weckt in
uns den Wunsch, es möge nicht so
sein. Wir suchen nach einem
Ausweg, um zur Fülle zu gelangen.
Das ist die Sehnsucht nach dem Heil
im Herzen des Menschen.

Wir haben also zwei verschiedene
Arten menschlicher Sehnsucht



gefunden, die auf den „Hunger nach
Transzendenz“ hinweisen, der den
Menschen kennzeichnet. Angesichts
der verschiedenen Erfahrungen des
Guten erwacht in uns die Sehnsucht
nach der Fülle (des Seins, der
Wahrheit, des Guten, der Schönheit,
der Liebe); und angesichts der
verschiedenen Erfahrungen des
Bösen erwacht in uns die Sehnsucht
nach dem Heil (dem Weiterleben, der
Rechtschaffenheit, der Gerechtigkeit,
des Friedens). Es handelt sich um
Erfahrungen der Transzendenz, die
in uns eine Art Heimweh wecken.
„Der Mensch ist geschaffen, um
glücklich zu sein, wie der Vogel zum
Fliegen.“ Die Erfahrung lehrt aber,
dass das Glück in dieser Welt nicht
vollkommen ist, dass das Leben nie
ganz befriedigt und dass es jenseits
unserer Versuche liegt, es ganz zu
erreichen. Wir erahnen es, aber wir
erreichen es nie. Deshalb gibt es am
Grund des menschlichen Geistes ein
Unbehagen, ein Unbefriedigtsein, ein



Verlangen nach Glück, das auf eine
geheime Hoffnung hinweist: die
Hoffnung auf ein Zuhause, auf ein
definitives Vaterland, in dem sich der
Traum eines ewigen Glücks, einer
Liebe für immer erfüllt. Wir sind
irdisch, aber wir sehnen uns nach
dem Ewigen.

Dieser Wunsch begründet nicht aus
sich selbst die natürliche Religiosität,
ist aber wie ein „Hinweis“ auf Gott.
Der Mensch ist von Natur aus ein
religiöses Wesen, weil seine
Erfahrung der Welt ihn spontan an
ein Sein denken lässt, das
Fundament aller Realität ist: das,
„was alle Gott nennen“, wie der
heilige Thomas zum Abschluss seiner
berühmten fünf Wege des Zugangs
zu Gott sagt (vgl. Summa Theologiae,
I, q.2, a.8). Die Erkenntnis Gottes ist
dem gesunden Menschenverstand
möglich, also dem spontanen
philosophischen Denken, das jeder
aufgrund seiner persönlichen



Lebenserfahrung entwickelt:
angesichts der Schönheit und der
Ordnung der Natur, beim Staunen
über die ungeschuldete Gabe des
Lebens, in der Freude, Liebe von
anderen zu empfangen… All das
führt dazu, an das „Mysterium“ zu
denken, von dem all das stammt.
Auch die verschiedenen
Dimensionen des menschlichen
Geisteslebens – etwa die Fähigkeit,
über sich selbst nachzudenken; der
kulturelle und technische Fortschritt;
das Urteil über die Sittlichkeit der
eigenen Handlungen – zeigen, dass
der Mensch, zum Unterschied von
den anderen körperlichen Wesen,
den materiellen Kosmos übersteigt,
und weisen auf ein höheres und
transzendentes geistiges Wesen hin,
das Grund für diese Fähigkeiten des
Menschen ist.

Die Religion ist nicht, wie Ludwig
Feuerbach dachte, eine Projektion
der Subjektivität des Menschen und



seines Wunsches nach Glück,
sondern entspringt der spontanen
Betrachtung der Wirklichkeit, so wie
sie ist. Das erklärt die Tatsache, dass
die Leugnung Gottes und der
Versuch, ihn aus der Kultur und dem
sozialen und zivilen Leben
auszuschließen, relativ neue, auf
einige Bereiche der westlichen Welt
beschränkte Phänomene sind. Das
Weiterbestehen der großen
religiösen und existentiellen Fragen
widerlegt die Vorstellung, dass die
Religion einer „infantilen“ Periode
der menschlichen Geschichte
zuzuordnen ist und mit
fortschreitender Erkenntnis
verschwinden wird.

Die Feststellung, dass der Mensch
von Natur aus ein religiöses Wesen
ist, hat einige Philosophen und
Theologen zur Vorstellung geführt,
dass Gott ihn bei seiner Erschaffung
bereits irgendwie auf jene Gabe
vorbereitet hat, in der seine letzte



und endgültige Berufung besteht: die
Vereinigung mit Gott in Jesus
Christus. Als Tertullian zum Beispiel
feststellte, dass die Heiden seiner Zeit
wie selbstverständlich „Gott ist groß“
und „Gott ist gut“ sagten, schloss er
daraus, dass die menschliche Seele
irgendwie auf den christlichen
Glauben ausgerichtet ist, und so
schrieb er in seinem Apologeticum
(17,6): „Anima naturaliter
christiana“ (Die Seele ist von Natur
aus christlich). Der heilige Thomas
wiederum erkannte beim
Nachdenken über unser letztes Ziel
und die unbegrenzte Offenheit
unseres Geistes, dass der Mensch das
natürliche Verlangen hat, Gott zu
schauen (Summa contra gentes, 3, 57,
4). Die Erfahrung zeigt freilich, dass
wir diesen Wunsch nicht aus eigenen
Kräften verwirklichen können. Er
kann nur Erfüllung finden, wenn
Gott sich offenbart und aus seinem
Geheimnis heraustritt, wenn er
selbst dem Menschen



entgegenkommt und sich zeigt, wie
er ist. Das aber ist der Gegenstand
der Offenbarung. Der Katechismus
der Katholischen Kirche hat einige
dieser Ideen in Nr. 27
zusammengefasst: „Das Verlangen
nach Gott ist dem Menschen ins Herz
geschrieben, denn der Mensch ist
von Gott und für Gott erschaffen.
Gott hört nie auf, ihn an sich zu
ziehen. Nur in Gott wird der Mensch
die Wahrheit und das Glück finden,
wonach er unablässig sucht.“

2. Die Gotteserkenntnis durch die
Vernunft

Der menschliche Verstand kann die
Existenz Gottes erkennen, indem er
sich ihm auf einem Weg nähert, der
von der geschaffenen Welt ausgeht.
Dabei kann er zwei Routen
einschlagen, indem er entweder von
den materiellen Geschöpfen ausgeht
(kosmologische Wege) oder von der



menschlichen Person
(anthropologische Wege).

Diese Wege zur Existenz Gottes sind
keine „Beweise“ im Sinn der
Mathematik oder der
Naturwissenschaften, sondern
konvergente philosophische
Argumente, die je nach dem Grad der
Bildung und der Bemühung dessen,
der sich mit ihnen befasst, mehr oder
weniger überzeugend sein werden
(vgl. KKK, 31). Sie sind auch keine
„Beweise“ im Sinn der
experimentellen Wissenschaften
(Physik, Biologie usw.), denn Gott ist
nicht Gegenstand unserer
empirischen Erkenntnis: Wir können
ihn nicht beobachten wie einen
Sonnenuntergang oder einen
Sandsturm, um daraus Schlüsse zu
ziehen.

Die kosmologischen Wege gehen von
den materiellen Dingen aus. Ihre
bekannteste Formulierung stammt



vom heiligen Thomas von Aquin. Es
sind die berühmten „fünf Wege“, die
er ausgearbeitet hat. Synthetisch und
vereinfachend können wir sie
folgendermaßen zusammenfassen:
Die beiden ersten legen dar, dass die
Ursachenketten (Ursache-Wirkung),
die wir in der Natur beobachten,
nicht ins Unendliche fortgesetzt
werden können, dass es also einen
Ursprung, einen ersten Beweger und
eine erste Ursache geben muss. Der
dritte Weg geht davon aus, dass die
Dinge, die wir in der Welt sehen, sein
können oder nicht sein können, was
aber nicht für die ganze Wirklichkeit
gelten kann, weshalb es etwas oder
jemanden geben muss, der
notwendig existiert und nicht auch
nicht existieren könnte, denn sonst
würde nichts existieren. Der vierte
Weg betrachtet, dass alle
Wirklichkeiten, die wir kennen, gute
Eigenschaften haben, und leitet
daraus ab, dass ein Wesen existieren
muss, das ihrer aller Quelle ist. Der



fünfte und letzte Weg beobachtet die
Ordnung und die Zweckmäßigkeit
der Phänomene der Welt und
schließt aus der Tatsache, dass sie
Gesetzen unterliegen, auf eine
ordnende Vernunft, auf die diese
Gesetze zurückgehen und die auch
die Zielursache von allem ist (vgl. 
Summa Theologiae, I, q.2).

Neben den Wegen, die vom Kosmos
ihren Ausgang nehmen, gibt es
solche anthropologischen Charakters.
In ihnen setzt die Überlegung bei der
menschlichen Person an. Diese Wege
haben, in ihrer Gesamtheit
betrachtet, mehr Überzeugungskraft
als für sich allein genommen. Zum
Teil haben wir uns schon auf sie
bezogen. An erster Stelle steht das
geistige Wesen des Menschen –
gekennzeichnet durch seine
Fähigkeit zu denken, durch seine
Innerlichkeit und seine Freiheit –,
das offensichtlich keine Grundlage in
irgendeiner anderen Realität des



Kosmos hat. Auch hätte im Menschen
das unbefriedigte Verlangen nach
Glück keinen wirklichen Sinn, wenn
nicht ein Gott existiert, der ihm
dieses Glück geben kann. Wir sehen
ferner in der menschlichen Natur ein
sittliches Gespür für Solidarität und
Liebe, das dazu führt, sich den
anderen zu öffnen und in sich selbst
die Berufung zu erkennen, das Ich
und seine egoistischen Interessen zu
übersteigen. Man fragt sich, woher
das kommt; warum der Mensch fähig
ist, auf nicht-utilitaristische Weise zu
handeln; warum er sich bewusst ist,
dass einige Dinge seiner Würde
entsprechen und andere nicht;
warum er Schuld und Scham
empfindet, wenn er Böses tut,
dagegen Freude und Frieden, wenn
er gerecht handelt; warum er in
Entzücken gerät angesichts der
Schönheit eines Sonnenuntergangs,
des sternenklaren Himmels oder
eines hervorragenden Kunstwerks.
Nichts davon kann



vernünftigerweise dem blinden
Walten des Kosmos zugeschrieben
werden, dem unpersönlichen
Produkt materieller Wirkungen. Sind
das nicht alles Zeichen eines
unendlich guten, schönen und
gerechten Wesens, das in uns einen
Funken seines Seins gelegt hat und
einen Widerschein dessen zeigt, was
es für uns will? (Diese zweite
Möglichkeit ist logischer und
befriedigender.) – Diese Wege sind
nicht unanfechtbar, enthalten aber
für den, der schlicht die Wirklichkeit
betrachtet, eine erhellende Logik.

Der Katechismus der Katholischen
Kirche fasst sie folgendermaßen
zusammen: „Mit seiner Offenheit für
die Wahrheit und Schönheit, mit
seinem Sinn für das sittlich Gute, mit
seiner Freiheit und der Stimme
seines Gewissens, mit seinem
Verlangen nach Unendlichkeit und
Glück fragt der Mensch nach dem
Dasein Gottes. In all dem nimmt er



Zeichen seiner Geist-Seele wahr. ,Da
sich der Keim der Ewigkeit, den er in
sich trägt, nicht auf bloße Materie
zurückführen lässt‘ (GeS 18,1), kann
seine Seele ihren Ursprung nur in
Gott haben“ (KKK 33).

Die verschiedenen philosophischen
Argumente, die für den „Beweis“ der
Existenz Gottes verwendet werden,
bewirken nicht notwendig den
Glauben an ihn; sie stellen nur
sicher, dass dieser Glaube vernünftig
ist. Im Grunde sagen sie uns sehr
wenig über Gott und stützen sich
häufig auf Überzeugungen, die nicht
alle teilen. Zum Beispiel könnte in
der heutigen Kultur eine
wissenschaftlichere Kenntnis der
Naturvorgänge gegen die
kosmologischen Wege den Einwand
erheben, dass im Universum zwar
eine gewisse Ordnung, Schönheit
und Finalität zutage tritt, dass es
aber auch ein beachtliches Maß an
Unordnung und Chaos aufweist,



denn viele Phänomene scheinen
zufällig und unkoordiniert
aufzutreten, so dass sie Quellen
kosmischer Tragödien sein können.
Analog wird jemand, der die
menschliche Person nur als ein
etwas höher entwickeltes,
triebbestimmtes Tier ansieht, die
anthropologischen Wege, die sich auf
die Sittlichkeit oder die
Transzendenz des Geistes beziehen,
nicht annehmen, da er den Sitz des
geistigen Lebens (Geist, Gewissen,
Seele) mit der Körperlichkeit der
Organe des Gehirns und den
neurologischen Abläufen
identifiziert.

Auf diese Einwände kann man mit
Argumenten antworten, die zeigen,
dass die Unordnung und der Zufall
einen Platz in der allgemeinen
Finalität des Universums (und daher
im schöpferischen Plan Gottes)
haben können. Albert Einstein sagte,
dass sich in den Naturgesetzen „eine



so überlegene Vernunft offenbart,
dass alles Sinnvolle menschlichen
Denkens und Anordnens dagegen ein
gänzlich nichtiger Abglanz ist.“2

Analog dazu kann man auf der
Ebene der Vernunft und der
menschlichen Phänomenologie die
Selbsttranszendenz der Person
aufzeigen, den freien Willen, der den
Entscheidungen zugrundliegt –auch
wenn sie in einem gewissen Maß von
der Natur abhängen und durch sie
bedingt sind –, und die
Unmöglichkeit, den Geist auf das
Gehirn zu reduzieren. Deshalb stellt
das Kompendium des Katechismus
zurecht fest: „Ausgehend von der
Schöpfung, das heißt von der Welt
und der menschlichen Person, kann
der Mensch mit der bloßen Vernunft
Gott gewiss als Ursprung und Ziel
aller Dinge und als höchstes Gut (…)
erkennen“ (Nr. 3). Um aber zu dieser
Gewissheit zu gelangen, muss man
komplizierte Aspekte der Realität



verstehen, die viel Raum zur
Diskussion lassen. Das erklärt,
warum die rationalen Wege des
Zugangs zu Gott häufig nicht
wirklich überzeugend sind.

3. Merkmale des gegenwärtigen
Transzendenzbezugs der Personen
und der Gesellschaft

Trotz Globalisierung weisen die
Einstellung zu Gott und die religiöse
Sicht des Lebens in den
verschiedenen Teilen der Welt
beachtliche Unterschiede
untereinander auf. Allgemein
gesprochen ist die Bezugnahme zur
Transzendenz – auch wenn sie in
sehr verschiedenen religiösen und
kulturellen Formen ausgedrückt
wird – weiterhin ein wichtiger
Aspekt des Lebens.

In diesem allgemeinen Panorama
muss man die westliche Welt, und
besonders Europa, ausnehmen, wo
eine Reihe geschichtlicher und



kultureller Faktoren eine verbreitete
Haltung der Ablehnung oder der
Gleichgültigkeit gegen Gott und das
Christentum als die historisch
vorherrschende Religion
hervorgerufen haben. Man kann
diesen Wandel mit dem
Religionssoziologen Peter Berger
zusammenfassen, indem man sagt,
der christliche Glaube sei in der
westlichen Gesellschaft ohne eine
„Struktur der Plausibilität“
geblieben. Während es in
vergangenen Epochen, um katholisch
zu sein, genügte, sich treiben zu
lassen, genügt in unseren Tagens,
sich treiben zu lassen, um es nicht zu
sein. Es kann den Anschein haben,
dass das Verlangen nach Gott in der
westlichen Gesellschaft
verschwunden ist: „Für weite
Bereiche der Gesellschaft ist Er nicht
mehr der Erwartete, der Ersehnte,
sondern eher eine Realität, die
gleichgültig lässt, in Bezug auf die
man nicht einmal die Mühe



aufwenden soll, etwas zu
sagen“(Benedikt XVI., Audienz,
7.11.2012).

Für diesen Wandel gibt es viele
Ursachen. Einerseits haben die
großen wissenschaftlichen und
technischen Errungenschaften der
letzten beiden Jahrhunderte der
Menschheit viele Wohltaten
gebracht, zugleich aber eine
materialistische Mentalität gefördert,
die die experimentellen
Wissenschaften als einzige gültige
Quelle vernünftiger Erkenntnis
ansieht. Es hat sich eine Sicht der
Welt verbreitet, für die nur Geltung
hat, was der empirischen
Verifizierung zugänglich ist, was
man sehen und berühren kann. Sie
reduziert den „Horizont der
Rationalität“, weil sie – abgesehen
von der Geringschätzung der nicht-
naturwissenschaftlichen Formen der
Erkenntnis (zum Beispiel des
Vertrauens auf das, was andere uns



sagen) – dazu führt, dass man sich
nur für die Entwicklung von
Instrumenten interessiert, die die
Welt bequemer und angenehmer
machen. Diese Entwicklung ist
jedoch keine notwendige. Die
Betrachtung der geheimnisvollen
Schönheit und Großartigkeit der
geschaffenen Welt führt nicht an sich
zur Vergötzung der Wissenschaft,
sondern im Gegenteil dazu, die
Wunder, die Gott mit seiner
Schöpfung vollbracht hat, zu
bestaunen. Heute öffnen sich wie in
der Vergangenheit viele
Wissenschaftler weiterhin der
Transzendenz, wenn sie die im
Universum herrschende
Vollkommenheit entdecken.

Ein zweiter Aspekt, der sich mit dem
soeben beschriebenen verbindet, ist
die Säkularisierung der Gesellschaft,
also jener Prozess, durch den vieles,
was früher mit religiösen Begriffen,
Überzeugungen und Institutionen



verbunden war, diese Dimension
verloren hat und nun in rein
menschlichen, sozialen und zivilen
Begriffen beschrieben wird. Dieser
Aspekt hängt mit dem zuvor
erwähnten insoweit zusammen, als
der wissenschaftliche Fortschritt zur
Einsicht in die Ursachen vieler
Naturphänomene (im Bereich der
Gesundheit, der Lebensabläufe, der
Humanwissenschaften) geführt hat,
die man früher direkt mit dem
Willen Gottes in Verbindung
gebracht hat. In der Antike konnte
zum Beispiel eine Pest als Strafe
Gottes für die Sünden der Menschen
verstanden werden, während man
sie heute als Folge von hygienischen
Bedingungen, Lebensumständen
usw. ansieht, die wir präzisieren und
bestimmen können. An sich ist diese
bessere Kenntnis der Realität etwas
Gutes und hilft auch, unsere
Vorstellung vom Wirken Gottes zu
reinigen, denn Gott ist nicht eine
Ursache mehr unter den



Naturphänomenen. Gott gehört einer
anderen Ebene an. Er antwortet auf
die letzten Fragen, die wir Menschen
uns stellen: nach dem Sinn des
Lebens, der letzten Bestimmung
jedes Einzelnen, nach dem Sinn der
Freude und des Schmerzes usw. Die
Wissenschaft kann auf dieser Ebene
keine Erklärungen anbieten. Wenn
die Menschen sich daher tiefere
Fragen stellen, treten sie leicht in den
Bereich ein, in dem Gott sich als
unerlässlich erweist.

Ein anderer wichtiger Aspekt der
Schwächung der Ausrichtung auf
Gott in der heutigen westlichen
Kultur ist mit der individualistischen
Haltung verbunden, die die
Denkweise insgesamt tief prägt.
Diese Haltung ist eine der Früchte
des Emanzipationsprozesses, der seit
der Aufklärung (18. Jhdt.) mehr und
mehr unsere Kultur charakterisiert.
Dieser Prozess weist – wie die zuvor
erwähnten – positive Aspekte auf,



weil es der Würde des Menschen
widerspricht, dass er unter religiösen
oder sonstigen Vorwänden
„entmündigt“ wird und sich
gezwungen sieht, Entscheidungen im
Namen von Lehren zu treffen, die
man ihm aufdrängt, obwohl sie nicht
evident sind. Es hat sich jedoch auch
die Auffassung verbreitet, dass es
besser ist, von niemandem abhängig
zu sein und sich an niemanden zu
binden, um jederzeit tun zu können,
was einem beliebt. Wer hat nicht
gelegentlich – vielleicht auf
verschiedene Weise formuliert – die
Aussage gehört, es sei das Wichtigste,
dass man „authentisch ist“ und „sein
eigenes Leben führt“? Diese Haltung
hat zur Folge, in den Beziehungen
utilitaristisch zu sein und daher
Bindungen zu vermeiden, die die
persönliche Spontaneität
einschränken könnten. Es werden
nur Beziehungen zugelassen, die
Befriedigung gewähren.



Aus dieser Sicht ist eine ernsthafte
Beziehung zu Gott lästig, weil man
die Unterwerfung unter seine Gebote
nicht als Befreiung vom eigenen
Egoismus empfindet. Religion wird
dann nur in dem Maß Platz haben,
als sie Frieden, Gelassenheit,
Wohlbefinden gewährt und nicht
verpflichtet. Deshalb führt der
Individualismus zu Formen einer
oberflächlichen Religiosität mit
wenigen Inhalten und Institutionen,
die durch ein beachtliches Maß an
Subjektivismus gekennzeichnet sind
und je nach Bedarf geändert werden
können. Die aktuelle Orientierung
auf einige sehr „personalisierbare“
orientalische Praktiken ist ein Beweis
dafür.

Man könnte andere Merkmale
anführen, die für die heutige
Mentalität der westlichen
Gesellschaften typisch sind: der Kult
der Neuheit und des Fortschritts, der
Wunsch, starke Emotionen mit



anderen zu teilen, die Vorherrschaft
der Technologie bei der Arbeit, beim
Eingehen von Beziehungen und bei
der Erholung. All das hat ohne
Zweifel starken Einfluss auf die
Einstellung gegenüber der
transzendenten Wirklichkeit und
dem christlichen Gott. Gewiss gibt es
auch viel Positives in diesen
Entwicklungen: Die westlichen
Gesellschaften haben eine lange
Periode des Friedens und der
wirtschaftlichen Entwicklung erlebt;
und sie haben ihren Mitgliedern
mehr Anteil an diesen positiven
Auswirkungen gewährt. In all dem
liegt so manches Christliche.
Dennoch ist evident, dass viele heute
das Thema „Gott“ meiden und ihm
nicht selten Gleichgültigkeit und
Ablehnung entgegenbringen.

Angesichts einer solchen
Gesellschaft, die das Transzendente
ablehnt, wird der Christ nur
überzeugen, wenn er in erster Linie



durch das Beispiel seines eigenen
Lebens evangelisiert. Zu Beginn
haben wir daran erinnert, dass „der
Mensch geschaffen ist, um glücklich
zu sein, wie der Vogel zum Fliegen“.
Das Glück ist mit der Liebe
verbunden, und der Christ weiß
durch den Glauben, dass es keine
wahrere und reinere Liebe gibt als
die Liebe Gottes zu uns, die sich am
Kreuz Christi geoffenbart hat und in
der Eucharistie mitteilt. Die einzige
Weise, um einer Gesellschaft, die vor
Gott flieht, zu zeigen, dass es sich
lohnt, sich ihm zu verpflichten,
besteht darin, dass der Christ in
seinem eigenen Leben die Gegenwart
dieser Liebe und dieses Glücks
offenbart.

„Nicht alle Befriedigungen bringen
dieselbe Wirkung hervor. Einige
hinterlassen eine positive Spur, sind
fähig, der Seele Frieden zu schenken,
machen aktiver und großzügiger.
Andere dagegen scheinen, nach



einem anfänglichen Licht, die
Hoffnungen, die sie geweckt haben,
zu enttäuschen und hinterlassen
dann Bitterkeit, Unzufriedenheit
oder ein Gefühl der Leere“ (Benedikt
XVI., Audienz, 7.11.2012). Das Glück
jener, die nur an das glauben, was
man sehen und berühren kann, die
von einer utilitaristischen Sicht des
Lebens beherrscht oder
Individualisten sind, die sich an
nichts binden wollen, ist vergänglich,
es „dauert, solange es dauert“, und
muss häufig erneuert werden, weil
es nichts mehr hergibt. Oft ist es ein
Glück, das die Personen nicht
bessert. Menschen, die dagegen Jesus
von Herzen dienen, führen ein
anderes Leben und haben auch ein
anderes, tieferes, dauerhafteres
Glück, das in ihnen selbst und in den
Mitmenschen Früchte bringt.

Es lohnt sich, die berühmte Stelle
über das Leben der Christen in der
Welt aus dem Brief an Diognet (2. Jh.,



Kap. V und VI) wieder zu lesen: „Die
Christen unterscheiden sich nicht
von den anderen Menschen, weder
durch den Ort, an dem sie leben,
noch durch ihre Sprache, noch durch
ihre Gebräuche (…). Sie leben in
Städten der Griechen und der
Barbaren, wie es ihnen das Los
beschieden hat, folgen den
Gebräuchen der Bewohner des
Landes, sowohl in Bezug auf die
Kleidung wie im ganzen Leben; und
dennoch geben sie Zeugnis eines
bewundernswerten Lebens, das nach
dem Urteil aller unglaublich ist. Sie
wohnen zwar in ihrer Heimat, aber
wie Zugereiste aus einem fremden
Land; an allem haben sie teil wie
Bürger, ertragen aber alles wie
Fremde; jedes fremde Land ist für sie
Heimat, sie sind aber in jeder Heimat
wie in fremdem Land. Wie alle
heiraten sie, zeugen Kinder, aber sie
verstoßen nicht die Frucht ihres
Leibes. Sie haben den Tisch
gemeinsam, aber nicht das Bett. Sie



leben im Fleisch, aber nicht nach
dem Fleisch. Sie leben auf der Erde,
aber ihre Heimat ist im Himmel. Sie
gehorchen den Gesetzen, überbieten
sie aber durch ihr eigenes Leben. Sie
lieben alle, und alle verfolgen sie.
Man kennt sie nicht, und doch
verurteilt man sie. Sie werden
getötet, erlangen aber dadurch das
Leben. Sie sind arm und machen
viele reich; sie leiden Mangel an
allem und haben Überfluss an allem.
Man schmäht sie, und es gereicht
ihnen zur Ehre; sie werden gelästert,
und das bezeugt ihre Gerechtigkeit.
Sie werden beschimpft und segnen;
sie werden verachtet, doch sie
erweisen Ehre. Sie tun Gutes und
werden als Übeltäter bestraft; und
wenn sie die Todesstrafe erleiden,
freuen sie sich, als würde man ihnen
das Leben schenken. Die Juden
bekämpfen sie wie Fremde, und die
Heiden verfolgen sie; und dennoch,
jene die sie verabscheuen, können
den Grund für ihre Feindschaft nicht



erklären. Um es mit wenigen Worten
zu sagen: Die Christen sind in der
Welt, was die Seele im Körper ist.“

Antonio Ducay

Grundlegende Bibliografie:

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 27-49.

Franziskus, Enzyklika Laudato sí.

Benedikt XVI., „Das Jahr des
Glaubens. Das Verlangen nach Gott“,
Audienz, 7.11.2012.

Ders., „Das Jahr des Glaubens. Die
Wege zur Erkenntnis Gottes“,
Audienz, 14.11.2012.

Empfohlene Lektüre:

J. Burggraf, Grundlagen des
katholischen Glaubens, Fassbaender,
Wien 2008.



1 J.L. Lorda, La señal de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011, S. 65-66.

2 A. Einstein, Mein Weltbild. Hg. v,
Carl Seelig. Ullstein Sachbuch 34683,
26. Aufl. Frankfurt/M., Berlin 1989.

Antonio Ducay

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/thema-1-die-sehnsucht-nach-

gott/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/thema-1-die-sehnsucht-nach-gott/
https://opusdei.org/de/article/thema-1-die-sehnsucht-nach-gott/
https://opusdei.org/de/article/thema-1-die-sehnsucht-nach-gott/

	Thema 1. Die Sehnsucht nach Gott

