
opusdei.org

Starkmut

Starkmutig zu sein, hilft
Schwierigkeiten zu meistern
und die eigenen Grenzen zu
überschreiten. Für Christen ist
Christus das Vorbild, wie man
diese Tugend lebt, die den
Zugang zu vielen anderen
öffnet.

10.01.2021

1. „Per aspera ad astra“ „Durch
Schwierigkeiten zu den Sternen “.
Dieser bekannte Satz von Seneca
drückt deutlich die menschliche
Erfahrung aus, dass man sich für die



Erzielung bestmöglicher Ergebnisse
anstrengen muss, dass „alles
Wertvolle etwas kostet“. Unser
ganzes Leben lang müssen wir mit
Hindernissen und Schwierigkeiten
kämpfen, um die höchsten Güter zu
erlangen.

Viele literarische Werke aus
verschiedenen Kulturkreisen
verherrlichen die Gestalt eines
Helden, der in irgendeiner Weise für
jene Worte der lateinischen Weisheit
steht, und die jeder auch auf sich
angewandt wissen möchte: nil
difficile volenti, für den der will, ist
nichts zu schwer.

Aus menschlicher Sicht wird der
Starkmut also geschätzt und
bewundert. Diese Tugend, die mit
der Fähigkeit sich aufzuopfern
einhergeht, hatte schon in der Antike
ein klares Profil. Die griechischen
Denker betrachteten die „ andreia“
als eine der Kardinaltugenden1,



welche die den heißen Begierden
eigene Aggressivität mildert und so
dem Menschen die Kraft verleiht,
furchtlos nach dem Guten zu
streben, auch wenn das schwierig
und mühevoll sein sollte.

2. Quia tu es fortitudo mea (denn
du bist meine Zuflucht, Ps 31,5)

Es gehört auch zur menschlichen
Erfahrung, die Schwäche unseres
menschlichen Naturells zu erkennen,
was gewissermaßen die Kehrseite
zur Tugend des Starkmuts bildet. Wir
werden immer wieder zugeben
müssen, dass wir nicht in der Lage
waren, für uns prinzipiell machbare
Aufgaben durchzuführen.

Wir spüren in uns eine Tendenz zur
Mutlosigkeit, zu mangelnder Strenge
uns selbst gegenüber und die
Neigung, arbeitsintensive Aufgaben
wegen der damit verbundenen
Anstrengung aufzugeben. In anderen
Worten: die von Gott für höchste



Ziele geschaffene, aber durch die
Sünde verletzte menschliche Natur
ist zu großen Opfern fähig, aber auch
zu schlimmer Pflichtvergessenheit.

Die christliche Offenbarung gibt auf
diese mit unserem Dasein
verbundenen paradoxen
Bedingungen eine sinnerfüllte
Antwort. Einerseits greift sie die der
menschlichen Tugend des Starkmuts
eigenen Werte auf. Sie wird an vielen
Stell*en der Bibel gerühmt. Schon in
der Weisheitsliteratur wird darauf
verwiesen, wie etwa in der
rhetorischen Frage im Buch Ijob: Ist
nicht Kriegsdienst des Menschen
Leben auf der Erde ?2

In einer etwas geheimnisvollen
Aussage Jesu in Bezug auf das Reich
Gottes weist er darauf hin, dass es
Gewalttätige an sich reißen: violenti
rapiunt 3. Dieser Gedanke spiegelt
sich auch in der mittelalterlichen
Ikonographie, wie etwa in der



Allerheiligenkapelle in Regensburg,
wo die den Starkmut darstellende
Gestalt mit einem Löwen kämpft.

Dazu kommen zahlreiche Stellen der
Heiligen Schrift, in denen betont
wird, dass die verschiedenen
Äußerungen des Starkmuts (Geduld,
Ausdauer, Großherzigkeit, Mut,
Festigkeit, Offenheit und sogar bis
zur Bereitschaft das Leben
hinzugeben) nur durchgehalten
werden können, wenn sie in Gott
verankert sind: quia tu es fortitudo
mea, denn du bist meine Zuflucht ( Ps
31,5)4. In anderen Worten: Die
christliche Erfahrung lehrt All
unsere Stärke ist geliehen5.

Der heilige Paulus drückt dieses
Paradoxon zutreffend aus, in dem
sich die menschlichen und
übernatürlichen Aspekte dieser
Tugend verbinden: wenn ich schwach
bin, dann bin ich stark. Denn der
Herr hat ihm versichert: sufficit tibi



gratia mea, nam virtus in infirmitate
perficitur , Meine Gnade genügt dir,
denn die Kraft wird in der
Schwachheit vollendet 6.

3. Getrennt von mir könnt ihr
nichts vollbringen (Joh 15,5)

Vorbild und Quelle des Starkmuts ist
demnach für den Christen Christus
selbst, der uns durch seine
Handlungen ein bis zum Äußersten
gehendes Beispiel gibt, indem er aus
Liebe zu den Menschen sein Leben
für sie hingibt 7. Und er versichert
ferner: Getrennt von mir könnt ihr
nichts vollbringen 8.

So ermöglicht der christliche
Starkmut Tag für Tag die Nachfolge
Christi, ohne dass Furcht, anhaltende
Anstrengung, physische oder
moralische Leiden und Gefahren die
Auffassung des Christen trüben
könnten, dass wahres Glück in der
Erfüllung des göttlichen Willens liegt,
andernfalls entfernt man sich davon.



Die Warnung Jesu Christi ist deutlich:
Sie werden euch aus der Synagoge
ausstoßen, ja es kommt die Stunde, in
der jeder, der euch tötet, meint, Gott
einen heiligen Dienst zu leisten 9.

4. Selig, wer ohne zu sterben die
Palme des Martyriums verdient:
Das Martyrium im täglichen Leben

Die Christen haben das Martyrium
von Anfang an als Ehre aufgefasst, da
sie anerkannten, dass es einer
vollkommenen Identifikation mit
Christus gleichkommt. Im Lauf der
Geschichte hat die Kirche eine
Tradition der besonderen Verehrung
der Märtyrer bewahrt, die durch
spezielle Fügung der Vorsehung
wegen ihres Bekenntnisses des
Glaubens an Jesus ihr Blut vergossen
haben und damit nicht nur ein
hervorragendes Beispiel ihres
Starkmuts, sondern auch ihres
Zeugnisses für Christus gegeben
haben 10.



Auch wenn es bis heute in jeder
Epoche nie an Märtyrern gefehlt hat,
so steht doch fest, dass der Großteil
der Christen im gewöhnlichen Leben
kaum in eine derartige Lage kommt.

Trotzdem gibt es, wie Benedikt XVI in
Erinnerung rief, ein Martyrium im
Alltag, dessen Zeugnis gerade in
unserer Zeit besonders nötig ist: „das
stille und heldenhafte Zeugnis so
vieler Christen, die das Evangelium
kompromisslos leben, indem sie ihre
Pflicht tun und sich hochherzig dem
Dienst an den Armen widmen“ 11.

In diesem Sinn betrachten wir die
heilige Maria, die am Fuß des
Kreuzes ihres Sohnes ausharrte und
damit - ohne den physischen Tod zu
erleiden - ein außergewöhnliches
Zeugnis ihres Starkmuts ablegte, so
dass man sagen kann, dass sie
Märtyrerin war, ohne zu sterben, so
wie das alte liturgische Gebet sagt 12:
Bewundere die Standhaftigkeit der



heiligen Maria: am Fuß das Kreuzes
in tiefem Schmerz – es gibt keinen
Schmerz wie den ihren -, voller
Festigkeit. – Bitte sie um diesen
Starkmut, damit du lernst, unter dem
Kreuz auszuhalten 13.

5. Omnia sustineo propter electos
(2 Tim 2,10)

Die schmerzhafte Muttergottes ist
treue Zeugin der Liebe Gottes und
zeigt klar die Haltung, die der
Tugend des Starkmuts am besten
entspricht:, dem Widerwärtigen, dem
Unangenehmen und der Härte zu
widerstehen ( sustinere)14. Sicherlich
handelt es sich um ein Standhalten
im Guten, denn ohne das Gute kann
man nicht glücklich sein. Für den
Christen bedeutet Glück, die Heiligste
Dreifaltigkeit im Himmel zu schauen.

In Maria erfüllen sich die Worte des
Psalms: si consistant adversum me
castra, non timebit cor meum ... Mag



ein Heer mich belagern: Mein Herz
wird nicht verzagen15.

Auch der heilige Paulus übte sich vor
dem höchsten Zeugnis für Christus
während seines Lebens, in dieser
dem Starkmut entsprechenden
Haltung, so dass er behaupten
konnte: ich (erdulde) alles um der
Auserwählten willen16.

Um diesen Aspekt der Tugend
(Beständigkeit) auszudrücken,
verweist die Heilige Schrift meistens
auf das Bild des Felsens. In einem
seiner Gleichnisse bezieht sich Jesus
auf die Notwendigkeit auf Felsen zu
bauen, also dass man nicht nur sein
Wort hört, sondern sich auch
anstrengt, es zu erfüllen 17. Letztlich
ist mit dem Felsen Gott gemeint, wie
im Alten Testament immer wieder
betont wird 18: Herr, du mein Fels und
meine Burg und mein Retter, mein
Gott, mein Fels, bei dem ich mich
berge, mein Schild und mein Horn



meines Heils 19. Demnach ist es nicht
überraschend, dass der heilige
Paulus behauptet, dass der Felsen
Christus selbst sei 20, der Gottes
Kraft21 ist.

Die Stärke, um Schwierigkeiten
standzuhalten, kommt also aus der
durch den Glauben gegebenen
Einheit mit Christus, wie der heilige
Petrus sagt : resistite fortes in fide!
Leistet ihm Widerstand in der Kraft
des Glaubens 22. So kann man
gewissermaßen sagen, dass sich der
Christ wie Petrus in den Felsen
wandelt, auf den sich Christus stützt,
um seine Kirche zu bauen 23.

6. In patientia vestra possidebitis
animas vestras (Lk 21,19)

Zum Starkmut gehört auch die
Tugend des Langmuts, die Josef
Ratzinger als “die tägliche Form der
Liebe” 24 bezeichnet. Den Grund,
warum man im Christentum dieser
Tugend traditionell besondere



Bedeutung beigemessen hat, kann
man aus Worten des heiligen
Augustinus ersehen, die aus seiner
Abhandlung über die Geduld
stammen: Er beschreibt sie als „eine
so große Gabe Gottes, dass man sie
als in uns liegende Spur Gottes
nennen muss“ 25.

Der Langmut ist also eine aus der
Heilsgeschichte ersichtliche
Eigenschaft Gottes 26, wie Benedikt
XVI beim Antritt seines Pontifikates
lehrte: „Die Liebe. Sie ist das Zeichen
Gottes, der selbst die Liebe ist. Wie
oft wünschten wir, dass Gott sich
stärker zeigen würde. Dass er
dreinschlagen würde, das Böse
ausrotten und die bessere Welt
schaffen. Alle Ideologien der Gewalt
rechtfertigen sich mit diesen
Motiven. Es müsse auf solche Weise
zerstört werden, was dem Fortschritt
und der Befreiung der Menschheit
entgegenstehe. Wir leiden unter der
Geduld Gottes. Und doch brauchen



wir sie alle. Der Gott, der Lamm
wurde, sagt es uns: Die Welt wird
durch den Gekreuzigten und nicht
durch die Kreuziger erlöst. Die Welt
wird durch die Geduld Gottes erlöst
und durch die Ungeduld der
Menschen verwüstet“ 27.

Aus diesen Überlegungen kann man
viele praktische Konsequenzen
ableiten. Die Geduld führt dazu, dass
man die Stille erträgt,
Schwierigkeiten zu überwinden
vermag, die sich durch Ermüdung,
durch charakterliche Eigenschaften
anderer, Ungerechtigkeiten, etc.
ergeben. Die Gelassenheit ermöglicht
uns alles für alle zu sein 28, uns an
andere anzupassen, unsere
Einstellung in unserer Umgebung
wirksam werden zu lassen und
damit zu verchristlichen. Aus dem
gleichen Grund versucht der Christ
seinen Glauben und seine Berufung
nicht durch eine falsche Auffassung
von Liebe zu gefährden, da er weiß,



dass man dabei – sprichwörtlich
ausgedrückt – nur bis zum Höllentor
gelangen kann, denn dahinter gibt es
keine Liebe zu Gott mehr. Auf diese
Weise erfüllen sich an ihm die Worte
Christi: Wenn ihr standhaft bleibt,
werdet ihr das Leben gewinnen29.

7. Wer aber bis zum Ende
standhaft bleibt, der wird gerettet
(Mt 10,22)

Die Geduld ist eng mit der Ausdauer
verbunden. Letztere wird als
Beharrlichkeit im Verrichten
tugendhafter Werke definiert - trotz
der sich im Lauf der Zeit
einstellenden Schwierigkeiten und
Ermüdung –. Wenn es sich angesichts
des Auftretens konkreter
Hindernisse darum handelt, dass
man die Versuchung aufzugeben
überwindet, spricht man eher von
Standhaftigkeit. Von Ausdauer
spricht man hingegen, wenn das
Hindernis bloß durch die lange



Dauer der Anstrengung gegeben ist 
30.

Es handelt sich dabei nicht bloß um
eine menschliche Eigenschaft zur
Erreichung mehr oder weniger
ehrgeiziger Ziele. Die als
Nachahmung Christi - der dem
Willen des Vaters bis zum Ende
gehorsam war 31 - verstandene
Ausdauer ist nach den Worten des
Evangeliums heilsnotwendig: Wer
aber bis zum Ende standhaft bleibt,
der wird gerettet 32 So wird die
Behauptung des heiligen Josefmaria
verständlich: Anfangen tun alle;
ausharren – die Heiligen33. Daher
die Liebe dieses heiligen Priesters zu
gut abgeschlossenen Arbeiten, die er
als Setzen des Schlusssteins bei
jeder durchgeführten Arbeit
beschrieb 34.

„Jede Treue muss auch die
anspruchsvollste Prüfung bestehen:
Die Dauer [...]. Es ist leicht, sich einen



oder einige Tage lang kohärent zu
verhalten [...]. Treue aber kann man
nur eine das ganze Leben
durchgehaltene rechte Haltung
nennen“ 35. Diese Worte des heiligen
Johannes Paul II verhelfen zu einem
tieferen Verständnis der Ausdauer,
nicht als bloßes Aushalten, sondern
als authentische Einheit des Lebens.
Es geht um eine Treue, die letztlich
das Lob des Herrn aus dem Gleichnis
von den Talenten verdient, das man
als eine aus dem Evangelium
stammende Formel der
Heiligsprechung auffassen könnte: 
Sehr gut, du tüchtiger und treuer
Diener. Über Weniges warst du treu,
über Vieles werde ich dich setzen.
Komm, nimm teil am Freudenfest
deines Herrn! 36.

8. Magnus in prosperis, in adversis
maior

“Groß im Glück, im Unglück größer”.
Diese Worte der Grabinschrift des



englischen Königs Jakob II in der
nahe von Paris gelegenen Kirche von
Saint Germain de Layes, drücken die
Harmonie zwischen den
verschiedenen Seiten der Tugend des
Starkmuts aus: einerseits Geduld und
Ausdauer in Bezug auf das Beharren
im Guten, was wir schon betrachtet
haben, und andererseits
Freigiebigkeit und Großherzigkeit,
die sich direkt beim in Angriff
nehmen großer Heldentaten, aber
auch in den kleinen Aufgaben des
alltäglichen Lebens zeigen. Gemäß
der Moraltheologie „beherrscht die
die Begierden steuernde Tugend des
Starkmuts nicht nur unsere Ängste ( 
cohibitiva timorum), sondern mäßigt
darüber hinaus bei gewagten und
mutigen Handlungen ( moderativa
audaciarum). Der Starkmut wirkt
also auf Angst und auf Kühnheit,
indem er erstere überwindet und die
andere mäßigt“ 37.



Die Großherzigkeit ist die
Bereitschaft, Entscheidungen zu
treffen, um tugendhafte und
schwierige Werke in Angriff zu
nehmen, die großes Lob verdienen.
Die Freigebigkeit bezieht sich auf die
tatsächliche Realisierung
bedeutender Einrichtungen,
insbesondere auf die Suche und den
Einsatz wirtschaftlicher und
geeigneter materieller Mittel zur
Durchführung großer Werke zum
Dienst an Gott und für das
Gemeinwohl 38.

Der heilige Josefmaria beschreibt
großherzige Personen wie folgt: 
Großes Herz, weite Seele, für viele
offen. Die Großherzigkeit bewirkt,
dass wir aus uns heraustreten und
uns zum Wohl aller für das Große
und Wertvolle bereitstellen. Wer
diese Tugend besitzt, kennt die
Enge der Kleinkariertheit, des
egoistischen Kalküls und der auf
Vorteil versessenen Intrigen nicht,



denn er stellt vorbehaltlos seine
Kraft in den Dienst einer Sache,
die sich lohnt. Er ist fähig, sich
selbst hinzugeben. Nur
gebengenügt ihm nicht, er gibt sich
selbst. Und so kommt er
schließlich dem höchsten Zeichen
von Großzügigkeit auf die Spur:
sich Gott hinzugeben 39.

Großherzigkeit benötigt man, um Tag
für Tag die eigene Heiligung und das
Apostolat inmitten der Welt
voranzutreiben und die immer
wieder auftretenden Schwierigkeiten
in der Überzeugung zu überwinden,
dass dem der glaubt alles möglich ist 
40. In diesem Sinn wird ein
großmütiger Christ sich nicht
scheuen, in seiner Umgebung die
Lehren der Kirche fest zu bekennen
und zu verteidigen, auch dann, wenn
er gegen den Strom ankämpfen muss
41. Das ist ein im Evangelium tief
verwurzelter Aspekt. Auf diese Weise
wird ein Christ allen mit Verständnis



entgegenkommen, aber in
Glaubensdingen auch mit heiliger
Unnachgiebigkeit42, getreu dem
Paulinischen Motto veritatem faciente
in caritate, von der Liebe geleitet, die
Wahrheit bezeugen 43, was mit sich
bringt, den gesamten Glauben ohne
Gewaltanwendung zu bezeugen. Das
erfordert auch Gehorsam und
Fügsamkeit gegenüber dem Lehramt
der Kirche, so dass dabei die Achtung
der Meinungsfreiheit nicht
eingeschränkt wird. Das verhilft
auch zu einer klaren Unterscheidung
zwischen Glaubenswahrheit und
bloß menschlicher Meinungen.

Am Beginn wurde auf das geduldige
Ausharren Mariens unter dem Kreuz
hingewiesen. Der beispielhafte
Starkmut unserer Herrin zeigt auch
die Seelengröße, welche sie bei ihrer
Cousine Elisabeth zu dem Ausruf
veranlasste: Magnificat anima mea
Dominum ... quia fecit mihi magna qui
potens est , Meine Seele preist die



Größe des Herrn ... denn der
Mächtige hat Großes an mir getan 44.
Benedikt XVI erinnert daran, dass
dieser Lobpreis Mariens eine
wichtige Lehre für uns enthält: „Nur
wenn Gott groß ist, ist auch der
Mensch groß. Mit Maria sollen wir
beginnen zu verstehen, dass dies so
ist, wir dürfen uns nicht von Gott
entfernen, sondern wir müssen Gott
gegenwärtig werden lassen. Wir
sollen ihn in unserem Leben groß
sein lassen, dann werden auch wir
göttlich werden, und all der Glanz
der göttlichen Würde wird dann
auch uns zuteil“ 45.

Wichtige Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nrn. 736, 1299, 1303, 1586, 1805,
1808, 1811, 1831-1832, 2473.



Johannes Paul II, Die Tugend des
Starkmuts, Generalaudienz, Rom, 15.
November 1978.

Augustinus, De Patientia (PL 40).

Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, II-II, qq.123-140.

Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nrn.
77-80.

1 Vgl. Angel Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo per essere santi , III. Morale
speciale , EDUSC, Rom 2008, Seiten
284 und 289.

2Ijob 7,1.

3Mt 11,12.

4 Vgl. Ex 15,2; Esd 8,10; Jes 25,1; Ps
31,4; 46,2; 71,3; 91,2; 1 Tim 1,12; 2 Tim
1,7; Kol 1,11; Phil 4,1; Röm 5,3-5.



5 Der Weg, Nr. 728.

6 2 Kor 12,9-10.

7 Vgl. Joh 13,15 und 15,13.

8 Joh 15,5.

9 Joh 16,2.

10 Vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2473. Bekanntlich leitet
sich das lateinische Wort martyr vom
griechischen mártys ab, was Zeuge
bedeutet.

11 Benedikt XVI, Angelus am 28.
Oktober 2007. Der heilige Josefmaria
beschreibt dieses unblutige
Martyrium im Punkt 848 in Der Weg .

12 „Selig bist du, Jungfrau Maria, du
hast am Fuß des Kreuzes ohne den
Tod zu erleiden die Palme des
Martyriums verdient “. Es handelt
sich um die Communio des Festes der
Schmerzhaften Gottesmutter aus
dem Messbuch des heiligen Pius V,



die leicht abgewandelt im
gewöhnlichen lateinischen Ritus als
Antiphon zum Alleluja für
Marienfeste aufscheint: Beata est
Maria Virgo, quae sin morte meruit
martyrii palmam sub cruce Domini
(Vgl. Pedro Rodríguez, Nr. 622 von 
Der Weg, kritisch historische
Ausgabe).

13Der Weg, Nr. 508.

14 Vgl. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo ..., cit. S. 291.

15Ps 27,3.

16 2 Tim 2,10.

17 Vgl. Lk 6,47-49.

18 Vgl. 1 Sam 2,2; 2 Sam 22,47; Dtn
32,4; Hab 1,12; Jes 26,4; Ps 19,15; Ps
28,1; Ps 31,3-4; Ps 62,3.7-8; Ps 89,2-5; 
Ps 94,22; Ps 144,1; etc.

19 2 Sam 22,2-3; vgl. Ps 18,3.



20 1 Kor 10,4.

21 1 Kor 1,10.

22 1 Petr 5,9.

23 Vgl. Mt 16,18.

24 Zitiert nach G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio e
dell’insegnamento nel ricordo die
colleghi e degli allievi (1946-1977),
San Paolo Cinisello Balsamo
(Mailand, 2008), S. 11.

25 Augustinus, De patientia, 1 (PL
40,611). Der Langmut zählt zu den
vom heiligen Paulus in Ga 5,22
aufgezählten Früchten des Heiligen
Geistes. Vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche Nrn. 736 und
1832.

26 Einige Texte des Neuen
Testamentes beziehen sich auf die
Geduld Gottes: Vgl. 1 Petr 3,20; 2 Petr



3,9.15; Röm 2,4; Röm 3,26; Röm 9,22; 
Röm 15,5; 1 Tim 1,16.

27 Benedikt XVI, Homilie beim
festlichen Antritt seines Pontifikates,
Rom, 24. April 2005.

28 Vgl. 1 Kor 9,22.

29 Lk 21,19.

30 Vgl. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo ... (cit), S 298.

31 Vgl. Phil 2,8.

32Mt 10,22.

33 Der Weg, Nr. 983.

34 Mir gefallen die Schlusssteine,
welche die Beendigung einer
langen und geduldigen Bemühung
bilden . (aus einem Interview im „El
Cruzado Aragonés“ vom 3. Mai 1969,
Nr. 16).



35 Johannes Paul II, Homilie in der
Kathedrale von Mexico, 26. Jänner
1979.

36Mt 25,23.

37 R. Cessario, Las virtudes, Edicep,
Valencia 1998, S. 206.

38 Vgl. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo … (cit.), S. 294 und 296.
Großmut oder Langmut werden auch
traditioneller Weise als Früchte des
Heiligen Geistes betrachtet: vgl. 
Katechismus der Katholischen
Kirche , Nr. 1832.

39 Freunde Gottes, Nr. 80. Der
Gründer des Opus Dei betrachtete die
Beachtung der kleinen Dinge als
Manifestation der Großherzigkeit: 
Die großen Seelen achten sehr auf
die kleinen Dinge (Der Weg, Nr. 818).

40 Vgl. Mk 9,23.



41 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, XIII
Station, Punkt 3.

42 Vgl. Der Weg, Pkte. 393-398.

43 Eph 4,15.

44 Lk 1,46-49.

45 Benedikt XVI, Homilie am Fest
Maria Himmelfahrt, Castelgandolfo,
15. August 2005.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/starkmut/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/starkmut/
https://opusdei.org/de/article/starkmut/

	Starkmut
	Wichtige Bibliografie


