
opusdei.org

Selig die Armen im
Geiste – oder worauf
es im Leben wirklich
ankommt

In den Seligpreisungen legt uns
Jesus ans Herz, die Armut im
Geiste zu leben – und damit das
zu suchen, was wirklich
glücklich macht.

16.09.2025

Wenn wir Gottes Vorlieben
entdecken wollen, brauchen wir nur
das erste Weihnachtsfest der
Geschichte zu betrachten. Es ist



„voller Überraschungen“[1], so sagte
Papst Franziskus. Denn die Geburt
des Allerhöchsten stand bevor, und
Gott, der Allmächtige, wählte für
seinen Sohn nicht einen Palast,
sondern eine Krippe, fast unter
freiem Himmel. Und als erste Gäste
ließ er nicht Würdenträger rufen,
sondern einfache Hirten. Die größte
Überraschung aber war, dass das
ewige Wort als Säugling in die Welt
trat – unfähig zu sprechen. „Wer
hätte das gedacht?“, fragt Papst
Franziskus und fährt fort:
„Weihnachten bedeutet, das
Unerhörte Gottes zu feiern, oder
besser gesagt, einen unerhörten Gott
zu feiern, der unsere Logik und
unsere Erwartungen auf den Kopf
stellt. (…) Die Weihnacht Jesu bietet
nicht die behagliche Wärme eines
Kaminfeuers, sondern das göttliche
Schaudern, das die Geschichte
aufrüttelt.“[2]



Die Krippe von Bethlehem, die wir
uns so idyllisch vorstellen, war
materiell gesehen unbequem.
Warum aber wählte Gott diesen
Rahmen, den wir Jahr für Jahr in
unseren Häusern nachstellen? Josef
und Maria teilten in jener Nacht den
Reichtum der Armut – und waren so
von allem befreit, was den wahren
Schatz hätte verdunkeln können, den
sie empfangen sollten. Der Schöpfer,
dem alle Möglichkeiten
offenstanden, entschied sich bewusst
für den Verzicht – um uns zu zeigen,
worauf es wirklich ankommt.

Das Reich gehört den Armen

Ein Schild an einer
Versicherungsgesellschaft brachte es
auf den Punkt: „Wir haben eine
Versicherung für alles, außer für
gutes Wetter und Liebe.“ Wenn wir
schon das Wetter nicht beherrschen
können, so noch viel weniger die
Zuneigung anderer. Liebe lässt sich



nicht erzwingen – auch nicht mit
allem Geld der Welt. Und dennoch
suchen wir unsere Sicherheit so oft
im Besitz. Jesus weist uns einen
anderen Weg. Er verheißt das Glück
schon hier auf Erden und in Fülle
dann im Himmel denen, die ihre
Sicherheit in Gott suchen. „Selig sind,
die arm sind vor Gott, denn ihnen
gehört das Himmelreich“ (Mt 5,3).

Die Armut im Geiste darf nicht
verwechselt werden mit materieller
Not – deren Linderung ein ständiger
Auftrag der Kirche bleibt –, sondern
ist eine innere Haltung: Sie ordnet
unser Verhältnis zu den Dingen, lässt
sie uns genießen, ohne davon
besessen zu sein, und macht uns frei
von der Illusion, dass unser Glück
am Besitz hängt. Um uns vor dieser
Täuschung zu bewahren, warnte
Jesus: „Weh euch, ihr Reichen, denn
ihr habt euren Trost schon
empfangen!“ (Lk 6,24).



Der heilige Josefmaria sagte aus
seiner seelsorglichen Erfahrung
heraus: „Wenn ein Mensch sein
Glück ausschließlich in den Dingen
dieser Welt sucht, verfälscht er deren
vernünftigen Gebrauch und zerstört
die vom Schöpfer gewollte weise
Ordnung. Ich bin hier Zeuge von
wahren Tragödien geworden. Das
Herz wird dann traurig und
unzufrieden und begibt sich auf
Wege nie enden wollenden
Verdrusses.“[3] Die Armut im Geiste
lässt uns erkennen, wie trügerisch
materielle Sicherheiten sind und wie
oberflächlich mancher Trost. Sie
öffnet unsere Augen für das
Einfache, die Menschen, Gott – für
alles, was nur betrachtet werden will
– und lässt uns die Wirklichkeit tiefer
genießen als alles andere.

In eben diesem Sinne stellte
Johannes Paul II. beim Besuch einer
Favela in Rio de Janeiro die Frage:
„Arm im Geiste – ist das nicht



gleichbedeutend mit ‚offen für
andere‘: für Gott und die
Mitmenschen?“ Und danach wies er
in ernstem Tone darauf hin, dass
diese Seligpreisung der Armen im
Geiste zugleich eine Warnung und
Anklage enthält: „‚Weh euch‘: Dieses
Wort klingt streng und bedrohlich,
vor allem aus dem Mund Christi, der
gewöhnlich mit Güte und Sanftmut
sprach.“[4] Machen wir uns bewusst:
Es ist die Sünde, die unser Verhältnis
zum Besitz verkehrt. Dazu wird die
Habsucht verstärkt durch eine
Kultur, in der Geld oft als höchste
Wertquelle gilt und Stellung und
Ansehen bestimmt; eine Kultur, die
uns einreden will, dass Wohlstand
und Komfort der Schlüssel zum
Glück seien. Dabei wissen wir alle:
Die wahre Freude liegt in der Tiefe
und Echtheit unserer Beziehungen.
Das ist der Reichtum der Armen im
Geiste. Dagegen wirkt die Einsamkeit
mancher Vermögender wie eine
besonders bittere Form der Armut.



Eine Harmonie, die jeder
selbst finden muss

Auf die Frage einer Journalistin, wie
die Tugend der Armut im familiären
Zuhause gelebt und vermittelt
werden könne, stellte der heilige
Josefmaria fest: „Wer die Tugend der
Armut nicht liebt und lebt, hat nicht
den Geist Christi. Das gilt für alle: für
den Einsiedler, der sich in die Wüste
zurückzieht, ebenso wie für den
gewöhnlichen Christen, der mitten in
der Gesellschaft lebt.“[5] Damit war
die Perspektive eröffnet: So
unterschiedlich die Lebensumstände
auch sein mögen – ob in der Kargheit
der Wüste oder im Trubel einer
Großstadt –, die Tugend der Armut
lässt sich mit christlichem Geist
überall leben. Während „Wüste“
jedoch mit „Armut“ identisch zu sein
scheint, stellt sich die Frage, wie
jemand arm sein kann im Geiste, der
inmitten vieler Güter lebt.



Der heilige Josefmaria zeigte dazu
zwei Pole auf, die es zu verbinden
gilt: „(…) eine Armut, die in
handfesten Dingen spürbar und
greifbar gelebt wird, die ein
Bekenntnis des Glaubens an Gott ist
und Ausdruck dessen, dass sich das
Herz nicht mit den geschaffenen
Dingen zufriedengibt, sondern nach
dem Schöpfer strebt,“ und die
Selbstverständlichkeit, dass ein
Christ „sich nicht von seinen
Mitmenschen absondert, sondern an
ihrem Leben, ihrer Freude und ihrer
Arbeit teilnimmt, die Welt und alles
Gute in ihr liebt und die irdischen
Dinge nutzt, um die Probleme des
menschlichen Lebens zu lösen“[6].
Hierin liegt die Herausforderung:
losgelöst von den Dingen zu sein –
und sie zugleich als Gaben Gottes zu
lieben und mit anderen zu teilen.

Jesus selbst weist uns den Weg. Er
lebte nicht radikal besitzlos, war
aber auch nicht reich. Er wuchs in



bescheidenen Verhältnissen auf,
verdiente seinen Unterhalt durch ein
Handwerk (vgl. Mt 13,55), besaß ein
gutes Gewand (vgl. Joh 19,23), nahm
an Festen teil, sodass man ihn sogar
verleumdete (vgl. Mt 11,19), und
gewann vermögende Männer wie
Matthäus, Zachäus oder Josef von
Arimathäa für das Reich Gottes.
Zugleich zeigte er eine klare Vorliebe
für die Armen: Er stellte die arme
Witwe als Vorbild hin (vgl. Lk 21,1-4),
erzählte vom armen Lazarus, der in
Abrahams Schoß gelangte (vgl. Lk
16,19-23), warnte vor der Gefahr des
Reichtums (vgl. Mt 19,24), schickte
seine Jünger ohne Vorrat aus (vgl. Lk
10,4-11), kam selbst in einer
geliehenen Höhle zur Welt und
wurde in einem fremden Grab
beigesetzt. Jesus lebte frei von
materiellen Bindungen und wusste
doch die Güter der Schöpfung zu
schätzen. Sein Beispiel zeigt: Es geht
nicht um ein fragiles Gleichgewicht
zwischen zwei Extremen, sondern



um eine innere Harmonie. In ihm
finden wir die Harmonie vollendet.

Der heilige Josefmaria warnte davor,
Patentrezepte dafür zu suchen, wie
Loslösung und Gebrauch der Güter
zu leben ist: „Die Synthese zwischen
diesen beiden Anforderungen zu
erreichen, ist vor allem eine
persönliche Aufgabe. Es ist eine
Frage des inneren Lebens, um in
jedem Moment zu erkennen, was
Gott von uns verlangt. Ich möchte
daher keine festen Regeln
aufstellen.“[7] Wer meint, sich durch
Listen von Standards absichern zu
können, übersieht auch die Rolle der
Klugheit – und ohne sie gibt es keine
Tugend. Stattdessen hören wir besser
auf „diese innere Stimme, die uns
warnt, wenn sich Egoismus oder
Bequemlichkeit einschleichen“.[8]

Es ist nicht wichtig, ob wir viel oder
wenig besitzen, sondern wie wir uns
zu den Dingen verhalten. Die Güter



sind Mittel – nicht Ziel, pflegte der
heilige Josefmaria zu sagen.[9] Wenn
er hin und wieder einen Rat gab,
dann zum Beispiel diesen – der sich
auch auf andere Bereiche des Alltags
übertragen lässt –, nämlich sich
seinem Stand, seiner Familie und
seiner Arbeit entsprechend zu
kleiden: „wie alle anderen, aber aus
Liebe zu Gott“[10]. Dazu empfahl er
wiederholt, sich keine künstlichen
Bedürfnisse zu schaffen, die Dinge zu
pflegen, zeitweise auf etwas zu
verzichten, anderen das Bessere zu
überlassen, Unannehmlichkeiten
freudig anzunehmen, sich nicht zu
beklagen, wenn etwas fehlt, und
viele andere kleine Dinge, die jeder
in seinem Gebet entdecken kann.

Liebe zur Welt und
Solidarität

Der heilige Josefmaria hatte selbst
Zeiten materieller Armut
kennengelernt.[11] Daneben pflegte er



bestimmte persönliche
Gewohnheiten, um in sich den Geist
der Armut lebendig zu halten, legte
diese aber nicht allen Gläubigen des
Werkes nahe. Ihm war bewusst, dass
Gott ihn dazu berufen hatte, einen
Geist der Heiligkeit mitten in der
Welt zu verkünden und nicht
außerhalb von ihr. Und auch wenn
andere Christen zur Verherrlichung
Gottes zur radikalen Entsagung
berufen waren, sah er die Aufgabe
der gewöhnlichen Gläubigen darin,
„ein ausdrückliches Zeugnis der
Liebe zur Welt“ und der „Solidarität
mit den Menschen“[12] abzulegen.

Als sich im Sommer 1974 in Lima ein
Familienvater mit der Frage an ihn
wandte, wie er Armut leben könne,
ohne seiner Familie den nötigen
Komfort vorzuenthalten, antwortete
der heilige Josefmaria: „Es ist nicht
dasselbe, mit einem gewissen
Komfort zu leben und mit Luxus zu
prahlen. Das Erste ist deine Pflicht,



das Zweite würde ich nicht
gutheißen. Sei ein guter Ehemann,
ein guter Vater, großzügig zu deiner
Frau und deinen Kindern. Aber
prahle nicht mit Luxus: Begnüge dich
damit – und hilf anderen.“[13] Gerne
erzählte der heilige Josefmaria auch
vom Beispiel einer älteren Frau aus
noblem Haus, die für sich selbst
keine zwei Peseten ausgab, ihre
Angestellten aber sehr gut bezahlte
und den Rest für die Armen
verwendete. „Sie besaß vieles, was
andere begehren, lebte aber
persönlich arm, bescheiden und
losgelöst von allem.“[14]

Die Armut im Geiste schließt also
Großzügigkeit ein. Sie zeigt sich im
Blick auf jene, die wirtschaftlich oder
seelisch Not leiden. Papst Franziskus
erinnert: „Das Gebet zu Gott und die
Solidarität mit den Armen sind
untrennbar miteinander verbunden.
(…) Um einen Gottesdienst zu feiern,
der dem Herrn gefällt, muss man



anerkennen, dass jeder Mensch, auch
der Ärmste und Verachtete, ein
Abbild Gottes ist. (…) Die Begegnung
mit einem Menschen, der in Armut
lebt, stellt uns stets in Frage: Wie
können wir seine Ausgrenzung und
sein Leid lindern? Wie können wir
seiner geistigen Armut begegnen?“[15]

Gläubige, die Christus in ihr
berufliches Umfeld hineinbringen
wollen, sollten sich besonders
angesprochen fühlen, anderen zu
helfen. Deshalb betonte der heilige
Josefmaria: „Wir haben die Pflicht,
dafür zu sorgen, dass es jeden Tag
weniger Arme auf der Welt gibt. (…)
Wohlstand entsteht durch Arbeit –
durch Spezialisierung, durch
beruflichen Aufstieg –, und das Werk
gründet sich auf Arbeit.“[16]

Frei, um zu lieben

„Haltet für gering, was ihr gegeben
habt, denn ihr werdet ebenso viel
zurückerhalten“[17], mahnte die



heilige Teresa von Avila und rief
dazu auf, die Tugend der Armut
hochherzig zu leben. Sie macht uns
frei und froh – auch dort, wo das
Nötigste fehlt. „Frei, um zu lieben:
Das ist der Sinn unseres Geistes der
Armut, der Enthaltsamkeit und der
Loslösung“[18], schrieb Prälat
Fernando Ocáriz in einem
Hirtenbrief. Wer diesen Raum der
Freiheit betritt, wählt – wie Maria in
Bethanien – den „besseren Teil“ (vgl.
Lk 10,42), der uns nicht genommen
werden wird.

Grundlage: Andrés Cárdenas M.,
3.3.2022, Was wirklich zählt (Nr. XII
der Serie „Sehr menschlich, sehr
göttlich)

[1] Franziskus, Generalaudienz vom
19.12.2018

[2] ebd.

[3] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
118.

https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/
https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/
https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/


[4] Hl. Johannes Paul II., Ansprache
vom 2.7.1980.

[5] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 110.

[6] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 110.

[7] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 110.

[8] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 111.

[9] Vgl. Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 118.

[10] Ebd.

[11] Als Jugendlicher erlebte er zum
Beispiel wie das Geschäft seines
Vaters in Konkurs ging, später die
schwierigen Jahre des spanischen
Bürgerkrieges, die finanzielle Not bei
seiner Ankunft in Rom, usw.

[12] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 110.

[13] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen am
25.7.1974.



[14] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
123.

[15] Papst Franziskus, Botschaft vom
15.11.2020.

[16] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen am
24.4.1967.

[17] Hl. Theresa, Wege der
Vollkommenheit.

[18] Prälat F. Ocáriz, Hirtenbrief vom
14.2.2017, Nr. 8.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/selig-die-armen-im-geiste-oder-

worauf-es-im-leben-wirklich-ankommt/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/selig-die-armen-im-geiste-oder-worauf-es-im-leben-wirklich-ankommt/
https://opusdei.org/de/article/selig-die-armen-im-geiste-oder-worauf-es-im-leben-wirklich-ankommt/
https://opusdei.org/de/article/selig-die-armen-im-geiste-oder-worauf-es-im-leben-wirklich-ankommt/

	Selig die Armen im Geiste – oder worauf es im Leben wirklich ankommt
	Das Reich gehört den Armen
	Eine Harmonie, die jeder selbst finden muss
	Liebe zur Welt und Solidarität


