
opusdei.org

Schmerz und Leid in
der Botschaft des
seligen [heiligen]
Josemaría Escrivá

Geschult durch ein christliches
Elternhaus, wo der hl.
Josefmaria am Beispiel seiner
Eltern erlebt hatte, wie man aus
Liebe zu Gott Schmerz und Leid
annimmt, ohne zu verbittern
oder zu verzweifeln, machte
ihm das Erlebnis der "Spuren
im Schnee" eindringlich klar,
daß ein Leben in der Nachfolge
Christi eine ausdauernde
Kreuzesnähe verlangt.



09.01.2002

Als Josemaría im Alter von 15 Jahren
an einem kalten Wintertag im
Schnee die Fußspuren eines
unbeschuhten Karmeliters
ausmachte, war ihm eines sofort
klar: hier ist eine große Liebe zu Gott
im Spiel. Dieser Fußabdruck und die
zugehörige Assoziation hinterließen
eine tiefe Prägung in seinem jungen
Herzen. Man könnte sie als
Ausgangspunkt seiner eigenen
Lebensspur ansehen, die von da an
über fast sechs Jahrzehnte kraft
einer alles überwindenden Liebe zu
Gott vor Unannehmlichkeiten nicht
zurückwich.

Geschult durch ein christliches
Elternhaus, wo er am Beispiel seiner
Eltern erlebt hatte, wie man aus
Liebe zu Gott Schmerz und Leid
annimmt, ohne zu verbittern oder zu



verzweifeln, machte ihm dieses
Erlebnis eindringlich klar, daß ein
Leben in der Nachfolge Christi eine
ausdauernde Kreuzesnähe verlangt.
Gut zehn Jahre später erfuhr er die
besondere Erwählung, Gründer des
Opus Dei zu sein. Dieser ganz
persönlich und ausschließlich an ihn
ergangene Ruf Gottes forderte von
ihm während seines ganzen Lebens
eine oft heroische
Leidensbereitschaft. Die nach seinem
Tode herausgegebenen Biographien,
die auf Zeitzeugenberichten sowie
Veröffentlichungen seiner
persönlichen Aufzeichnungen
basieren, berichten in
eindrucksvoller Weise davon. Sein
ganz besonderes Verdienst ist es
jedoch, sozusagen den
»gewöhnlichen Christen auf der
Straße« den erlösenden Wert ihrer
kleinen und großen Alltagsnöte neu
erschlossen zu haben; eine Weisheit
aus dem Schatz der Kirche, die Gott
im zwanzigsten Jahrhundert



besonders durch das Opus Dei den
Menschen wieder besser zugänglich
machen wollte. Erweist sich doch die
Gottesnähe im Lebensalltag eher
selten in einer Beglückung wie auf
dem Berg Tabor, als tagtäglich im
Angebot der Kreuzesnähe.

Die Dimension der Miterlösung

Escrivá war es gegeben, besonders
tief zu verstehen, daß die Menschen
die erlösende Kraft des Kreuzes
Christi vor allem in der liebevollen
Annahme der Widerwärtigkeiten
ihres jeweiligen Alltags erfahren
können. So erhält jede menschliche
Not eine miterlösende Dimension.
Schmerz und Hoffnungslosigkeit
verwandeln sich in das Fundament
einer tiefen Freude und
Heilszuversicht.

Es ist eine allgemeine Erfahrung, daß
der Mensch im Rahmen seiner
beruflichen Arbeit sowie innerhalb
der Rolle, die er in Familie und



Gesellschaft zu übernehmen hat,
neben Erfüllung und Anerkennung
auch Mißerfolg, Enttäuschung und
Schmerz erlebt. Ganz auf der
Negativseite des Erlebens liegen
Krankheit und Tod.

Viele persönliche Zeugnisse
berichten davon, wie Escrivá von
Leid Getroffenen neue Horizonte
eröffnete und ihnen half, durch den
Blick auf die übernatürliche
Dimension den eigentlichen und
tiefsten Sinn einer schweren
Situation zu erfassen.

Eltern eines behinderten Kindes zum
Beispiel oder erwachsenen
Behinderten selbst machte er klar,
daß der Wert und die Würde eines
Menschen nicht in seiner äußeren
Ansehnlichkeit oder seiner
Geschicklichkeit und Intelligenz
liegen, sondern in der
Gottesebenbildlichkeit, die der
oberflächlichen Einschätzung des



allzu menschlichen Blicks verborgen
bleibt. Geradezu als erfrischend
empfindet man seinen in einem
Video aufgezeichneten Dialog mit
einer an den Rollstuhl gefesselten
Argentinierin, der er klarmacht, daß
sie in einem übernatürlichen Sinn
gar nicht gelähmt ist, sondern durch
ihr Gott liebendes Herz einen
weltweiten Aktionsradius hat, ob sie
nun ihre äußerste Hilfsbedürftigkeit
Gott aufopfert oder für die Früchte
seines priesterlichen Wirkens auf
einem anderen Kontinent betet.

Nicht von ungefähr war María
Ignacia García Escobar – die erste
Frau, die Escrivá als Mitglied in das
Opus Dei aufnahm – eine
Schwerstkranke, die an einer
unheilbaren Darmtuberkulose in
fortgeschrittenem Stadium litt. Die
Heiligung durch die berufliche
Arbeit, um die die Mitglieder des
Opus Dei sich tagtäglich bemühen,
war für sie die Annahme der



Krankheit mit ihrer aussichtslosen
Prognose und den unangenehmsten
körperlichen Beschwerden. Diese
konnten damals mit den zur
Verfügung stehenden medizinischen
Mitteln allenfalls geringfügig
gelindert werden.

Dank der geistlichen Ratschläge des
seligen Josemaría gelang es dieser
jungen Frau in zunehmendem Maße,
ihre Qualen Gott zu schenken und sie
als Opferpreis für weitreichendes
apostolisches Wirken anderer zu
schätzen. Dies wiederum schenkte
ihr einen tiefen Frieden, denn es
machte ihr elendes Krankenlager
gleichsam zur Bohrinsel geistlicher
Energien für das gerade erst
entstandene Opus Dei.

Kurz vor ihrem Tode am Vorabend
des Festes Kreuzerhöhung 1933
schrieb sie über sich selbst ins
Tagebuch, daß sie »trunken ist vor
Glück«. Und Escrivá faßt in seinem



Aphorismenband »Im Feuer der
Schmiede« ihren Reifungsprozeß
durch das schwere Leid wie folgt
zusammen: »Die Kranke, der ich
geistlichen Beistand leistete – wie
groß war ihre Liebe zum Willen
Gottes! Sie sah ihre lange,
schmerzhafte Krankheit – eine
weitverzweigte Krankheit: nichts an
ihr war heil – als Segen Gottes und
als Zeichen der Auserwählung. In
ihrer Demut meinte sie, sie habe nur
Strafe verdient; jedoch waren die
schrecklichen Schmerzen im ganzen
Körper keine Strafe, sondern Zeichen
der Barmherzigkeit. Wir
unterhielten uns über den Tod und
über den Himmel. Auch darüber,
was sie Jesus und der Muttergottes
sagen würde … und wie sie von dort
aus besser ›arbeiten‹ könnte als hier
auf Erden … Sie hatte den Zeitpunkt
ihres Todes Gott überlassen … sagte
aber fröhlich: wie schön, wenn es
noch heute wäre! Sie betrachtete den
Tod mit der Freude eines Menschen,



der weiß, daß Sterben Heimgang
zum Vater ist.«1

Niemand weiß, wie vielen Kranken
der selige Josemaría auf ähnliche
Weise half, Verlassenheit und
Verzweiflung des Ausgeliefertseins
an eine unheilbare und qualvolle
Krankheit in die Freude der
bevorstehenden Gottesschau zu
verwandeln und nach einer
reuevollen Lebensbeichte die
krankheitsbedingten Schmerzen als
Gelegenheit zur Sühne dankbar
anzunehmen.

Seine langjährigen durch den
schweren Diabetes mellitus
bedingten körperlichen
Beschwerden (Sehstörung,
Kopfschmerzen, kaum heilende
Wunden, Hunger und Durst zur
Unzeit) bejahte er als »Gebet des
Fleisches«, das seinen kühnen
apostolischen Plänen ein sicheres
Fundament gab. So versetzte er seine



Zahnärzte in Erstaunen, wenn er sie
bei der Durchführung der üblichen
Torturen in seinem Mund auch nach
geraumer Zeit nicht abwies, oder
seine engsten Mitarbeiter, wenn
diese eher zufällig bei ihm sehr
schmerzhafte Wunden entdeckten,
die Grund genug gewesen wären,
seine intensive Arbeit für einige Tage
zu unterbrechen.

Die Tapferkeit im Aushalten von
krankheitsbedingten Beschwerden
war nicht notgedrungene Folge eines
Fatalismus oder gar Mißtrauens in
die Wirksamkeit der Medizin. Jeder
chronisch Kranke kennt das mit den
Jahren zunehmende Maß an
Beschwerden, die nicht mehr
anhaltend und vollständig gelindert
werden können. Es besteht dann die
Versuchung, eine verzweifelte
Odyssee durch die Heilmethoden der
Medizin anzutreten und mit jedem
neuen Mißerfolg zum Leidwesen
seiner ratlosen Angehörigen eine



immer noch vorwurfsvollere
Leidensmiene aufzusetzen.

Wie wohltuend ist es dagegen, einem
Menschen mit chronischem Leiden –
wie es für fast alle älteren Menschen
in irgendeiner Form zutrifft – zu
begegnen, der seinen
unvermeidbaren Schmerz sozusagen
übernatürlich verinnerlicht, eben
Gott geschenkt hat. Er weiß dann um
seine Kostbarkeit als Miterlöser, und
sein tiefes Glück ist manchmal auf
seinem Gesicht abzulesen.

Die Kranken sind »ER«

Es kommt immer wieder vor, daß
selbst engste Angehörige und auch
von Berufs wegen Pflegende
angesichts eines Schwerkranken
Hilflosigkeit oder gar Abscheu
befällt. Hier lohnt es sich, einmal
Escrivás Eifer, ja geradezu Sehnsucht
nach Umgang mit Schwerstkranken
zu betrachten. Sie war so groß, daß
er sogar in den Jahren vor Ausbruch



des spanischen Bürgerkrieges, als es
für einen Priester immer schwieriger
und gefährlicher wurde, öffentlich
bekannt als Seelsorger tätig zu sein,
kein Risiko scheute (Ansteckung,
Beschimpfung, Lebensbedrohung)
und keinen Einsatz (große
Entfernung, Zeitmangel), um immer
wieder neue Möglichkeiten zu
finden, Schwerkranken an Leib und
Seele zu dienen.

Diese Sehnsucht nach Umgang mit
den Kranken, Verlassenen und
Ärmsten hatte bei ihm drei Wurzeln:

Zum einen bedeutete es für ihn eine
direkte Nachahmung des liebevollen
Umgangs Christi mit den Kranken,
die ihm bei seinem öffentlichen
Wirken begegneten, also intensivste
Nächstenliebe nach dem Vorbild des
Herrn. Jahre später schrieb er: »Du
sagtest mir, im Leben Jesu gebe es
Szenen, die dich besonders ergreifen:
so wenn Er mit leidenden Menschen



zusammentrifft … Wenn Er den an
Leib und Seele Geschundenen
Frieden und Genesung bringt … Es
sei ergreifend zu sehen, wie Er den
Aussatz heilt, das Augenlicht
wiederschenkt, den Gelähmten am
Teich gesund macht, den armen
Teufel, den alle vergessen haben …
Er erscheint dir dann so ganz und
gar menschlich, so nah! Ja, Er ist es,
denn Er bleibt immer derselbe wie
damals.«2

Zum zweiten sah Escrivá in den
Kranken Christus selbst, der
unsagbar leidet. »Für einen in Ihn
verliebten Menschen sind die Kinder
und die Kranken wirklich Er.«3
Dadurch wurde seine Nächstenliebe
jedoch nicht etwa aufgehoben,
sondern gleichsam »verdoppelt« in
Gottes- und Nächstenliebe zugleich.
Wo andere sich vielleicht voll Ekel
oder aus Gleichgültigkeit abwenden,
sah er beim leidenden Menschen –
Kraft seiner Beschaulichkeit – in das



Antlitz seines geliebten Herrn. So fiel
es ihm nicht schwer, sich zu den
niedrigsten Diensten zu überwinden,
und fühlte sich seinerseits durch die
Beglückung der Gottesnähe von den
Kranken reich beschenkt. Er erfuhr
hierdurch dankbar eine Stärkung
und Erbauung seines inneren
Lebens, wie er es für die Erfüllung
der großen Aufgaben, die Gott ihm
mit der Gründung des Opus Dei
aufgetragen hatte, dringend
brauchte.

Die dritte Wurzel seiner Sehnsucht
nach Umgang mit Kranken und
Leidenden war sein Wissen um die
übernatürlichen Früchte eines aus
Liebe zu Gott angenommenen
Leidens für den Leidenden selbst
und für alle Anliegen, die dieser zu
den seinen macht. Diese Sicht des
Schmerzes wurde für viele, die sich
seiner geistlichen Führung
anvertrauten, bei aller menschlichen
Not zur Quelle eines tiefen inneren



Friedens. Ja es waren nicht etwa
leere Phrasen, sondern gehaltvollster
Trost, wenn er einigen Kranken
angesichts einer Verschlimmerung
ihrer Leiden diese
Zusammenfassung seiner
priesterlichen Erkenntnisse im
Umgang mit Leidenden quasi als
Gebet vorsprach: »Gesegnet sei der
Schmerz. – Geliebt sei der Schmerz. –
Geheiligt sei der Schmerz …
Verherrlicht sei der Schmerz!«4 Er
konnte Menschen zu diesem Grad
der inneren Reife führen, weil er
selbst darin geübt war, so mit Leid
umzugehen.

Gott lohnt reichlicher als wir es
uns vorstellen können.

Bis zu seinem zwölften Geburtstag
waren seine drei jüngeren
Schwestern bereits gestorben. Ein
Jahr später machte das Geschäft
seines Vaters bankrott und litt die
Familie alle Schmach und



Entbehrungen eines gravierenden
sozialen Abstiegs. Wenige Monate
vor seiner Priesterweihe starb
unerwartet sein Vater. Neben dem
schmerzlichen Verlust sah sich der
selige Josemaría nun auch vor der
Pflicht, zusätzlich zu seinen kargen
Einkünften aus seiner priesterlichen
Tätigkeit über Jahre noch mehr Geld
zu verdienen, um seine Mutter und
die anderen beiden Geschwister
finanziell über Wasser zu halten.

Rückblickend bezeichnete er diese
Leiden seiner Kindheit und Jugend
als Vorbereitung auf seine spätere
Lebensaufgabe. »Um meinetwillen
haben die, die um mich waren, viel
leiden müssen. Katastrophen habe
ich nicht verursacht, aber um mich,
den Nagel, zu schmieden, schlug der
Herr – verzeihe mir, Herr – einmal
auf ihn und hundertmal auf das
Hufeisen. So habe ich meinen Vater
gleich einem Hiob leiden sehen, und
doch war er dabei innerlich froh und



zeigte seinen Schmerz niemals nach
außen. Der Starkmut, den ich da sah,
ist für mich eine Schule gewesen,
denn später sollte ich selbst erleben,
wie der Boden unter mir wankte und
der Himmel über mir
zusammenstürzte, als würde ich
zwischen zwei Eisenplatten
zerdrückt.«5

Die Erkenntnis, daß seine Eltern und
Geschwister – in späteren Jahren
auch weiterhin – seinetwegen viel zu
leiden hatten, war für ihn sehr
schmerzlich. Er erging sich aber
nicht in Selbstvorwürfen, ihnen
dieses mit seinen menschlichen
Mitteln in keiner Weise vergelten zu
können. Er traute ihnen vielmehr die
Größe zu, ebenfalls aus Liebe zu Gott
viel leiden zu können, und vertraute
fest darauf, daß Gott selbst es ihnen
reichlich lohnen werde. So konnte er
sie immer wieder um Hilfe bitten
oder für seine Angehörigen eher
unangenehme Entscheidungen



treffen, wenn zum Beispiel die
Entwicklung des Opus Dei dies
erforderlich machte.

Ein tapferes Kind

»Du willst es Herr? Dann will ich es
auch!«6 war sein schlichtes Gebet bei
Widerwärtigkeiten aller Art. Oft kam
es ihm spontan über die Lippen, weil
er es gewohnt war, den Herrn an
seiner Seite zu wissen, der wie ein
guter Vater für sein Kind zwar
unangenehmes, nie aber schädliches
zuläßt.

Gelegentlich mußte er sich zu diesem
»fiat« mit aller Kraft durchringen,
wie etwa, wenn er den Tod eines
geliebten Menschen beweinte oder
wenn er verleumdet oder nicht
verstanden wurde. Menschlich wie
vernichtet vor Enttäuschung nahm
er stets Zuflucht zum Herrn im
Tabernakel. »Herr, wenn du meine
Ehre nicht brauchst, wozu will ich sie
dann haben?«7 betete er einmal in



einem Moment drohender
Verzweiflung. Und bestärkt im
Bewußtsein, daß die Liebe und
Zuneigung seines Vaters Gott ihm nie
fehlen werden und kostbarer sind als
alle Wertschätzung von Menschen,
konnte er sich wieder froh auf seine
Arbeit konzentrieren und seinen
Widersachern ohne Vorbehalt
begegnen.

Die innere Einsamkeit mitten unter
Familienangehörigen ist heute ein
verbreitetes Leidensphänomen.
Egoismen in Form von Profitgier,
Gleichgültigkeit und Genußsucht
bauen psychische Barrieren auf, die
eine personale Begegnung nicht
mehr zulassen. Unverständnis und
Ablehnung bei der kleinsten
Schwierigkeit sind oft die Folge. Im
Berufs- und Gesellschaftsleben
können sogar Weitsicht und
Tüchtigkeit eines Menschen zu seiner
Isolierung führen, wenn Kleinmut
und Mißgunst seine Mitarbeiter



gefangenhalten. Wem dann Gott ein
Du ist, mit dem er in einem
lebendigen Dialog steht, der ist nie
wirklich einsam. Er lernt Christus
auch hier nachzuahmen, zu dessen
Erlösungsvollzug auch die bittere
Einsamkeit von Golgotha gehörte.

Viele Menschen, die Escrivás
Gottesnähe spürten, baten ihn in
einer schweren Lebenssituation um
tröstenden Rat. So zum Beispiel die
Eltern eines Kleinkindes, das
unerwartet gestorben war, oder ein
Mann, der seine Angehörigen bei
einem Autounfall verloren hatte.
Escrivás Antworten gaben wirklich
Trost und Perspektive, weil er nicht –
wie oft üblich – mit billigen
Ersatzangeboten vom Schmerz
ablenkte, sondern seine eigene
erprobte Tapferkeit in ähnlichen
Situationen, seine Liebe zur
betroffenen Person und sein
unerschütterliches Gottvertrauen in
seinen Worten spürbar wurden.



»Gott ist nicht wie ein Jäger, der auf
ein Stück Wild ansitzt, um es bei der
geringsten Unachtsamkeit zur
Strecke zu bringen. Gott ist wie ein
Gärtner, der die Blumen pflegt, sie
begießt, sie beschützt, und Er pflückt
sie erst dann, wenn sie am schönsten
sind, kräftig und üppig. Gott nimmt
die Seelen zu sich, wenn sie reif
sind.«8

Schmerz und Leid sind keine Strafe
Gottes, sondern eine Einladung, auf
intensivere Weise mit ihm
verbunden zu sein. »Wenn du einmal
das Kreuz ganz nahe spürst,
erschrick nicht und gib nicht auf: es
ist eine Liebkosung des Herrn.
Merkst du nicht, wie im
zwischenmenschlichen Bereich
dasselbe passiert? Wenn zwei
Menschen sich lieben, sind die
Freuden und Leiden des einen auch
die des anderen. Genauso wird ohne
Zweifel Christus dir sehr nahe sein,



wenn du das Kreuz wirklich auf dich
nimmst.«9

Die Mannesreife der
Gotteskindschaft

Die unerschütterliche Überzeugung,
daß Gott ein gütiger Vater ist, der nie
enttäuscht, wurzelte bei ihm jedoch
nicht in rein theoretischen,
geschweige denn süßlichen
Überlegungen über das Jesuskind.
Sie wurde ihm vielmehr zusammen
mit dem Gründungscharisma des
Opus Dei ins Herz gegeben, als
Fundament von dessen Spiritualität.
Gefestigt wurde dieses Bewußtsein
der Gotteskindschaft gerade in einer
Zeit größter Widerwärtigkeiten und
innerster Not. Im April 1963 äußerte
er sich hierzu in einer Betrachtung.
»Als der Herr mir jene Schläge
versetzte, damals im Jahr 1931 etwa,
da verstand ich es nicht. Und
plötzlich inmitten jener übergroßen
Bitternis, diese Worte: Du bist mein



Sohn (Ps 2,7), du bist Christus. Und
ich konnte nur antworten: Abba,
Pater!; Abba, Pater!; Abba!, Abba!,
Abba! … Du hast bewirkt, Herr, daß
ich verstehe, daß das Kreuz besitzen
bedeutet, das Glück zu finden, die
Freude. Und der Grund – ich sehe es
deutlicher denn je – ist dieser: das
Kreuz besitzen heißt einswerden mit
Christus, heißt Christus sein und
deshalb Sohn Gottes.«10

Escrivá sieht die christliche Identität
in dem Bewußtsein, ein reifer Sohn
Gottes zu sein, der sich in seinem
jeweiligen Lebensumfeld
daranmacht, wie Christus zu
handeln. Das führt zwangsläufig zur
Begegnung mit dem Kreuz. Vielleicht
gereift durch jahrelanges Bemühen
um opferwillige Annahme äußerer
Widerwärtigkeiten, wird ein Mensch
schließlich fähig, das Kreuz auch in
seinem Innersten zuzulassen, ja
wirklich zu umarmen. Dies betrifft
vor allem die Konfrontation mit den



Schwächen und Grenzen der eigenen
Person, wie auch die Erkenntnis der
Notwendigkeit, sich in dem einen
oder anderen Punkt seiner eigensten
Wesensart grundlegend zu ändern.

Der Lebensentwurf eines jungen
Menschen ist üblicherweise geprägt
von den zu erwartenden Erfolgen:
eine steile berufliche Karriere, deren
erste Stufen oft auch fast mühelos
erklommen werden; vielleicht auch
eine glückliche Ehe mit dem
sorgfältig ausgesuchten idealen
Partner sowie einer angemessenen
Zahl von »Musterkindern« zum
vorgesehenen Termin; alles
eingebettet in materielle Sicherheit
und nie endende Gesundheit. Wie oft
bleibt diese Planung jäh stecken, weil
die eigenen Fähigkeiten für die
angestrebte Karriere doch nicht
reichen und andere eben besser sind;
wird die Ehe zum Problem, weil die
eigene Anpassungsfähigkeit doch
enge Grenzen hat und die



blankliegenden Nerven den Rausch
der ersten Verliebtheit längst ersetzt
haben; fühlt man sich durch die
aufmüpfigen Kinder eher blamiert
und erbarmungslos kritisiert als
geehrt. Bei mit zunehmendem Alter
nachlassenden Kräften und Chancen
sieht man sich wie in einer Sackgasse
des Lebens: raus geht es nur mit dem
Rückwärtsgang der Demut, die
alleine einem hilft, die eigenen
Unzulänglichkeiten einzugestehen
und sie als Kreuz zu erkennen und
zu bejahen. Mit dem so neu
gewonnenen inneren Frieden
erwächst die Kraft zu einem noch
weitergehenderen Schritt der
Annäherung an das Kreuz: der
Bereitschaft und dem geduldigen
Versuch, sich grundlegend zu
ändern, sich »entkernen« zu lassen.
Was uns selbst vielleicht
jahrzehntelang geliebte und
selbstverständliche Lebensart
gewesen ist, wird nun – da als
störend oder falsch erkannt –



umgekrempelt, ausgerissen wie der
Inhalt eines
renovierungsbedürftigen Altbaus.
»Wie deutlich wird es doch zu
bestimmten Zeiten, daß der Herr
mehr von mir erbittet.«11

Und in der Tat: es hilft keine
Fassadenrenovierung, wenn ein
marodes Haus wieder wirklich
brauchbar sein soll. Bei einer so
grundlegenden Renovierung hat man
zeitweise den Eindruck, daß nun
alles kaputt ist, gar nichts mehr trägt.
Ein Mensch in dieser Phase der
inneren Erneuerung kann sich völlig
haltlos, wie vernichtet fühlen, wenn
er nicht Freunde oder Angehörige
hat, die durch ihre Zuneigung die
nötige Wärme vermitteln, die hilft,
die Angst zu überwinden. Es ist aber
auch die Chance, in dieser äußersten
Nacktheit das Kreuz Christ zu
umarmen und dem Herrn den
Ausgang der Renovierung ganz zu
überlassen. »Ich tauge nichts, ich



habe nichts, ich bin nichts … Du aber
hast das Kreuz bestiegen, damit ich
mir deine unendlichen Verdienste zu
eigen machen kann … Dann werfe
ich einen scheuen Blick auf mein
Leben und sage: O Gott, dies ist eine
dunkle Nacht! Nur dann und wann
ein Licht. Weil deine Barmherzigkeit
groß ist und meine Antwort so
jämmerlich … Das alles bringe ich dir
dar, Herr, denn etwas anderes habe
ich nicht.«12

Frohen Herzens kein Tag ohne
Kreuz

Viele Jahre lang schrieb der selige
Josemaría zu Beginn eines neuen
Jahres sozusagen als Leitmotiv in
sein Direktorium: »In laetitia nulla
dies sine cruce!« Frohen Herzens
kein Tag ohne Kreuz! Das war kein
krampfhafter Vorsatz, sondern eine
Grundhaltung, die immer wieder
zum Tragen kam. Die Aufforderung
Christi, sich selbst zu verleugnen und



täglich sein Kreuz auf sich zu
nehmen (Lk 9,23), ist keine
Aufforderung zu Bedrückung und
Traurigkeit. Es ist eine Einladung,
das Abenteuer des eigenen Lebens
bewußt mit Gott an seiner Seite zu
wagen, und so die unvermeidlichen
Schwierigkeiten als das Kreuz auf
sich zu nehmen, das zur Freude der
Auferstehung führt. Wer aus dem
Wunsch der Christusnachfolge
heraus Art und Ausmaß seiner
Widerwärtigkeiten Gott ganz
überläßt, lebt unverkrampft; er ist
nicht trotz seiner Leiden froh,
sondern in ihnen. »Sich dem Willen
Gottes ohne Vorbehalte
anheimgeben, bringt zwangsläufig
Frieden und Freude, das Glück des
Kreuzes. Dann stellt man fest, daß
das Joch Christi sanft und seine
Bürde leicht ist.«13 Je größer die
Schwierigkeiten, desto mehr wird
Gott helfen, und je tiefer der
Schmerz, desto größer die
Empfänglichkeit eines Menschen für



die innigste Vertrautheit mit Gott.
»Wenn wir die Widerwärtigkeiten
und den physischen oder seelischen
Schmerz nicht bloß erdulden,
sondern lieben und als Sühne für
unsere eigenen Sünden und für die
Sünden aller Menschen Gott
darbringen, dann – ich versichere es
euch – bedrücken uns die Schmerzen
nicht mehr … Freiwillig das zu sein,
was Simon von Cyrene war, dem
zerschundenen Leib des
Schmerzensmannes nahe – das ist
für eine Seele, die liebt, kein Unglück,
denn das gibt uns die Gewißheit, daß
Gott nahe ist und uns mit dieser
Auserwählung segnet.«14

Ein frohes Herz bleibt trotz eigener
Bedrängnis offen und frei für die
Probleme der Mitmenschen. Wie
traurig, wenn jemand an seinem
Leid offensichtlich zu zerbrechen
droht; er ist wie gefesselt und kann
nur noch um sich selbst kreisen. Er
ist auch nicht mehr belastbar für die



eigentlichen Aufgaben seines Lebens,
ganz zu schweigen von der Hilfe, die
seine Freunde und Angehörigen
eigentlich auch in ihren Nöten von
ihm erwarten dürften.

Eine angenehme Frucht der
Gottesnähe in den
Widerwärtigkeiten ist der Humor. Er
nimmt Leid und Entbehrungen
Bitterkeit und Schwere und macht
sie so auch für unsere mitleidenden
Freunde erträglicher. Wer etwa eine
Behinderung oder einen Verlust
wirklich Gott geschenkt hat, der
kann selbst herzhaft über die
möglichen Folgen lachen und so
seinen Mitmenschen einiges an
Bedrückung und Peinlichkeit
ersparen. In einer Zeit besonderer
Erschöpfung auf Grund der vielen
Arbeit nahm der selige Josemaría –
statt sich zu bedauern – sich selbst
auf den Arm, indem er sich immer
wieder mehr Schlaf versprach, den
er dann aber doch nicht bekam.



»Wißt ihr, was ich eine Zeitlang tat,
als ich so erschöpft war, daß ich
kaum einschlafen konnte? Morgens,
beim Aufstehen, sagte ich zu mir, vor
dem Essen wirst du dich etwas
hinlegen. Und wenn ich aus dem
Haus ging, mein Arbeitsprogramm
für den Tag vor Augen, fügte ich
hinzu: Josemaría, ich habe dich
wieder einmal betrogen.«15

Das Training der kleinen Kreuze
des Alltags

Zum Glück ereilt uns nicht täglich ein
Schicksalsschlag, und es wird auch
nicht von uns erwartet, daß wir
unseren Charakter im Hauruck-
Verfahren bessern. Aber um ein
einschneidendes Ereignis im
gegebenen Augenblick als Kreuz
annehmen zu können, bedarf es
eines langjährigen Trainings im
Kleinen. Wir haben einen Hang zum
Angenehmen, alle Sinne rufen nach
Befriedigung; »Genuß sofort« ist die



Maxime des Zeitgeistes. Nicht selten
prallen wir auf die Ansprüche
unserer Mitmenschen und geraten
wegen einer Kleinigkeit mit ihnen in
einen trennenden Konflikt. Die
Enttäuschung über unerfüllte
Erwartungen führt zu Beleidigtsein
und Rückzug, ja auch versteckter
Rache. »Wir Christen sollten uns ein
für allemal vor Augen halten: wir
sind Christus nicht nah, wenn wir es
nicht fertigbringen, auf dieses ganze
Knäuel unserer Launen, unserer
Eitelkeit, unseres Wohlergehens,
unserer Interessen spontan zu
verzichten … Doch gib nicht der
Vorstellung in dir Raum, du wärest
dann zu einem glücklosen Dasein
verurteilt; denn dein Glück wird
recht armselig sein, wenn du nicht
Selbstüberwindung lernst und dich
von deinen Leidenschaften und
Launen tyrannisieren läßt, statt
aufrecht das Kreuz zu tragen.«16



Wie wohltuend ist das
Zusammenleben mit einem
Menschen, der es versteht, die
kleinen Widerwärtigkeiten und
unerfüllten Wünsche Gott zu
schenken, statt schlecht gelaunt mit
Sticheleien und Vorwürfen seinen
Mitmenschen das Leben schwer zu
machen. »Die treffende Bemerkung
und der Witz, die du dir verkneifst;
das freundliche Lächeln für einen,
der dich stört; das Schweigen
gegenüber ungerechten Vorwürfen;
wohlwollendes Verhalten gegenüber
zudringlichen Menschen und
solchen, die ungelegen kommen;
Nachsicht mit den lästigen
Angewohnheiten derjenigen, mit
denen du täglich zu tun hast und die
dir auf die Nerven fallen …«17

Zu besonderer Empfindlichkeit
neigen wir, wenn wir auch nur leicht
erkrankt sind: wir suchen Mitleid
und Zuwendung, erwarten
Ausnahmeregelungen oder



verweigern die Arbeit. Dadurch
überfordern wir oft unsere
Angehörigen und Kollegen und
verpassen eine Gelegenheit, das
Kreuz im Kleinen zu tragen. »Wenn
du ein armes Holzkreuz siehst,
einsam, erbärmlich, wertlos und
ohne Gekreuzigten, dann wisse, daß
dieses Kreuz dein Kreuz ist: das
Kreuz jeden Tages, verborgen, ohne
Glanz und ohne Trost. Es wartet auf
seinen Gekreuzigten. Dieser
Gekreuzigte mußt du sein.«18

Der selige Josemaría warnte vor
»falschen« Kreuzen, das heißt rein
subjektiven Sorgen und Problemen,
die manchmal unser Egoismus
konstruiert und von denen wir im
Grunde gar nicht loskommen wollen.
»Im Alltagsleben müssen wir viel von
uns fordern, damit wir uns nicht bei
falschen Sorgen und künstlichen
Bedürfnissen aufhalten, die wir
selbst erfinden; sie stammen meist
aus Einbildung, Launenhaftigkeit,



Bequemlichkeit und aus der Trägheit
des Geistes.«19

Die Seligkeit zu lieben

»Es ist seliger zu leiden, als nicht zu
lieben«, heißt es im Traktat von Josef
Pieper über die Liebe. Diese Art von
Seligkeit ist dem oberflächlich nach
Glück suchenden Menschen nicht
zugänglich; deshalb ist er ständig auf
der Flucht vor dem Leid, das ihn
jedoch immer wieder einholt. Wer
wirklich liebt, leidet, aber ohne zu
verzweifeln. »Gelegentlich spricht
man von der Liebe, als ob sie nur ein
Drang zur Befriedigung oder ein
bloßes Mittel zur egoistischen
Ergänzung des eigenen Ichs wäre;
aber das ist falsch. Wahre Liebe ist
ein Herausgehen aus sich selbst, ist
Hingabe seiner selbst. Liebe bringt
Freude, eine Freude aber, deren
Wurzeln die Form des Kreuzes
haben.«20 Das gilt für die Liebe zu
einem Menschen genauso wie für die



Liebe zu Gott. »Auf dieser Erde sind
Leid und Liebe untrennbar; in
diesem Leben muß man mit dem
Kreuz rechnen. Wer nicht mit dem
Kreuz rechnet, ist kein Christ. Wer
nicht mit dem Kreuz rechnet, wird
ihm trotzdem begegnen und wird
außerdem im Kreuz die
Verzweiflung finden. Wenn ihr mit
dem Kreuz rechnet, mit Jesus
Christus am Kreuz, könnt ihr sicher
sein, daß ihr in den härtesten
Situationen, die kommen können,
nicht allein seid, daß ihr glücklich,
sicher und stark sein werdet … Den
Leuten erscheint alles übermäßig
schwer, wenn Dinge kommen, die
nicht gut sind. Für uns, die wir mit
Jesus Christus vertraut sind, unserem
Herrn und unserer Liebe, gibt es
keine Widerwärtigkeiten und keine
schlechten Ereignisse: omnia in
bonum!«21 Denen, die Gott lieben,
gereicht alles zum Guten. Die
Erlösung durch Christus findet ihre
Vollendung am Kreuz. Wer sein



ganzes Leben lang versucht, sein
Alltagsleiden mit dem Leiden Christi
zu verbinden, kann ohne Furcht
sterben, denn er hat Gott – so gut er
konnte – immer geliebt.

Kaum jemand wurde bei seinem Tod
weltweit von so vielen Menschen
aufrichtig beweint wie der selige
Josemaría. Es war der Schmerz der
Dankbarkeit, von ihm die tiefste
Dimension der Liebe gelernt zu
haben.

Anmerkungen

1 Im Feuer der Schmiede, 1034.

2 Die Spur des Sämanns, 233.

3 Der Weg, 419.

4 Der Weg, 208.

5 Zit. bei Salvador Bernal, Msgr.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Aufzeichnungen über den Gründer
des Opus Dei, Köln 1978, S. 32.



6 Der Weg , 762.

7 Zit. bei S. Bernal, a.a.O., S. 269.

8 Informationsblatt Nr. 1, S. 5.

9 Zit. bei Javier Echevarría, Memoria
del beato Josemaría Escrivá, Madrid
2000, S. 216.

10 Betrachtung, April 1963

11 Im Feuer der Schmiede, 288.

12 Der Kreuzweg , 13. Station,
Betrachtungspunkt 5.

13 Der Weg, 758.

14 Freunde Gottes, 132.

15 Zit. bei S. Bernal, a.a.O., S.120.

16 Freunde Gottes, 129.

17 Der Weg, 173.

18 Der Weg, 178.



19 Freunde Gottes, 125.

20 Christus begegnen, 43.

21 Betrachtung, Dezember 1969.

Artikel aus dem Band "Josemaría
Escrivá - Profile einer
Gründergestalt" (Hrsg. César
Ortiz), Köln, Adamas 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/schmerz-und-leid-in-der-
botschaft-des-seligen-heiligen-
josemaria-escriva/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/schmerz-und-leid-in-der-botschaft-des-seligen-heiligen-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/schmerz-und-leid-in-der-botschaft-des-seligen-heiligen-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/schmerz-und-leid-in-der-botschaft-des-seligen-heiligen-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/schmerz-und-leid-in-der-botschaft-des-seligen-heiligen-josemaria-escriva/

	Schmerz und Leid in der Botschaft des seligen [heiligen] Josemaría Escrivá

