opusdei.org

Profil eines
Charakters

Es ist nun an der Zeit
innezuhalten und ein
Charakterprofil Josemaria
Escrivas zu versuchen, was
alles andere als leicht ist, denn
es genugt nicht, sich eine
Handvoll Begebenheiten aus
seinem Leben ins Gedachtnis zu
rufen, man mufs seine
erleuchtete Intelligenz, seinen
bereiten Willen und seine
geistige Weite in den Blick
nehmen.



07.01.2010

Nachdem er den Lebensweg des
Griinders des Opus Dei von seiner
Geburt bis in die 50er Jahre
nachgezeichnet hat, der seit 1928
mit der Aufgabe zusammen fiel,
das Opus Dei in der Kirche zu
verwurzeln und in der ganzen Welt
auszubreiten, widmet Andrés
Vazquez de Prada im dritten Band
seiner Biographie ein ganzes
Kapitel der Ausleuchtung der
komplexen Personlichkeit des
Menschen und Grunders Escriva.

1. Geistliche Vaterschaft

Es ist nun an der Zeit innezuhalten
und ein Charakterprofil Josemaria
Escrivas zu versuchen, was alles
andere als leicht ist. Denn historische
Gestalten in ihrer Komplexitat zu
erfassen und angemessen zu


https://www.de.josemariaescriva.info/artikel/biographien

gewichten, ist kein geringes
Unterfangen. Die ersten Lebensjahre,
Kindheit und Jugend sind dabei in
der Regel schnell erfafdt, denn die
Quellen fliefSen nur spérlich und die
historischen Perspektiven bleiben
noch vage. Im Laufe der Jahre dann,
wenn sich das Geschehen verdichtet,
die Leidenschaften erwachen und
die Ereignisse zunehmen, wird es
schwieriger, die sich im Handeln
eines Menschen spiegelnden
Fahigkeiten und Gaben auf einen
Blick zu erfassen, erst recht, wenn —
wie in unserem Fall — das innere
Leben uberbordend ist. Es ist die
Sendung, die sie von oben erhalten,
die grofde geschichtstrachtige
Personlichkeiten kennzeichnet und
pragt. Um sie zu erfassen, genugt es
nicht, sich eine Handvoll
Begebenheiten aus ihrem Leben ins
Gedachtnis zu rufen, man mufs ihre
erleuchtete Intelligenz, ihren
bereiten Willen und ihre geistige
Weite in den Blick nehmen. Und es



gilt, die Richtung ihrer Neigungen zu
erforschen, die Wege, denen sie
folgen oder die ihnen im Blut liegen,
nachzuzeichnen.

kK 3k

Fast finfzig Jahre stand Escriva an
der Spitze des Unternehmens Opus
Dei. Am 2. Oktober 1928 hatte er fir
seine Sendung als Grinder die
Verantwortung ibernommen. Da es
dabei um gottliche Dinge ging,
schrieb er in den Anfangen: »Es liegt
nicht in unserer Hand, in irgend
einem Punkt nachzugeben, irgend
etwas zu beschneiden oder zu
verandern, was sich auf den Geist
und die Organisation des Werkes
bezieht.« Noch dramatischer hatte er
es in seinen Aufzeichnungen
formuliert: »Jesus! Dein Werk moge
sich nie von seinem Ziel entfernen.
Verwunsche ab jetzt, Herr,
denjenigen, der versuchen wollte —
zwecklos natiirlich —, den Kurs, den



du vorgibst, zu dndern.« Angesichts
der geschichtlichen Tragweite einer
so universalen Sendung, wie es die
Einpflanzung des Opus Dei auf Erden
war, fihlte sich der Grinder absolut
unwiurdig und uberwaltigt. Er
erachtete sich als »ungeeignetes und
taubes Werkzeug«. Er suchte Kraft
und Zuflucht im Gebet und im Opfer
und fragte sich, warum gerade er
und nicht ein anderer: »O Herr!
Warum hast du mich gesucht — der
ich die Verneinung bin —, wo es doch
so viele heilige, weise, wohlhabende
und angesehene Menschen gibt?«

Angesichts der hohen Sendung, die
Gott ihm anvertraut hatte, hielt er
sich keineswegs fir unverzichtbar.
Er fiihlte, dafs der Herr ihn leben
lassen wirde, bis sich das Werk
gefestigt hatte, und dennoch pflegte
er in den unsicheren Jahren vor und
nach dem spanischen Biirgerkrieg
die ersten Mitglieder des Opus Dei zu
fragen: Sollte ich sterben, »wiirdest



du weiter arbeiten, um das Werk
voranzubringen, auch auf Kosten
deines Besitzes und deiner Ehre,
deiner beruflichen Arbeit, mit einem
Wort, indem du dein ganzes Leben in
den Dienst Gottes in seinem Werk
stellen wiirdest?«

Der Grunder war sich der
geschichtlichen Tragweite seines
Tuns und Handelns bewufst; das
aufderte sich sowohl in seinem
restlosen Einsatz, den Weg zu
bahnen, den seine Kinder durch die
Jahrhunderte gehen wirden, wie
auch in der dufdersten Sorgfalt, mit
der er Papiere, Anweisungen und
Briefe, Quittungen, Rechnungen und
Reisetickets aufbewahrte.

Vom ersten Moment an begriff er in
der Gegenwart Gottes die Grofde
seines Rufes, doch angesichts der
nach aufden hin nicht weiter wichtig
erscheinenden Ereignisse, deren
Bedeutung fir die Zukunft nicht



erkennbar war, wagte er es nicht, sie
in ihrer Bedeutsamkeit denen, die
ihm folgten, mitzuteilen. Es mufste
Zeit vergehen, bis er eines Tages
sagte: »Meine Kinder, ich muf euch
einen Gedanken mitteilen, den ich,
als ich jung war, weder zu denken
noch zu duflern wagte; und mir
scheint, dafs ich ihn euch jetzt sagen
mufs. Im Laufe meines Lebens habe
ich mehrere Pipste kennengelernt,
viele Kardindle, eine Menge Bischofe.
Aber Grinder des Opus Dei gibt es
nur einen — auch wenn er ein so
armer Sunder ist wie ich. Ich bin
ganz davon Uberzeugt, dafs der Herr
sich das Schlechteste ausgesucht hat,
was er finden konnte, damit so klar
wird, dafs das Werk von ihm ist.
Doch Gott wird von euch
Rechenschaft fordern, weil ihr in
meiner Nahe gewesen seid, denn er
hat mir den Geist des Opus Dei
anvertraut, und ich habe ihn an euch
weitergegeben.«



Es war wohl 1955, als zwei
Leiterinnen vom Zentralassessorat
des Opus Dei in Rom Monsignore
Pedro Altabella, Kanoniker an St.
Peter, besuchten. Er war mit dem
Vater seit 1934 befreundet. Im Laufe
des Gesprachs dufSerte Altabella, sie
seien sich der Bedeutung des
Grunders jetzt noch nicht wirklich
bewuist, doch werde der Moment
kommen, da man den Namen von
Josemaria Escriva auch noch im
letzten Winkel der Erde horen
werde. Als die beiden das dem Vater
erzahlten, meinte dieser in aller
Einfachheit: »Meine Tochter, es
stimmt. Deswegen bete ich jeden Tag,
hingestreckt auf den Boden, den
Psalm Miserere.«

Er hatte einen grofSen Widerwillen
gegen jede Art von Kult um seine
Person, denn das Opus Dei, erklarte
er, »ist nicht mein Werk, es ist von
Gott und nur von Gott« . Fur sich
selbst beanspruchte er nur eine sehr



bescheidene Rolle: »Im Werk ist alles
von Gott«, wiederholte er, »nichts ist
von mir, doch wohlwissend, daf$
Gott, um zu den Menschen zu
sprechen, sich sogar der Eselin des
Bileam bediente.«

In der Gewifsheit des
ubernatirlichen Ursprungs des Opus
Dei blickte er zuversichtlich in die
Zukunft: Wenn er einmal vor Gott
uber sein Tun Rechenschaft
abzulegen habe, wirden andere die
Arbeit fortfiithren. Gottlob hinterliefs
er sein Werk fest gefliigt und bis ins
Letzte »wie in Stein gemeifselt«, so
dafd es den zerstorerischen Kraften
der Zeit sowie der Schwerfalligkeit
und dem schwachen Willen der
Menschen im Falle eines Falles
standhalten wtirde. Der Griunder
hatte in der Tat alles, was zum Wesen
des Werkes gehorte, im Codex, also
im Eigenrecht des Werkes
festgehalten. Dort war der Geist
genau beschrieben. Der Codex, sagte



der Grunder seinen Kindern, ist
»endgultig, heilig und

unverletzlich« . Und im Glauben an
den gottlichen Beistand gab er seinen
Sohnen zu bedenken, dafs »in vielen
Institutionen gewodhnlich ein
Erdbeben entsteht, wenn der
Grunder verschwindet«. Und weiter:
»Ich bin da ganz unbesorgt: Im Opus
Dei wird das nicht geschehen.«

Doch auch bei treuester Aufnahme
des Geistes des Werkes bliebe sein
Eigenrecht toter Buchstabe, hitte der
Grunder es nicht lebendig
weitergegeben, als eine Art
Lebensstil und Tradition, als
Spiritualitéat, die der Art und Weise,
sich zu heiligen, Kontinuitat in der
Zeit gibt. Beharrlich und liebevoll
kiummerte er sich personlich darum,
es dem geistlichen Leben seiner
Kinder einzuverleiben. In Vortragen,
Betrachtungen, Beisammensein gab
er ihnen praktische Anweisungen,
vertrauliche Ratschldge und



erlauterte ihnen einzelne Momente
der Geschichte des Werkes. In einem
dieser familidren Beisammensein
kam einmal zur Sprache, daf3 Alvaro
im Begriff sei, ein Buch zu
publizieren. Der Grinder begann
dann laut dariiber nachzudenken,
welche Bucher er gerne schreiben
wirde; doch auf einmal gab er
seinen Gedanken eine unerwartete
Wendung. Er wies Alvaro auf die
Gesichter der Anwesenden hin und
rief aus: »Schau dir diese Bibliothek
an! Das sind meine Werke!«

Doch das Opus Dei zu verwirklichen
bestand nicht nur darin, einigen
ausgewdhlten Seelen einen Weg der
Heiligkeit im menschlichen Alltag zu
zeigen. Der gottliche Plan war
universal ausgelegt, um tberall das
christliche Leben von Mannern und
Frauen zu erneuern; dieser Geist der
Erneuerung loderte als
Grundungscharisma in der Seele des
Grunders. Er sollte nach Gottes



Willen eine breite Spur in der
Geschichte hinterlassen. Und Gott
bediente sich des Griinders, den
Geist des Opus Dei in der Geschichte
der Menschheit wirksam werden zu
lassen. Daflir war er Gott personlich
und direkt verantwortlich: »Ich bin
der Griinder, sagte er, »und ich
weif3, was der Herr von mir verlangt
hat. Wirde ich meine Verantwortung
delegieren und mich ihr entziehen,
dann setzte ich meine Seele aufs
Spiel und der Herr wiirde mich sehr
streng zur Verantwortung ziehen.«

Er konnte sich frei bewegen, aber er
war nicht frei, um hinsichtlich seiner
Sendung Kompromisse einzugehen.
»Ich habe«, erklarte er, »die Aufgabe,
das zu verteidigen, was dem Herrn
gehort, und sollte es mein Leben
kosten, denn er hat mich gebeten, es
dafiir einzusetzen.« Grofde
Schwierigkeiten und Widerstande
waren dabei abzusehen. Er mulfste
nicht nur »einen Berg von



Unmoglichkeiten« bewéltigen; von
Anfang an sah er sich einem Klima
ausgesetzt, in dem »das brutalste
Unverstandnis« herrschte.

kK 3k

Er lebte aus dem Glauben und
betonte, er wiirde nie »an der
Gottlichkeit des Werkes noch an
seiner Verwirklichung zweifeln«,
selbst wenn Gott es zulassen sollte,
daf$ er in dem Unternehmen allein
bliebe. Er hoffte gegen alle Hoffnung,
dafd sich dem Werk Apostel
anschliefen wiirden. »Es werden
viele kommen: Gott wird es
machen!« schrieb er in seinen
Aufzeichnungen im Jahr 1930. Und
als sich seine vielen Gefolgsleute
schon zu einer Familie formten,
begann er allmdhlich sein Charisma
als »Vater, Lehrer und Fiithrer von
Heiligen« zu leben.

Die geistliche Vaterschaft, weit und
fruchtbar wie die der Patriarchen im



Alten Testament, erfiillte ganz seine
Seele. Deshalb sollte — so sein
Wunsch - einmal auf seinem
Grabstein stehen: GENUIT FILIOS ET
FILIAS.

Anfangs war es ihm noch gar nicht
so bewuf3t, dafd er Trager dieser
Vaterschaft war. Allméahlich
erkannte er jedoch tiberrascht, dafs
sie nicht rein spiritueller Natur war,
sondern sich mit Zuneigung, mit
einer glihenden Zuneigung verband.
Er bemerkte auch, dafs diese Liebe
nicht nur Teil eines Gefiihls war; es
handelte sich eher um eine
menschliche und tibernaturliche
Bindung an jene, die ihm auf dem
Weg des Werkes folgten. Das weckte
in ihm die Angst, er konnte dem
Herrn Liebe schuldig bleiben. Doch
Gott zeigte ihm, daf$ er ihn um so
mehr liebte, je mehr er seine Kinder
liebte. Dann tiberkam ihn ein
anderer Zweifel. Wiirde seine Liebe
denn ausreichen, wenn sie



gleichermafsen allen galt? »Wenn wir
einmal Tausende sind, aus der
ganzen Welt, werden wir uns da
noch in gleicher Weise lieben? Werde
ich meine Kinder dann noch so
lieben, wie ich sie jetzt liebe, da sie
wenige sind?« fragte er sich.

Die Jahre vergingen, die Familie
wuchs, und der Vater konnte seinen
Kindern aus eigener Erfahrung
sagen: »Ich freue mich, euch sagen
zu konnen, dafs meine Zuneigung zu
euch so intensiv ist wie damals,
obwohl ihr jetzt Tausende seid, und
dafs ich jedes einzelne meiner Kinder
aus ganzer Seele liebe, als ware es
mein einziges. Der Herr, der mein
Herz geweitet und zu all dem
Wunderbaren befahigt hat, wird
auch eure Herzen weiten, wenn ihr
euch nicht von ihm trennt.«

Im Grunde war die Liebe des Vaters
ein charakteristischer und
wesentlicher Zug des Geistes des



Opus Dei. Sie war Folge seiner
Vaterschaft; und diese wiederum war
eine Gabe des Heiligen Geistes, der
ihn dazu bewegte, diese Liebe zu
verbreiten, sie sich vermehren zu
lassen, indem er andere mit ihr
ansteckte. Voll Dankbarkeit erhob er
daher wie der heilige Paulus seine
Seele zu Gott, »nach dessen Namen
jedes Geschlecht im Himmel und auf
der Erde benannt wird« . Seine
geistliche Vaterschatft, die er mit dem
Beistand Gottes ibernommen hatte,
lebte er »aus dem vollen Bewufdtsein,
dafs ich nur dazu auf Erden bin, sie
zu verwirklichen«.

Seine Kinder, bezeugt sein Bruder
Santiago, »nannten ihn Vater, aber er
war wie eine gute Mutter, wie die
gute und liebevolle Mutter einer
Familie« . Er umsorgte sie. Er merkte
sofort, wenn einer abgenommen
oder Kopfschmerzen hatte oder neue
Kleidung brauchte. Seine Ratschlige
hatten oft einen miutterlichen Ton:



»Mach Dir jetzt keine Sorgen um die
Leitung Deiner Regiong, schrieb er
einem Consiliarius in Amerika,
»schlafe ordentlich, ifS und ruh Dich
aus.« Wenn er keine Nachrichten
erhielt, flirchtete er, dafs sich seine
Kinder in Gefahr befanden; und
dann gab er keine Ruhe, bis er
wuliste, dafs sie gesund und wohlauf
waren.

Eines Morgens erwachte Rom bei
starkem Schneefall. Zwei Frauen der
hauswirtschaftlichen Verwaltung
waren schon vor sechs Uhr in der
Frih zum Markt gefahren. Zwei
Stunden spater wollte der Vater
wissen, ob sie Ketten auf den Reifen
hatten. Er bat darum, sobald sie
zuruck seien, ihn zu
benachrichtigen. Als der Vater kurz
darauf erfuhr, daf$ alles in Ordnung
war, meinte er: »Gott sei Dank.
Richte ihnen von mir aus, sie hatten
uns die ganze Zeit die Arme gekreuzt
halten lassen, um dafiir zu beten,



dafd ihnen nichts passiert. Sie sollen
das nicht wieder tun.«

Der Vater spurte, was in seinen
Kindern vorging, und nahm auch
noch den leisesten Verdrufs wahr. So
erkundigte er sich, nachdem er ein
Foto von einigen seiner Tochter aus
Mexiko eingehend betrachtet hatte,
konkret nach einer von ihnen. Und
tatsachlich, sie hatte eine grofiere
Sorge.

Als der Vater eines Tages sehr mude
wirkte, gab ihm einer seiner Sohne,
ein Arzt, den Rat: »Vater, was Sie tun
mussen, ist, versuchen zu schlafen.«
»Wenn ich schliefe, wiirde ich euch
nicht lieben«, antwortete der Vater.
»Es ist die Liebe, die mir den Schlaf
raubt.«

Der Vater war seinen Kindern nahe
und hielt sich doch gleichzeitig
zuruck. Nahe, wenn er ihnen,
wahrend sie beisammen safden,
Neuigkeiten aus der Familie des



Werkes berichtete, wenn er ihnen als
Vater vertrauensvoll sein Herz
offnete, wenn er ihnen vom Fortgang
des Werkes und seiner Ausbreitung
in der Welt erzahlte. Doch aus
Klugheit behielt er schmerzliche
Ereignisse, Widerwartigkeiten und
Schwierigkeiten in der
Leitungsarbeit fur sich. Zudem hatte
er als Grinder Erfahrungen gemacht,
die er niemandem mitteilen wollte
und die er seit den ersten Zeiten
streng fir sich behielt. Diese
Zuruckhaltung stellte keine Schranke
dar. Im Umgang mit seinen Kindern
herrschten volles Vertrauen und
Natirlichkeit. Die Naturlichkeit eines
Vaters und Freundes. Dabei erlaubte
er sich, sie liebevoll zu titulieren:
»Halunke, Gauner, Rauber« oder
»Spitzbube«, und gelangte damit bis
auf den Grund ihres Herzens. Ein
besonders liebevoller Ton pragte
seine Briefe, wenn er wufste, dafs
jemand in einer schwierigen
Situation oder krank war. So schrieb



er beispielsweise: »Lieber Quinito!
Jesus moge Dich beschitzen. Wer
konnte Dich, Du Rauber, mehr lieben
als der Vater? Auf dieser Erde
niemand. Ist das klar?«

Und ein anderer: »Lieber Michael!
Jesus moge Dich beschiitzen. Ich
habe Dich in meinem vorigen Brief
Spitzbube genannt, aber das war zu
wenig, Du Saufer. Es lebe der Jerez!
Jetzt im Ernst: Laf Dich pflegen, so
wirst Du schneller wieder zu Kréften
kommen.«

Es machte ihn nicht verlegen, die
Tiefe und die Griinde fiir seine Liebe
offen zu bekennen: »Ich liebe euch,
welil ihr Kinder Gottes seid, weil ihr
euch frei dazu entschlossen habt,
meine Kinder zu sein, weil ihr euch
bemiht, heilig zu werden, weil ihr
sehr treu und sehr nett seid: Alle
meine Kinder sind das. Ich liebe euch
mit derselben Liebe, die eure Mitter
fir euch empfinden — mit eurem Leib



und eurer Seele, mit euren Tugenden
und euren Fehlern. Meine Kinder,
ich freue mich sehr, so mit euch
sprechen zu kdnnen! Wenn ich euch
einmal irgendwo begegne, werde ich
nicht in der Lage sein, es so zu tun.
Ich gestehe, daf$ ich mir manchmal
Zwang antun muf3, um nicht weich
zu werden, damit euch nicht ein paar
Tranen in Erinnerung bleiben und
ich euch nicht standig sage, wie sehr
ich euch liebe ... Denn ich liebe euch
mit demselben Herzen, mit dem ich
den Vater, den Sohn und den
Heiligen Geist und die seligste
Jungfrau liebe; mit demselben
Herzen, mit dem ich meine Mutter
und meinen Vater liebte. Ich liebe
euch wie alle Miitter der Welt
zusammen genommen: jeden in
gleicher Weise, vom ersten bis zum
letzten.«

Physisch gesehen fiel es ihm schwer,
sich von seinen Kindern zu trennen.
Geistlich gesehen waren ihm alle



nahe. Von Rom aus wanderten seine
Gedanken zu jenen, die draufden in
der weiten Welt waren. War er
aufierhalb Roms, beeilte er sich, die
Romerinnen und Romer nicht allein
zu lassen: »Mit Herz und Kopf bin ich
weiterhin mitten unter Euchg,
schrieb er aus London an den
Generalrat.

Seine Kinder waren sein Stolz und
seine Stiarke. »Was hdtte ich ohne
euch getan?« fragte er sich. »Ich
spure, wie dringend ich euch
brauche; jeder von euch ist meine
Starke. Das ist so sehr die Wahrheit,
dafd ich euch in meinem Gebet oft
voller Stolz dem Herrn zeige, wie die
Miitter ihre Kinder herzeigen; und
immer muf$ ich sagen: Herr, schau
nicht auf mich, ne respicias peccata
mea [schau nicht auf meine Stinden]
... Ich mufste, Herr — so fuge ich hinzu
—, wie ein Wurm vor dir liegen, mit
dem Gesicht zum Boden. Aber schau
auf meine Kinder. Schau auf diese



Pracht von Sohnen, von Tochtern, die
dir ihre Jugend geben, ihr reines
Herz; schau auf ihre Tugenden ... Ich
schmuicke mich mit eurer taglichen
Hingabe, meine Kinder, und so habe
ich eine gewisse Autoritat, um mit
unserem Herrn zu sprechen. Seht
ihr? Das ist meine
Beglaubigungsurkunde: eure
Hingabe.«

Der Vater war wachsam und
losgeldst von allem in dieser Welt;
von allem aufder von seinen Kindern,
die, wie er sagte, seine »Versuchung«
waren, um die Arbeit zu
unterbrechen und mit ihnen
zusammen zu sein. Andererseits
diente ihm ihre Zuneigung, die
Aufmerksamkeit ihrer Liebe, mit der
sie seine Fursorge erwiderten, dazu,
sein inneres Leben zu
vervollkommnen, wie er ihnen
anvertraute: »Mein Herz hangt an
meinen Kindern; ich verberge das
nicht, und ich denke, dafs ihr es



merkt. Doch es ist etwas, das mich zu
Gott fuhrt: Ihr drangt mich, treuer zu
sein, und ich mochte gern immer
treuer sein, auch um euretwillen.«

Ein einfacher liebevoller Satz war
ihm ein Trost, auch wenn er von
einem Kind kam, das er physisch nie
kennengelernt hatte. So machte ihm
ein Brief, den er inmitten einer
grofsen Enttauschung erhielt, eine
solche Freude, daf er umgehend an
den Consiliarius von Spanien
schrieb: »]Jenes »Vater, wir lieben Sie
sehr¢, das mir ein Bergarbeiter
schreibt, um dann mehr oder
weniger noch hinzuzufiigen: >Seien
Sie nicht traurig, leiden Sie nicht, ist
mir sehr nahegegangen.«

Die Liebe des Vaters und ihre
Erwiderung schufen eine Beziehung,
die dem ganzen Werk einen
menschlich und ubernatirlich
starken Zusammenhalt, die ihm
Einheit verlieh.



2. Temperament und Charakter

Die Liebe des Vaters zu seinen
Kindern war eine Gabe Gottes, die
ihrer Heiligung diente. Seine
Vaterschaft und ihre Kindschaft
waren nicht etwas Vorlaufiges,
sondern wiirden tiber den Tod
hinaus fortbestehen, wie er ihnen
erklarte: »Wenn der Herr mich
einmal zu sich gerufen haben wird,
werden fast alle von euch — das ist
das Gesetz des Lebens — noch auf
Erden sein. Erinnert euch dann an
das, was euch der Vater gesagt hat:
Ich liebe euch sehr, sehr, wie
verriuckt; aber ich will, dafs ihr treu
seid. Vergefst das nicht: Seid treu. Ich
werde euch auch dann lieben, wenn
ich diese Welt verlassen habe und
dank der unendlichen gottlichen
Barmherzigkeit hingegangen bin, um
mich Gottes zu erfreuen. Seid sicher,
dafs ich euch dann noch mehr lieben
werde.«



In Gesprachen und Beisammensein
mit seinen Sohnen und Tochtern
verwies der Vater immer wieder auf
den ubernatirlichen Grund, der
seine Zuneigung lenkte: »Meine
Tochter« sagte er ihnen, »ich liebe
euch sehr, aber ich mochte euch
heilig.« Andere Male fragte er seine
Sohne, die um ihn waren: »Meine
Sohne, wifdt ihr, warum ich euch so
sehr liebe?« Es entstand fiir einen
Moment Stille, und der Vater fuhr
fort: »Weil ich das Blut Christi in
euch pulsieren sehe.«

Eine vorrangige Liebespflicht des
Vaters bestand in der Bildung seiner
Kinder im Geist des Werkes. Seine
Kinder hatten wie alle Menschen
Fehler und Unvollkommenheiten,
und manche kannten das Opus Dei
erst seit wenigen Monaten. Seiner
Pflicht, Lehrer und Fiithrer von
Heiligen zu sein, kam er
unermudlich nach: bei einer
Unterhaltung, wenn er einen Rat



erteilte, anlafSlich einer
Nachldassigkeit, einer schlecht
verrichteten Arbeit oder mangelnden
Urteilsvermogens. Der Vater sah
alles, nicht nur die vom Aufwischen
verbrauchten Hande seiner Tochter.
Wenn er einmal einen kraftigen
Tadel erteilen muiste, brach sein
Temperament, das nicht gerade sanft
war, durch.

Manchmal gentigte ein Blick, um eine
Lehre zu erteilen. Auch eine einfache
Geste des Vaters konnte zu einer
unvergefllichen Lektion werden, was
allerdings nicht sehr oft geschah.
Eines Tages af$ der Vater im kleinen
Géstespeisezimmer eines Zentrums
des Werkes in einer landlichen
Gegend. Als man ihm Wein
einschenkte, bemerkte er, dafs es sich
um einen Markenwein handelte. Er
wollte die Flasche sehen und hatte
recht mit seiner Vermutung, auch
wenn die Marke nicht sonderlich
exquisit war. Im ndchsten Moment



stand er vom Tisch auf, dankte und
ging weg, ohne zu essen. Es war eine
Lektion der Nuichternheit. Eine Art
und Weise zu sagen, daf$ er fir sich
keine Ausnahmen wollte und es
keinen Anlaf$ fiir etwas
AuflergewoOhnliches gab. Diese
Lektion der Armut war fiir eine der
Hausangestellten der Anlaf3, sich
dem Werk anzuschliefSen.

Viele Jahre lang pflegte der Vater den
ein oder anderen seiner Sohne, der
erst vor kurzem ins Romische Kolleg
gekommen war, wenn er ihm auf
einem Flur oder in einem der
Innenhofe der Villa Tevere
begegnete, zu einer kurzen Runde
einzuladen. Der Vater hangte sich
dann gerne bei seinem Begleiter ein,
und sie durchquerten plaudernd
Zimmerfluchten, Innenhofe,
Kapellen ... Ab und zu entdeckte der
Vater einen kleinen Schaden: einen
feinen Kratzer an der Wand, einen
Riegel, der nicht richtig schlof3, einen



Fleck auf dem Fufdboden. Nicht dafs
er auf der Jagd nach Fehlern war,
vielmehr besafs er einen sechsten
Sinn, fehlerhafte Dinge zu entdecken,
an denen viele vorbeigelaufen
waren, ohne sie zu bemerken, weil er
die Welt mit Augen sah, »deren
Pupillen die Liebe geweitet hatte«.

Hielt jemand den Stundenplan nicht
ein, warf eine Tlr zu oder war ein
Werkzeug nicht an seinem Platz,
schmerzte ihn das tief. Hinter diesen
Kleinigkeiten verbarg sich eine
Mifdachtung der kleinen Dinge, es
war schlecht getane Arbeit; und es
war ein Zeichen von fehlender Liebe
und Gottesgegenwart; letztlich
Nachlassigkeiten, die langfristig zu
geistlicher Lauheit fihren wiirden.
Handelte es sich um einen grofieren
Schaden, versammelte er das ganze
Romische Kolleg. Hatte niemand den
Defekt bemerkt? Waren sie im
Begriff, unachtsam zu werden?
Hatten sie ihn nicht tausend Mal



sagen horen, dafd die grofden Seelen
sehr auf die kleinen Dinge achten?

Sicher ist, dafs er »vor, wahrend und
nach« einer Zurechtweisung mehr
litt, als derjenige, dem der Tadel galt.
Doch es war seine Pflicht, seine
Kinder zurechtzuweisen, um sie Gott
naherzubringen. Es war ein Akt der
Liebe. Hatte er die Sache auf sich
beruhen lassen, hatte das bedeutet,
wie er seinen Kindern darlegte, »daf$
ich weder Gott noch euch liebte« .
Tatsache ist, dafs er tadelte, wenn
immer es notwendig war. Er kannte
dabei keine falsche Riicksicht: Er
korrigierte unabhéngig von Stellung,
Erfahrung, Alter oder
Gesundheitszustand des Betroffenen.
Unermiudlich wiederholte er wie
Hammerschldge Richtlinien und
Lehren zu Fragen der Ordnung, der
Armut, der Pflege der kleinen Dinge,
des Abschliefdens von Arbeiten. War
etwa ein Auftrag nicht erledigt
worden, erkundigte er sich, was man



zu tun gedenke. Begann dann der
Verantwortliche Entschuldigungen
zu stammeln: »Nun, es ist so, dafs ...«,
unterbrach ihn der Vater auf der
Stelle. »Es ist so, daf«, »Ich glaubte,
dafs« und »Ich dachte, dafd« waren
drei schreckliche »kleine Teufel«, die
er aus dem Mund seiner Kinder nicht
horen wollte. Er niitzte dann die
Gelegenheit, sie zu lehren, ihre
Pflichten mit Initiative, mit Liebe, mit
allen funf Sinnen zu erfillen, indem
sie sich der Dinge und ihrer
Erledigung beherzt annahmen.
Gehorchen, erklarte er seinen
Kindern, ist nicht etwas
Mechanisches, ein blindes Sich-
fihren-Lassen: »Im Opus Dei, meine
Kinder, gehorchen wir mit dem Kopf
und mit dem Willen; nicht wie
Kadaver. Mit Kadavern kann ich
nichts anfangen; die begrabe ich
pietatvoll.«

Die Zeugen waren sich alle darin
einig, dafd der Vater nicht die Ruhe



verlor, wenn er sich an die harte
Arbeit des Zurechtweisens machte.
Und wenn er jemanden getadelt
hatte, kimmerte er sich darum, den
Betroffenen mit einem Lacheln oder
einem netten Wort wieder
aufzumuntern. Seinen Kindern riet
er: »Mafsigt Euer Temperament und
fallt keine Entscheidungen, wenn Ihr
mude oder schlecht gelaunt seid.
Wenn Ihr gelitten habt, lafst nicht
auch die anderen noch leiden, denn
wir toten einander schon genug ab,
ohne daifs wir es wollen.«

Der Vater kimmerte sich nicht nur
um jeden einzelnen, sondern auch
um den angemessenen Stil und die
den Zentren des Werkes eigene
Atmosphare. Sein Beispiel und seine
Wachsamkeit legte er in alles hinein.

%k %k sk
Vielleicht 1af3t sich das Verhalten des

Vaters Frauen gegentiber am besten
mit > Ritterlichkeit<« umschreiben. Ein



Wort, das zahlreiche Tugenden
einschliefdt: Loyalitat,
Ehrenhaftigkeit, Eleganz,
Rechtschaffenheit, Hoflichkeit,
Zuruckhaltung etc. Seinen Vater
beschrieb er in diesem Sinne gern als
einen »christlichen Ehrenmann«.
Von Kind auf war ihm diese Haltung
vertraut — zweitrangig, zweifellos,
aber sehr bezeichnend -, die sein
Elternhaus und sein eigenes
Verhalten Frauen gegeniiber pragte.
Dorita Calvo erzahlt, dafs bei ihrer
ersten Begegnung mit dem Vater im
Studentinnenheim Zurbaran — das
war im Jahr 1945 - etwas geschah,
was sie beeindruckte: »Als ich dem
Vater den Vortritt lassen wollte, fiel
mir seine schlichte und ritterliche
Art auf, denn er lief es nicht zu, vor
mir den Raum zu betreten.« Auch
Kurt Hruska, sein Zahnarzt in Rom,
beobachtete dhnliches: »Wenn er
sich mit jemandem auf dem
Praxisflur befand, trat er einen
Schritt zurtick und liefs den Damen



hoflich den Vortritt.« Und noch ein
drittes Zeugnis, ein Brief an eine
Nichte, bestatigt seine hofliche
Zuvorkommenbheit. Er verabschiedet
sich darin folgendermafien: »Fir
Mama, Papa (als Frauen mufst Thr
immer den Vortritt haben) und fir
jedes Deiner Geschwister viele Kisse.
Fur Dich aufierdem eine Umarmung
und einen liebevollen Segen von
Josemaria. Ich schicke Dir eine sehr
hiibsche Medaille.«

Zweifellos war diese Hoflichkeit — im
Grunde Demut - Zeichen der guten
Erziehung, die Josemaria als Kind
genossen und sich zeitlebens
bewahrt hatte. Er sah von einer
Vorrangstellung ab, die ihm auf
Grund seiner priesterlichen Wiirde
zustand und gesellschaftlich gang
und gdbe war. Diese seine hofliche
Art steht jedenfalls in krassem
Gegensatz zu seinem Verhalten,
wenn er als Vater zurechtweisen



mufdte und dabei dufsere Formen
nicht zu achten schien.

Das geschah seinen Tochtern
gegenuber mehr als einmal.
Encarnacion Ortega bezeugt: »Er
hatte einen energischen und starken
Charakter, mit dem er sein Leben
lang zu kampfen hatte. Ich kann
mich erinnern, daf$ er mich
manchmal, nachdem er mich sehr
energisch zurechtgewiesen hatte, fir
die heftige Art um Verzeihung bat,
obwohl er den Grund fiir den Tadel
aufrechterhielt.«

Eine andere seiner Tochter erganzt
dieses Zeugnis durch folgende Worte
des Vaters: »Ich liebe meine Tochter
mehr als eine Mutter, auch wenn ich
sie nie gesehen habe. Aber wenn ich
nicht laut geworden wére, ware es
mit dem Werk nichts geworden.«

Er liefd sich als Vater und geistlicher
Lehrer auch niemals durch falsche
Rucksichten, weil es sich um Frauen



handelte, daran hindern, kleine
Hysterien oder Launen seiner
Tochter zu tadeln. So geschah es in
Villa delle Rose, die in einem
jammerlich verschmutzten Zustand
ubernommen wurde, in dem sich
nur die Mause wohlfiihlten, die
durch Rdume und tber Gange liefen.
Die drei Auxiliarnumerarierinnen,
die nach Castelgandolfo gefahren
waren, um das Haus herzurichten,
das kunftig Bildungskursen und
Tagungen dienen sollte, malten sich
aus, welche Angste sie nachts
durchstehen wiirden. Und eine von
ihnen, Concha Andrés, sagte zum
Vater, sie wollten zu dritt in einem
Zimmer schlafen. Dazu meinte er:
»Meine Tochter, wenn ihr euch jetzt
firchtet, wie werde ich euch dann in
Kirze nach Afrika, in den Kongo ...
oder sonstwohin schicken konnen?
Nein, meine Tochter, seid stark, und
jede schlafe in ihrem Zimmer.«

kK 3k



Zweifellos forderte der Vater sich
selbst nicht weniger. Er hielt sich
heroisch an die klare Devise: »im
Schrittmafs Gottes, auch wenn es das
Leben kosten sollte« . Dieser Satz half
ihm, ausdauernd und starkmiitig zu
sein und alles, was ihm den Weg zu
Gott verstellte, energisch zu
beseitigen, Vorsatze rasch
auszufiihren, keine Ausflichte
zuzulassen nach dem Motto: das sei
das letzte Mal gewesen. »Ich glaube
nicht an die letzten Male«, sagte er,
»das letzte Mal ist schon gewesen!«

Und wer sollte dem Griinder
gegenuber die erforderlichen
Korrekturen vornehmen? Nach dem
zu urteilen, was er seinen Kindern
vermittelte, hatte er den echten
Wunsch, sich restlos zu fugen: »Ich
waére nur zu gern nicht im Opus Deig,
sagte er, »um sofort um die
Aufnahme zu bitten, der Letzte zu
sein und im Gehorsam das Leben zu
verbringen.«



Bis zur endgtltigen Approbation
1950 hatte der Grunder, um den
Geist des Werkes unversehrt zu
bewahren, in >kindlichem Ringenc«
dem Heiligen Stuhl die Zustimmung
abzutrotzen, dafs er als Prasident
Ermahnungen seitens der Mitglieder
des Werkes erhalten diirfe. Das
richtete sich gegen eine
jahrhundertealte Tradition. Als
Prasident sollte er seinen
Untergebenen in nichts unterworfen
sein. Den Grunder uiberzeugte dieses
Argument jedoch nicht. Er sah
keinen Grund, weshalb ihm nicht
diese wunderbare Hilfe fiir seine
Heiligung zuteil werden sollte,
wahrend alle anderen Mitglieder in
ihren Genuf$ kamen. Und so
argumentierte er: »Allen meinen
Kindern steht ein Mittel zur
Verfiigung, das aus dem Evangelium
stammt und in der briderlichen
Zurechtweisung besteht. Durch
dieses Procedere verfiigen alle
anderen — auch wenn es ihnen



wehtut und sie sich iilberwinden
mussen und, wenn sie sie
empfangen, demitig und abgetotet
sein mussen — uber ein wunderbares
Mittel der Heiligung. Und ich, der ich
ein armer Mensch bin, und jene, die
mir folgen werden, die zwar besser
als ich, aber auch nur arme
Menschen sein werden, wir sollten
dieses Mittel der Heiligung nicht
haben?«

Schliefdlich erreichte er, was er
wollte. Der Heilige Stuhl approbierte
die Funktion der Custodes des
Generalprasidenten — heute: des
Pralaten — des Opus Dei. Die Aufgabe
der Custoden — damals Alvaro del
Portillo und Javier Echevarria —
bestand darin, den Vater in allen
geistlichen und materiellen Belangen
zu mahnen, ihn zu beraten und ihm
zu helfen. Damit konnte der Vater
seinen nachdriicklichen Wunsch, zu
gehorchen, befriedigen. Er 6ffnete
den Custoden seine Seele, beachtete



ihre Anregungen, beriet sich mit
ihnen hinsichtlich seines
Arbeitsprogramms. Und wenn er ein
Zentrum besuchte, iiberliefd er sich
den Handen des Direktors in allem,
was den Stundenplan und die
Hausordnung betraf. »Hier befiehlst
dug, sagte er ihm. Mehr als einmal,
erzahlt Javier Echevarria, forderte
der Vater ihn und Alvaro del Portillo
auf, ihn bei der Liebe Gottes und der
Liebe zu ihm auf alles Notwendige
hinzuweisen. »Ohne mir etwas
durchgehen zu lassen«, drangte er
sie.

Der Vater war aufderordentlich
gelehrig und bereit, sein Urteil in
einer bereits abgeschlossenen
Angelegenheit zu dndern, sobald er
uber neue Daten oder Informationen
verfugte, die ein erneutes Studium
nahelegten, oder weil er dachte, er
habe sich geirrt. Er zégerte nicht,
seinen Standpunkt zu dndern, denn,
so sagte er: »Ich bin kein Fluf3, der



nicht zuruckfliefSen kann.« Er
berichtigte sich gern und betonte:
»Berichtigen macht die Seele
geschmeidig« . Seinen Sohnen
erzihlte er, daf$ zweifellos eine der
Gnaden, die der Herr ihm schon vor
langer Zeit gewdhrt habe, seine
Freude daruber sei, sich zu
berichtigen; das sei keineswegs »eine
Demitigung des Verstandes« . Der
Vater gab oftmals zu, sich geirrt zu
haben, so dafs er seinen Custoden
Javier Echevarria daran erinnerte,
ihm frei alles zu sagen, denn, so
versicherte er, »ich brauche und bin
aus tiefster Seele dankbar fiir jedes
Licht, um mich zu berichtigen, um
besser zu werden, um etwas zu
andern, was bereits entschieden
worden sein mage.

kK kK
Gott hatte ihm ganz ohne Zweifel

zahlreiche Gaben gewéhrt, die fur
seine Sendung wichtig waren. Sie zu



entfalten und zu verfeinern
erforderte von ihm eine andauernde
Askese, die von der Liebe geleitet
war und darauf abzielte, ein
geeignetes Werkzeug fur die Plane
Gottes zu werden, auch wenn er sich
immer fur ein ungeeignetes und
taubes Instrument hielt.

Wenn wir nun die signifikantesten
Zuge seines Charakters beleuchten,
fallt auf, wie die noch formlosen
Eigenschaften des Kindes mit den
Jahren Gestalt annahmen, nicht als
Folge eines biologischen Prozesses,
sondern als Folge seiner
Anstrengung, mit Hilfe der Eltern
und der Gnade seine Leidenschaften
zu zugeln und seine Fehler zu
korrigieren. Er bdndigte seine
naturlichen Neigungen, doch blieben
die Grundziige seiner Personlichkeit
weiterhin erkennbar.

Sein Temperament war voll Kraft
und Ungestum. Er war noch ein



Kind, als er einmal wiitend den
vollen Teller an die Wand warf, weil
ihm das vorgesetzte Essen nicht
schmeckte. Hatten sich Gaste
angemeldet, pflegte er sich unter
dem Bett zu verstecken, weil er sich
genierte, so sagte er, den Besuch zu
begrifien. Seine Mutter liefs ihm
diese unbegriindete Schiichternheit
jedoch nicht durchgehen und
bedeutete ihm, unter dem Bett
hervorzukriechen und sich zu
zeigen.

Er war etwa elf, als er nach dem Tod
seiner drei jingeren Schwestern
seiner alteren Schwester und ihren
Freundinnen beim Spiel zusah. Sie
waren dabei, ein Kartenhaus zu
bauen, als Josemaria vollig
unerwartet mit einem einzigen
Handstreich die ganze Konstruktion
umwarf. »Genau so macht es Gott
mit den Menscheng, rechtfertigte er
seine Aktion. »Du baust dir ein
Schlof3, und wenn es schon fast fertig



ist, reifst Gott es nieder.« (Zu diesem
Zeitpunkt war ihm das Geheimnis
von Leid und Kreuz zweifellos noch
nicht aufgegangen; die Begebenheit
indes zeigt die Fahigkeit seiner Seele,
sich in den Schmerz
hineinzuversetzen.)

Auch in der Schule blieb sein
impulsives Temperament nicht
verborgen. Als ihn eines Tages der
Mathematikprofessor an die Tafel
rief und ihm unter anderem eine
Frage stellte, die sie noch nicht
behandelt hatten, schleuderte
Josemaria entriistet tiber die
Ungerechtigkeit den Schwamm
gegen die Tafel, drehte sich um und
ging protestierend an seinen Platz
zuruck.

Ungestim und Schiichternheit,
Ungeduld und Energie, Rebellion und
Gerechtigkeitssinn kennzeichneten
sein Temperament. Zudem war er
starrsinnig, wobei er diese



Eigenschaft dank der festen Hand
seiner Eltern bald iberwinden
konnte. Sein kindlicher Starrsinn
verwandelte sich nach vielen
Kémpfen in Hartnéckigkeit.
Wahrend seines Aufenthalts in
Saragossa, in jenen Jahren, als er
geduldig und beharrlich das Domine,
ut videam! betete, erlangte der
zukunftige Grinder Beharrlichkeit
und Festigkeit, die er »heilige
Hartndckigkeit« nannte.

Die letzten Hinweise auf sein
jugendlich sprihendes und
impulsives Temperament enthalten
seine Aufzeichnungen. Hier halt er
insbesondere die aggressive
Emporung fest, mit der er auf
Beleidigungen reagierte, die ihm auf
den StrafSen Madrids in den Jahren
1930 und 1931 zugefiigt wurden.
Unter titanischer Kraftanstrengung
gelang es ihm schliefdlich, seinen
Charakter bis zu dem Punkt zu
zugeln, dafs er sein Ungestiim mit



Gelassenheit und seine Starke mit
Milde zu vereinbaren lernte. Wer
hétte je gedacht, dafd aus dem
explosiven Jugendlichen ein »Mann
des Friedens« werden konnte? »Nach
so vielen Jahren bestandigen und
bruderlichen Umgangs weifdt Du
gute, schrieb er an Casimiro Morcillo,
»daifs ich ein Mann des Friedens bin
und dafd ich dem Herrn eine
unerschitterlich gute Laune und ein
vollkommenes Fehlen von Zorn
verdanke. Ich kann mich daher mit
niemandem streiten.«

In der Tat, nachdem der Fehler
seiner Ubermaéfiigen
Leidenschaftlichkeit einmal
bezwungen und von jeder Schlacke
gereinigt war, wufSte er sein
lebhaftes Temperament harmonisch
mit Liebenswiirdigkeit im Umgang
zu verbinden. Das bezeugen jene, die
ihn am besten kannten. Javier
Echevarria beschreibt ihn als
»charakterlich fest und stark, rasch



entschlossen und klar im Denkenx.
Und er fiigt hinzu: »Jedoch zeigte er
sich sein Leben lang immer
umgéanglich, liebevoll und
liebenswiirdig, entgegenkommend
und aufmerksam den Bedirfnissen
der anderen gegeniiber.« Sich an
seine immer nur kurzen
Begegnungen mit dem Grunder
erinnernd, sagt Dr. Hruska, sein
Zahnarzt, »man habe den Eindruck
gewonnen, er habe etwas
Magnetisches an sich gehabt, eine
Kraft und eine Ausstrahlung, die
allen, die sich ihm niherten, das
Gefiihl gab, erhoben und leicht wie
eine Feder geworden zu sein [...].
Wenn er in die Praxis kam, empfand
ich grofse Freude: mit ihm kam ein
Hauch Gluck und Heiterkeit herein,
wie wenn ich ein Beruhigungsmittel
genommen hatte.«

Sein Temperament, das nun einmal
leidenschaftlich werden konnte, kam
in seinen Worten und Gesten zum



Ausdruck. Nicht aus mangelnder
Selbstbeherrschung, sondern im
Eifer des Gefechts konnte sich seine
Energie im Bewaltigen schwieriger
Aufgaben, bei Zurechtweisungen und
vor allem, wenn es um die
Verteidigung seines geistlichen Erbes
in Wort und Tat ging, entladen. Wie
hétte er als Grinder ohne diesen
ungestimen Charakter von
unbandiger Starke, Dynamik und
heiliger Leidenschaftlichkeit
bestehen kdnnen? Wie hdtte er sonst
das Unmogliche 16sen und
ungezihlte Hindernisse beseitigen
konnen in pausenlosem Kampf? Wie
hétte er es sonst geschafft, den Kopf
mit vielversprechenden Projekten
voll zu haben und gleichzeitig eine
Menge Sorgen zu bewaltigen, die
einen Grofdunternehmer
niedergedruckt hatten? Wo also
lagen die Vorteile seines spezifischen
Charakters?



Um sein impulsives Temperament zu
bandigen, mufste er einen
fortwdhrenden asketischen Kampf
fihren; und diese tiberbordende
Energiequelle, die er ganz in den
Dienst seines Grundungsauftrages
stellte, erlaubte es ihm, das Opus Dei
kihn und energisch voranzubringen.
Denn sonst, sagte der Griunder, ware
es mit dem Werk nichts geworden.

Ein anderer Charakterzug des
kleinen Josemaria, der sich, wie
bereits erwidhnt, in seinem Verhalten
Gasten gegentuiber dufderte, war jene
Mischung aus Verschdmtheit und
Schiichternheit, die er empfand,
wenn Gaste ihn zum Mittelpunkt
ihrer Aufmerksamkeit machten.
Alles Spektakuldre war ihm zuwider,
er wollte sich nicht hervortun.
Hauptrollen lagen ihm nicht. Er
liebte die Einfachheit und
Naturlichkeit und scheute alles
Geschraubte, Feierliche und
Geklnstelte.



An sein Motto »verborgen bleiben
und verschwinden«, das seinem
Charakter so sehr entsprach , hielt er
sich, soweit nur moglich. Doch
handelte es sich dabei um mehr als
nur eine personliche
Verhaltensregel. Es ist »der klare
Wille Gottes fiir mich« , schreibt er
1934. Es betraf einen Wesenszug des
Geistes, den er als Grinder des Opus
Dei empfangen hatte.

3. Die Torheiten der Heiligen

Ein Heiliger — was ist das? Ein
Mensch, der versunken lebt in Gott,
der sich aufmerksam um die
liebevolle Erfillung des gottlichen
Willens bemiuht und bereit ist, ihm
mit all seinen Kréften zu dienen.
Heilig ist, wer sich brennend danach
sehnt, immer mehr in Gott zu leben,
der Kopf und Herz bei Gott hat und
ihm leidenschaftlich sein ganzes
Leben zur Verfiigung stellt.



Ein solches Verhalten kann als
aufergewohnlich, ja als aus dem
Gleichgewicht geraten, als maflos,
absonderlich, befremdlich und als
irrational betrachtet werden. Nur
aus seinem Bezogensein auf Gott, der
die Ursache seiner »Verrtuicktheitenc
ist, ist der Heilige zu verstehen. Wie
ein Verliebter ist er ganz erfullt von
allem, was die geliebte Person, in
seinem Fall Gott, betrifft. Ist es daher
verwunderlich, dafd der Heilige die
»Torheiten eines Verliebtens,
Verzickungen und die
»Verrucktheiten der Liebec«
durchmacht? Der Grunder dazu: »Die
Verrtuicktheiten — Torheiten — der
Heiligen sind weder Verrucktheiten
noch Absonderlichkeiten: Sie sind
vernunftige Weisen des Wirkens
Gottes in den Seelen, zugeschnitten
auf die Zeit, die konkreten
gesellschaftlichen Umstdnde, die
besonderen Bediirfnisse seiner
Kirche und der Menschheit im



jeweiligen Augenblick der
Geschichte.«

Die grofden Heiligengestalten sind
gewoOhnlich mit einer gottlichen
Sendung fiir die Menschen
beauftragt. Berufen, Volker zu
bekehren, die Botschaft des
Evangeliums in die Herzen der
Menschen zu tragen oder den Lauf
der Geschichte zu verandern,
mussen sie Werkzeuge Gottes,
gelehrige Kinder in seinen Handen
sein und eine gigantische Arbeit
leisten. Gott verleiht ihnen die Kraft
dazu, er verwendet sie als gefiigige
Werkzeuge — als Propheten, Apostel,
Reformer und Griinder — und steht
ihnen mit seiner Gnade bei. Die
grofden Heiligen sind wie Ruder, die
Gott verwendet, um die Welt neu
auszurichten. Es ist daher nicht
verwunderlich, wenn sie
hoffnungslos mit ihrer Umgebung
zusammenstofSen und fur Traumer
und Phantasten, ja fir Verriickte,



Héretiker und Schwarmer gehalten
werden. Was sonst konnen sie
erwarten als Verachtung, Ablehnung,
Verfolgung.

»Wir missen davon Uiberzeugt sein,
dafd die Heiligen — wir halten uns
nicht fur Heilige, aber wir wollen
heilig werden — notwendigerweise
unbequem sind, schrieb der
Grunder 1932, weil sie »durch ihr
Beispiel und ihr Wort fiir jene
Gewissen, die mit der Sunde
paktieren, einen dauernden Anlaf3
der Beunruhigung darstellen.«

Wer also darum kampft, heilig zu
werden, ist, das war Escriva von
Anfang an bewufst, fur die
Gesellschaft, in der er lebt, lastig und
hinderlich. Unschwer stand ihm vor
Augen, was ihn und seine Kinder bei
der Umsetzung der apostolischen
Projekte in der ganzen Welt
erwartete. Sein erstes Bemiihen galt
daher der Bildung jener, die ihm



folgten. »Wer nicht entschlossen ist,
wirklich heilig zu werden, soll
gehen«, sagte er ihnen. Der Heilige
ist unbequem. »Doch das bedeutet
nicht, daf$ er unertréaglich sein
miuifsSte. Sein Eifer darf niemals bitter,
seine Zurechtweisung niemals
verletzend, sein Beispiel niemals eine
moralische Ohrfeige sein, mit der er
seinen Gegnern ins Gesicht schlagt.«

Bittere Erfahrungen der Ablehnung
und des Widerspruchs im Laufe der
Jahre liefSen den Griinder nicht ohne
eine Prise Humor wiederholen, dafs
der Heilige als unbequem
empfunden wird: »Ich denke oft, daf3
Gott, unser Herr, mit uns auch seinen
Spaf$ hat: Er legt Wiinsche der
Heiligkeit in unser Herz ... und siehe
da, die Heiligen waren immer oder
fast immer Storenfriede ...
unbequem, dickkopfig.«

Escrivas Streben nach Heiligkeit und
das grofsziigige Wirken der Gnade



durch ihn bewirkten, dafs er bei den
Leuten im Ruf eines Wundertaters
stand. In den vierziger Jahren war er
in Spanien als >der wundertatige
Priester< bekannt. Seinem Wesen
nach konnte ihm nichts mehr
zuwider sein. Nichts widersprach
seinem Motto »mich verbergen und
verschwinden« mehr als die
Tatsache, als 6ffentliches Kuriosum
erachtet zu werden, als exotischer
Vogel, wie er sagte. Und er machte
sich Luft: »Ich verstehe nicht, warum
sie kommen wollen, um mich zu
sehen, der ich ein beleibter und
unbedeutender Priester bin. Sie
kommen, um den komischen Vogel
zu besichtigen, um zu sehen, ob ich
Wunder wirke: Was soll das mit den
Wundern! Es geschehen Dinge, die
nach dem Urteil der Leute tiber das
Normale hinausgehen, aber es sind
gewohnliche Dinge. Und wenn der
Herr etwas machen mochte, was
uber das Normale hinausgeht, ist es



der Herr, der es wirkt, nicht ich,
nicht dieser Priester.«

Um den Geist des Opus Dei
beispielhaft leben zu konnen, bat er
Gott, ihn nicht aus der gewohnlichen
Vorsehung, die ihm hinreichend
auflergewohnlich erschien,
herauszunehmen und das Ringen
seiner Kinder um Heiligkeit sowie
sein eigenes unbeachtet bleiben zu
lassen. Fur sie sollte nicht gelten, dafs
es zwei Heilige braucht, um einen
auszuhalten. Das Wunder des
Gewohnlichen war ihm genug. »Ich
bin ein Feind von allem, was tiber
das Normale hinausgeht. Mir
widerstreben Phantastereien«,
versicherte er ihnen, denn man mufd
»mit beiden Beinen auf dem Boden
stehen, um Gott wirklich zu dienen,
und andererseits dabei immer auf
ihn ausgerichtet sein« . Der Vater
war ohne jeden Zweifel Realist. Der
Traumerei stutzte er sofort die
Flugel. Er lehrte seine Kinder, daf3 es



in ihrem Leben nur selten
Gelegenheit zu glanzvollen
heroischen Leistungen und
aufsehenerregenden Grofdtaten
geben werde. Die Heiligkeit lag fur
ihn im standigen Fluf$ des Lebens, in
den sich wiederholenden Situationen
und Ereignissen, im Normalen,
Alltaglichen, Gewohnlichen. Es sind
die kleinen Sorgen eines jeden Tages,
die Schwierigkeiten, die sich taglich
einstellen und die wir aus Liebe zu
Gott meistern, die dazu beitragen,
uns zu heiligen. So erkldarte er es
seinen Kindern: »Es ereignen sich
genau jene kleinen Dinge, denen
man mit Liebe — in omnibus caritas!
[in allem die Liebe] — begegnet und
die uns heiligen miissen. Wenn es
nicht so wire, ware dieses Leben der
Kinder Gottes in seinem Opus Dei
schon so etwas wie der Himmel. Und
das kann nicht sein: Den Himmel
mussen wir uns hier mit Hilfe der
kleinen Dinge des taglichen Lebens
erst verdienen. Wer sonst soll uns



heiligen, etwa Bruder Johannes aus
Stidamerika?«

Der Vater bemiihte sich, in seine
gewohnlichen Aufgaben Liebe
hineinzulegen, jeden Tag ein wenig
mehr. Es war ein glihendes Ringen
mit sich selbst, um in der Liebe mehr
und mehr zu wachsen. Javier
Echevarria hielt manche seiner
Aussagen fest. Im folgenden eine
seiner Bemerkungen zur
Verfeinerung der Liebe: »Man kann
jemandem etwas schenken, indem
man eine Firma telefonisch
beauftragt; man kann einen anderen
bitten oder sich selbst aufmachen, es
zu besorgen. Der Empfanger wird
vielleicht nicht wissen, welcher Weg
gewdahlt wurde, doch sind Zuneigung
und Anteilnahme des Schenkenden
offensichtlich unterschiedlich, je
nachdem. Gott sieht unsere
Absichten: Es geht nicht darum, eine
Pflicht zu erfiillen, sondern zu
lieben!«



Sein Leben verzehrte sich
stillschweigend in einer
tiefinnerlichen Liebe. Das Feuer
seiner Liebe hatte eine besondere
Note, war Ausdruck seines
personlichen Stils. Wie der Maler
sich durch einen unverwechselbaren
Pinselstrich von anderen Malern
unterscheidet, so ist es auch bei den
Heiligen. Der Akzent, den der Vater
setzte, trug das Siegel der
Verliebtheit. Seine Sprache war die
eines Verliebten; seine Traume und
seine Gesten waren die eines
Verliebten. Er sprach davon, den
Herrn >zu umwerben«< und ihm »den
Hof zu macheng; auf gottliche Weise
menschliche Liebeslieder zu singen;
er sprach von >Gott liebkosenc ... »bis
uber beide Ohren verliebt seinc« ...
»unser Leben vergottlichenc ... »vom
Herrn eine Liebkosung erhaltenc ...
»uns in Gott versenkenx« ...

Er winschte den Tag herbei, an dem
seine Tochter die Materie fir die



Feier der heiligen Messe, Wein und
Brot, als Weintrauben und Getreide
selbst anbauen wiirden. »Es geht
darumc, erklarte er ihnen, »Gott, der
in unseren Hinden zur Welt kommt,
zu liebkosen, indem wir die Gestalten
vorbereiten, damit er in sie
hinabsteige.« Als er einmal, wie er es
zu tun pflegte, im Vorbeigehen an
einem Tabernakel eine seiner tiefen
und bedéchtigen Kniebeugen
gemacht hatte, wandte er sich erneut
dem Tabernakel zu, um mit
vernehmlicher Stimme um
Verzeihung zu bitten: »Verzeih mir,
Jesus, denn ich war mit dem Herzen
nicht dabei.«

Seine Schriften und Predigten sind
voll von Auerungen der Liebe: stark
und mystisch, zart und glihend:
»Betrachte das Schonste und Grofite
auf der Erde ... was die Vernunft und
die geistigen Kréfte erfreut ... was
dem Korper und den Sinnen wohltut
... Die Welt und die anderen Welten,



die in der Nacht hertiberleuchten:
das ganze Universum. Denke dir alle
Winsche deines Herzens erfillt ...
Das alles ist nichts, nichts und
weniger als nichts im Vergleich mit
diesem meinem Gott — deinem Gott!
Diesem unendlichen Schatz, dieser
kostbaren Perle, gedemiitigt, Sklave
geworden, zum Nichts geworden in
der Gestalt eines Knechtes im Stall,
wo er geboren werden wollte. In der
Werkstatt Josefs, im Leiden, im
schmachvollen Tod ... Und in der
Torheit seiner Liebe in der Heiligen
Eucharistie.«

Die Predigt des Vaters — nicht ohne
selbst Beispiel zu geben - fiihrte
direkt zu Gott, bevor sie sich in
apostolischem Wirken auf der
ganzen Welt niederschlug. Worum es
ihm ging, ist mit einem Wort gesagt:
»sich vergdottlichen« . Dafiir empfahl
er, eine gottliche Route, »den rechten
Weg einzuschlagen, den Weg der
heiligsten Menschheit Jesu Christi.



[...] Christus nachfolgen: darin
besteht das Geheimnis. Ihn so sehr
aus der Nahe begleiten, daf$ wir mit
ihm zusammen leben wie die ersten
Zwolf; so nahe, dafd wir mit ihm eins
werden [...]. Aber vergef3t eines
nicht: Bei Jesus sein heif$t auch mit
Sicherheit seinem Kreuz begegnen.
Wenn wir uns in die Hand Gottes
geben, lafst er es hdufig zu, dafl wir
den Schmerz spuren, Einsamkeit,
Widerwartigkeiten, Verleumdungen,
uble Nachrede, Spott, von innen und
von aufSen; denn er mochte uns nach
seinem Bild und Gleichnis gestalten,
und so erlaubt er auch, dafs man uns
fur verrickt halt und Narren nennt.«

Verliebt in Christus, eins mit
Christus. Der Grunder des Opus Dei
Iud dazu ein, den Schatz der
Gotteskindschaft zu entdecken, das
Fundament des christlichen Lebens,
das es den Glaubigen des Opus Dei
ermoglicht, »in einem gleichzeitig
glihenden und aufrichtigen,



zartlichen und tiefen Wunsch, als
seine Bruder und Schwestern, als
Kinder Gottes des Vaters Jesus
Christus nachzuahmen und immer in
der Gegenwart Gottes zu sein. Eine
Kindschaft, die zu einem Leben des
Glaubens an die gottliche Vorsehung
fihrt und eine gelassene und frohe
Hingabe an den gottlichen Willen
schenkt.«

kK 3k

Der Reichtum, den die heiligste
Menschheit Christi in sich birgt,
nahrte das innere Leben des Vaters.
Er liebte Gott so sehr, dafd er alle
menschlichen Gefiihle der Liebe auf
eine Ubernaturliche und mystische
Ebene hob. Aus Liebe verwandelte er
seine Arbeit und seine Erholung in
kontemplatives Leben. Aus Liebe
bemiihte er sich, das quid divinum,
jenes gottliche Etwas, wie eine
kostbare Perle in allen Ereignissen,
ob bedeutend oder geringfiigig, zu



entdecken. In kindlicher Liebe
nahrte sich sein geistliches Leben aus
der uns von Christus erlangten
Gotteskindschaft. Im Handeln aus
Liebe zu Gott gewann all sein Tun bis
in die winzigsten Akte der
Dienstbereitschaft einen
ubernatirlichen Wert. Wie kann
man die menschlichen Tugenden
vernachldssigen oder geringachten,
da sie doch unser Leben
gewissermaifien wie ein Netz tragen.
Mit einer Prise Humor schreibt er im
Weg: »Denken wir ja nicht, daf3
unsere scheinbar heiligmafdige
Tugend etwas wert sei, wenn sie
nicht mit den elementaren Tugenden
der Christen verknupft ist. Das hief3e,
Juwelen auf der Unterwdsche
tragen.«

Die menschlichen Tugenden, die
einen Apostel, der inmitten der
Gesellschaft lebt, kennzeichnen
mussen, sind keine beliebige
Haltung, sondern Fundament der



ubernaturlichen Tugenden, wenn
wir uns bemiuhen, sie auf die
ubernatiirliche Ebene zu heben. »Es
ist wahr, dafs niemand ohne die
Gnade Christi gerettet wird. Doch
einem Menschen, der ein Minimum
an Rechtschaffenheit bewahrt und
pflegt, wird Gott den Weg ebnen;
dieser Mensch wird heilig werden
konnen, weil er es verstanden hat,
als guter Mensch zu leben.«

»Ich konnte nicht sagen, schreibt er
an anderer Stelle, »welche der
naturlichen Tugenden die wichtigste
ist, denn das hadngt davon ab, unter
welchem Gesichtspunkt wir sie
betrachten. AufSerdem ist diese Frage
uberfliussig, weil es nicht darum geht,
nur die eine Tugend oder allenfalls
einige Tugenden zu praktizieren:
Notwendig ist vielmehr, dafs wir
darum kdmpfen, sie alle zu erwerben
und zu leben. Jede einzelne Tugend
hangt mit allen anderen zusammen,;
so macht uns etwa das Bemiihen um



die Aufrichtigkeit auch gerecht, froh,
klug und gelassen.«

Der Vater lebte die menschlichen
Tugenden im taglichen Leben
unauffallig. Grof3ziigig legte er sein
Herz und seine gute Erziehung noch
in die gewohnlichsten Handlungen.
Im familidren und gesellschaftlichen
Umgang verhielt er sich sehr
feinfiihlig. Er versuchte, sowohl die
Vorlieben eines jeden wie auch das,
was ihm unangenehm war,
herauszufinden; er wartete den
geeigneten Moment ab, um
jemandem etwas mitzuteilen, oder
sah ganz davon ab; im Gesprach
verstand er es, zuzuhoren, nicht
unnotig zu unterbrechen; er mafiigte
seine Ungeduld; er vermied
Diskussionen, begegnete jedem mit
Respekt und Liebenswiirdigkeit und
vermied den Mufdiggang; zu Hause
achtete er auf gepflegte Kleidung,
wahrte Ordnung und hatte einen
Blick fur Dinge, die in Ordnung zu



bringen waren. Alles das — zweifellos
im Hause der Eltern erlernt — gehorte
zum festen Bestand seiner Tugenden,
von der Zuvorkommenbheit bis zur
Selbstverleugnung. Getan aus Liebe
zu Gott, nahrte es sein
kontemplatives Leben.

Rein menschliche Erwagungen und
Kriterien wendete der Griinder gerne
auf das geistliche Leben an, wenn er
beispielsweise schreibt: »Jeder hat in
seinem Leben Leid erfahren. Es
zeugt nicht von gutem Geschmack,
wenn jemand davon spricht und so
das geistliche Verdienst verliert, das
darin liegen mag.« Man hétte wohl
erwartet, dafd jemand, der aus Liebe
zu Christus in seinem Leben so viel
gelitten hat, daran eine
bedeutendere Uberlegung gekniipft
hatte als die, vom Verlust eines
ubernaturlichen Verdienstes zu
sprechen, wie er es bei anderen
Gelegenheiten getan hat, etwa wenn
er schreibt: »Der Anblick eines



Kruzifixes ist mir Grund genug, dafs
ich nicht wage, von meinen Leiden
zu sprechen.« Aber nicht darum geht
es ihm, sondern um ein Gespur fur
gutes Benehmen und
Wohlerzogenheit, um ein Gespur fiir
menschlichen Umgang, der, von sich
selbst zu sprechen, sich zum
Mittelpunkt des Gesprachs zu
machen und die Mitmenschen mit
den eigenen Noten zu beschweren,
»schlechten Geschmack« verrat und
wenig elegant ist.

Die praktische Frommigkeit des
Grinders war immer auch Ausdruck
des Geistes des Opus Dei. So war sein
Umgang mit den Engeln voll
Vertrauen, Naturlichkeit und
Verehrung. Diese Andacht wurde
ihm gewissermafien schon in die
Wiege gelegt. Bereits als kleines Kind
betete er: »Mein Schutzengel, du
guter Begleiter, verlafd mich nicht,
weder bei Tag noch bei Nacht.« Nie
unterliefd er dieses Gebet. Aus dem



stdndigen Umgang mit den Engeln
erwuchs eine echte Freundschaft. Als
junger Priester begann er dann auch,
seinen sogenannten Dienstengel
anzurufen. So stark war sein Glaube,
dafl er in seinen Personlichen
Aufzeichnungen eine Reihe von
Gebetserhorungen durch Einwirken
der Engel festhielt: »Ich beanspruche
nicht, daf8 die Engel mir gehorchen,
schreibt er. »Aber ich bin mir
vollkommen sicher, daf$ die heiligen
Engel mich immer horen.«

In diesem Zusammenhang erzihlt
Alvaro del Portillo, dafd der Vater,
wenn er nach dem abendlichen
Beisammensein mit seinen Sohnen
den Raum verliefs, stets einen kurzen
Augenblick innehielt, bevor er tiiber
die Turschwelle trat, um seinen
beiden Engeln den Vortritt zu lassen.
Diese Geste der Hoflichkeit
bemerkten nur jene, die in das
Geheimnis eingeweiht waren. Zeigt
sie nicht den lebendigen Glauben des



Grunders und die natiirliche Art und
Weise seines Umgangs mit den
Schutzengeln? Erinnert sie nicht
auch an seine Gewohnheit, anderen
den Vortritt zu lassen?

* %k ok

Unter allen christlichen Tugenden,
die der Grunder praktizierte, ist eine
besonders hervorzuheben, seine
Grofdherzigkeit. Unter anderem weil
sie viele andere naturliche Tugenden
voraussetzt und weil sie direkt und
schnell zur vollkommenen Hingabe
fihrt und den Menschen befahigt,
sich Gott ganz zu geben. Josemaria
trug diese moralische Kraft schon als
Junge in seinem Herzen, so daf$ er
sich an einem Wintertag Gott mit
einem Mal bedingungslos hingab, als
er die Spuren blofSer FufSe im Schnee
gewahrte. Wenn Escriva von dieser
Tugend spricht, steht ihm, so scheint
es, seine ganze Jugendzeit vor Augen:
»Grofdherzigkeit, das bedeutet:



grofdes Herz, weite Seele, offen fur
viele. Sie ist die Kraft, die uns
befdahigt, aus uns herauszutreten und
uns bereitzumachen, Grofdes zum
Wohle aller zu vollbringen. Im
Grofdherzigen kann sich die
Engherzigkeit nicht einnisten;
Knauserei, egoistische Berechnung
und auf Vorteil bedachtes Intrigieren
kennt er nicht, denn der Grofsherzige
stellt seine Kraft vorbehaltlos in den
Dienst dessen, was sich lohnt. Er ist
fahig, sich selbst hinzugeben. Nur
geben genugt ihm nicht, er gibt sich
selbst. Und so geht ihm schliefdlich
der hochste Erweis von
Grofdherzigkeit auf: sich Gott
hinzugeben.«

Zeitlebens behielt der Vater diese
Seelengrofie, die er so sehr brauchte,
damit das Grindungscharisma seine
Wirksamkeit entfalten konnte, wie es
der Natur des Werkes, eines
universalen Unternehmens
gottlichen Ursprungs, entsprach.



Gleichzeitig mit der Erwdhlung zum
Grunder gewahrte ihm Gott das
standige Bewufstsein, daf$ von seiner
Seite keinerlei Verdienst vorlag. So
ruhte das geistliche Leben des Vaters
auf der radikalen Erkenntnis, dafs er
nichts vermochte und nichts war. Oft
qualifizierte er sich selbst als
»raudigen kleinen Eselg, als
»schmutzigen Putzlappeng, als
»taubes und ungeeignetes
Werkzeug, als »einen Sack von
Erbarmlichkeiten«, als »nichts und
weniger als nichts«. Er sah sich in
der Gegenwart Gottes als »Griinder
ohne Grundlage«, als »Schwéche, der
die Gnade Gottes beisteht«, als »einen
sehr grofSen Dummkopf«. Alles in
allem »ein armseliges Rinnsal von
Erbarmlichkeit und Liebe«, »ein
Suinder, der Jesus Christus wie
verruckt liebt«. Auf seinem Grabstein
sollte stehen: Peccator, Stuinder, mit
der Begriindung: »Denn das bin ich
und als solcher fiihle ich mich.«
Diese Definitionen kamen ihm



spontan von den Lippen, er mufSte
nicht erst lange danach suchen. So
bewegte er sich zwischen Gréfde und
Geringfuigigkeit, zwischen
GrofSherzigkeit und Demut.

Der Griinder erfiillte seine Sendung
grofdziigig und entschlossen, im
Schrittmafs Gottes, bis zur
Erschopfung. Er war ein Mann
bestandigen Gebetes, dank dessen er
das Opus Dei voranbrachte. »Javig,
erinnerte er einmal Javier
Echevarria, »merk dir fiirs Leben:
das einzige Mittel, das wir im Opus
Dei gehabt haben und immer haben
werden, ist das Gebet. Beten! Immer
beten! Denn auch wenn es einmal so
aussehen sollte, dafd wir tiber alle
menschlichen Mittel verfiigen, haben
wir sie gleichwohl nicht. Die
Quintessenz des Opus Dei ist allein
das Gebet.«

Er war wahrhaft ein Mann des
Gebetes; doch als Grunder eines



grofden apostolischen Unternehmens
war er auch zum Handeln berufen.
In einem wahrhaft beschaulichen
Leben vereinte er beide Aspekte. Das
lehrte er mit Wort und Beispiel auch
seine Kinder, denen er auf hundert
verschiedene Weisen nahelegte, sie
miufSten kontemplativ sein inmitten
der Welt.

Als der Vater an einem Nachmittag
im Sommer mit seinen S6hnen in
Castelgandolfo zusammen saf$ und
der Leiter zur gegebenen Stunde
darauf hinwies, es sei die Zeit fur das
Gebet gekommen, erwiderte der
Vater: »Und was wir jetzt gerade tun,
ist das etwas anderes als beten?«
Eine seiner Tochter erzahlt, dafs der
Vater einmal nach einer
Dreiviertelstunde Schreibtischarbeit
sagte: »Wahrend ich mich mit diesen
Papieren beschéftigte, war ich mit
meinem Kopf und meinem Herzen
beim Tabernakel; und das bin ich



eigentlich immer von meinem
Arbeitsplatz aus.«

Sein Programm war einfach: »Wir
mussen unser Leben vergottlichen,
wir mussen uns vergottlichen, uns
restlos in die Liebe Gottes versenken,
damit er durch einen jeden von uns
handeln kann.« Ein paar Sekunden -
ein Gedanke, ein Stofdgebet — waren
ihm genug, um einzutauchen in Gott.
Danach trug er das Feuer, das ihn in
seinem Inneren verzehrte, in seine
Aufgaben hinein; und er arbeitete
voll Eifer, indem er sich gab und
verausgabte, denn »die Werke Gottes
tun ist kein hiibsches Wortspiel,
sondern eine Einladung, sich aus
Liebe zu verausgaben« . Im
Gedanken an die vielen Menschen,
die das ubernaturliche Gespir
verloren und Gott zu dienen
vergessen haben, war der Vater
bestrebt, im verborgensten Eckchen
still und wirksam zu arbeiten. Er
hielt es fiir wunderbar und



beneidenswert, »sich im letzten
Winkel zum Wohl der Seelen zu
verschleifSenc.

Er gab sein Leben hin, indem er das
Opus Dei treu und gewissenhaft
verwirklichte. Arbeit gab es mehr als
genug. Was er 1964 in einem Brief
schrieb, hatte er an jedem anderen
Tag seines Lebens festhalten konnen:
»Ich habe viel Arbeit zu erledigen -
die Arbeit ist in unserem Opus Dei
eine ansteckende und unheilbare
Krankheit. Und ich brauche Euer
Gebet, damit ich diese ganze Arbeit
mit Schwung voranbringe und damit
ich gut, treu und froh bin.«

Der Grunder bahnte ungezahlten
Seelen neue Wege des inneren
Lebens, hob ihr religioses Sehnen
und Trachten und wies der
Gesellschaft neue Ziele. Es fehlten
ihm Arme, um von friih bis spat im
Weinberg des Herrn tatig zu sein.
Und wollte Gott, daf3 jene nicht



ausfielen, die er hatte: »Im Werk
konnen wir uns nicht den Luxus
leisten, krank zu sein. Ich pflege
daher den Herrn zu bitten, er moge
mich bis eine halbe Stunde vor
meinem Tod gesund erhalten. Es gibt
viel zu tun, und wir muissen wohlauf
sein, um fur Gott arbeiten zu konnen.
Deshalb miuift Ihr auf Euch
achtgeben, um erst im Alter, im
hohen Alter, ausgeprefit wie eine
Zitrone zu sterben, indem Ihr von
nun an den Willen des Herrn
annehmt.«

Starb eines seiner Kinder, verhehlte
der Vater nicht seinen Schmerz. Er
ging zum Tabernakel, um mit dem
Herrn zu sprechen und sich kindlich
zu beklagen. Doch dann kamen ihm
Gedanken wie: »Gott weifs mehr. Er
ist nicht wie ein Jager, der aus dem
Hinterhalt angreift. Gott ist wie ein
Gértner, der die Blumen pflegt, sie
begief3t, sie schiitzt; und er pfliickt sie
erst dann, wenn sie am schonsten



sind, kraftig und Uppig. Gott nimmt
die Seelen zu sich, wenn sie reif
sind.« Dann gab es keinen Grund
mehr, sich zu beklagen, auch wenn
es schmerzlich blieb, dafd Gott diese
seine Kinder zu sich genommen
hatte, die noch so viel in diesem
Leben héatten geben konnen.

4. Geistlicher Lehrer

Um die heiligste Menschheit Christi
besser betrachten zu konnen,
empfahl der Grinder, die
Leidensgeschichte des Herrn zu
lesen: »In den ersten Jahren meiner
priesterlichen Arbeit verschenkte ich
oft die Heilige Schrift oder Bilicher,
die das Leben Christi nacherzihlen.
Wir mussen sein Leben gut kennen,
es ganz im Kopf und im Herzen
tragen, damit wir es in jedem
Augenblick ohne die Hilfe eines
Buches mit geschlossenen Augen wie
einen Film vor unserem inneren
Blick vorbeiziehen lassen konnen.



Die Worte und Taten des Herrn
werden uns auf diese Weise in den
verschiedenen Situationen unseres
Lebens begleiten.«

[hn begliickte »das Wunder, dafd ein
Gott mit dem Herzen eines Menschen
liebt« ; und ihn verlangte danach,
sich jederzeit an die Leiden des
Erlosers zu erinnern, der, um die
Welt zu retten, liebt und leidet:
»Betrachten wir den Herrn, am
ganzen Leib geschunden aus Liebe
zu uns. Vor Jahrhunderten schrieb
ein geistlicher Autor ein Wort, das
der Wirklichkeit nahekommt, auch
wenn es sie nicht ganz erfaft: Der
Leib des Herrn ist ein Schaubild der
Schmerzen.«

Der Ton in den Schriften geistlicher
Autoren, die Escriva gern
verschenkte, ist dufSerst realistisch.
Der Traktat iiber Gebet und
Betrachtung des heiligen Petrus von
Alcantara aus dem Jahr 1533 ist in



einem geschliffenen, kraftvollen und
gelegentlich pathetischen Stil
gehalten. Im Ecce homo betrachten
wir Jesus mit der Dornenkrone:
»Wenn ich die Augen 6ffne und jenes
so schmerzliche Schaubild betrachte,
das sich mir darbietet, mochte es
mein Herz vor Schmerz zerreifSen
[...]. Versetze du dich an die Stelle
dessen, der leidet, und schau, was du
fihlen wirdest, wenn dich an einem
Korperteil, der so empfindlich ist wie
der Kopf, viele und lange Dornen, die
bis auf den Knochen eindringen,
stechen wiirden. Was sage ich
Dornen? Ware es ein einziger
Nadelstich, du konntest ihn kaum
ertragen.«

Das Leben Jesu Christi von Luis de
Granada stammt aus dem Jahr 1574.
Das Ecce Homo wird hier so
beschrieben: »Sieh, wie das gottliche
Antlitz ausschaut: angeschwollen
von den Schldgen, geschandet vom
Anspucken, zerkratzt von den



Dornen, von Blut tiberzogen, an
manchen Stellen von neuem und
frischem, an anderen von hafslichem
und schwarzlichem Blut. [...] Er
erschien so, dafd er dem, der er
gewesen war, nicht mehr dhnlich
sah, ja er glich kaum mehr einem
Menschen, vielmehr einem
Schaubild der Schmerzen, von der
Hand jener grausamen Maler und
jenes ublen Statthalters gezeichnet.«

Escriva verschenkte auch gern die
Geschichte der Heiligen Passion des
Jesuiten Luis de la Palma, 1624 in
Alcala herausgegeben. Barock und
wirdevoll im Stil, ist das Buch
gelehrt, fromm und tiberaus
wortreich. Die in beredter
Lebendigkeit geschilderten Szenen
pragen sich tief dem Gedéchtnis ein.
Die Szene, in der Jesus dem Volk
vorgefuhrt wird, beschreibt der
Verfasser so: »Seine Augen stromten
uber von Tranen, und Blut tropfte
von seinem Haupt; die Wangen



waren gelb, farblos, von Blut
verschmiert und geschdandet vom
Speichel, den sie ihm ins Antlitz
gespuckt hatten; seine Beine zitterten
vor Kalte wie auch vor Schwache,
und der ganze Korper war
gedemiitigt und gekrimmt von der
Last der Schmach und vom Schmerz.
Als Pilatus jenes Schaubild, elend
genug, um das Mitleid wilder Tiere
zu erregen und steinerne Herzen zu
erweichen, zur Seite und nahe bei
sich hatte, sprach er, als es still
wurde, mit lauter Stimme: [...] Ecce
Homo.«

Die klassischen Autoren waren voll
Realistik und Kraft. Der heilige
Petrus von Alcantara, ein
Franziskaner, entwirft ein gotisches
Schaubild, dessen Zuge stark vom
Schmerz gezeichnet sind. Der
Dominikaner Luis de Granada
zeichnet es renaissancehaft,
eingefarbt vom vergossenen Blut.
Escriva figt all dem in seiner Version



eine personliche Stellungnahme
hinzu. Er beschreibt die Verurteilung
Jesu zum Tode so:

»Die Dornenkrone, mit schweren
Schldgen ins Blut getrieben, macht
ihn zum Konig des Hohnes ... >Ave
Rex Iudaeorum!« — Sei gegrufdt, Konig
der Juden. Mit Schldgen verwunden
sie sein Haupt. Und sie ohrfeigen ihn
und spucken ihn an.

Mit Dornen gekront und mit Lumpen
aus Purpur bekleidet wird Jesus den
Juden vorgefiihrt: >Ecce homo!« Seht,
welch ein Mensch! Die
Hohenpriester und die Diener
beginnen von neuem zu schreien:
Kreuzige ihn! Kreuzige ihn!

Haben wir, du und ich, ihn nicht aufs
neue mit Dornen gekront, ihn
geohrfeigt und ihn angespuckt?

Nie wieder, Jesus, nie wieder ...«



Und seine Worte zum Ecce Homo:
»Das Herz erschaudert beim Anblick
der Heiligsten Menschheit unseres
Herrn, zu einer einzigen Wunde
geworden [...]. Blicke auf Jesus. Jede
Wunde klagt an, jede GeifSelstrieme
mahnt zur Reue wegen der
Beleidigungen, die du und ich ihm
zugefligt haben.«

In solchen Erwagungen, die zur Reue
und zu Vorsatzen fir ein neues
Leben bewegen, liegt die Kraft seines
Stils. Manchmal gentigt ein Blick Jesu
inmitten des Gewuhls der Menge, die
zum Kalvarienberg unterwegs ist:
»Lautes Stimmengewirr der Menge,
nur manchmal durch ein kurzes
Schweigen unterbrochen, wenn der
Blick des Herrn auf jemandem von
ihnen verweilt: Wer mir nachfolgen
will ... nehme téglich sein Kreuz auf
sich und so folge er mir!«

Das Betrachten des Leidens Christi
macht den Christen stark, fihrt ihn



naher an seinen Meister heran,
weckt in seiner Seele Regungen der
Reue und der Dankbarkeit. Doch gibt
es auch Seelen, die beim Gedanken
an die Passion des Herrn nicht in
Tranen des Schmerzes und der Liebe
ausbrechen. Konnte es sein, fragt
sich der Grinder, »dafs du und ich
das Geschehen nur betrachten,
jedoch nicht >erleben<«?« Und dann
erklart er uns, wie wir Jesus aus der
Nahe folgen konnen: »Schlag das
heilige Evangelium auf und lies die
Leidensgeschichte des Herrn. Aber
lies sie nicht nur, sondern erlebe sie.
Das ist ein grofSer Unterschied. Blof3
lesen heifdt sich Vergangenes in
Erinnerung rufen; miterleben aber
bedeutet dabeisein, unmittelbar am
Geschehen, das sich hier und jetzt
vollzieht, teilnehmen als einer mehr
unter den Anwesenden.«

Diese seine Weise der Betrachtung
flofs auch in sein Biichlein Der
Rosenkranz ein, das er 1931 ohne zu



unterbrechen niederschrieb, dem
Weg der geistlichen Kindschaft
folgend, den ihm der Herr — wie
schon erwdhnt — gewiesen hatte.
Jeder Christ sollte seiner Meinung
nach die Leidensgeschichte im
Gedéachtnis tragen, um sie nach
Belieben abrufen zu kénnen. Ja,
diese lebendige Gegenwart sollte die
Form aktiver Teilnahme am
Geschehen annehmen: »unsere
Schultern hinhalten, wenn sie ihn
geifseln, unseren Kopf fur die
Dornenkrone anbieten« . Besser
noch, sich in die Wunden des Herrn
versetzen.

Als Jesus nach vollbrachtem Opfer
entseelt am Kreuz hangt, alles
verloren scheint und EinsamKkeit die
Welt umfangt, bitten Nikodemus und
Josef von Arimathéa Pilatus mutig
um den Leichnam des Herrn: »Mit
ihnen will auch ich an das Kreuz
herantreten: mit der Warme meines
Herzens will ich Christus, seinem



erstarrten, kalten Leichnam, ganz
nahe sein ... Mit meinen Sihneakten
und Abtdotungen will ich ihn vom
Kreuz abnehmen ... Mit dem Linnen
eines reinen Lebens will ich ihn
einhullen. In meine Brust will ich ihn
einschliefden; in ihr soll er wie in
einem lebendigen Felsen geborgen
sein, und niemand kann ihn mir
entreifden. Ich will zu ihm sagen:
Ruhe dich aus, Herr! Auch wenn alle
dich verlassen und verachten ...
serviam! —ich will dir dienen, Herr.«

* %k ok

Der Grunder lebte in allem
gottverbunden. Kraft der
Lebenseinheit verwandelte er seine
Arbeit in Gebet und seine
Beschéftigungen in geistliche
Betrachtung. Er sprach gern von
einem »christlichen Materialismus,
von der gottlichen Spur, die in den
weltlichen Aufgaben zu entdecken
ist, und davon, dafd wir, »um



vergottlicht zu werden, zunachst
sehr menschlich sein mussen«:
»Nein, meine Kinder! Es darf kein
Doppelleben geben. Wenn wir
Christen sein wollen, konnen wir
diese Art von Bewuftseinsspaltung
nicht mitmachen; denn es gibt nur
ein einziges Leben, das aus Fleisch
und Blut besteht, und dieses einzige
Leben muf$ an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfullt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in den ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.«

So lebte und so lehrte er. Fur seine
Betrachtung schopfte er am liebsten
aus dem Evangelium: Er betrachtete
das Leben Jesu Christi, Marias und
der Apostel und die Begegnungen des
Herrn mit den Menschen von
damals. Er konnte sich in die
historische Erzéahlung
hineinversetzen. Als er einmal in der
heiligen Messe das Evangelium las,
jene Szene des Gesprachs Jesu mit



der Samariterin am Jakobsbrunnen,
das uns im 4. Kapitel bei Johannes
uberliefert ist, entschlipften ihm die
Worte: »Was fiir eine Frau!« Nach
der Messe erklarte er dem
Ministranten, wie sehr er diese Frau
bewunderte, die trotz ihrer
Erbarmlichkeiten einer der wenigen
Menschen war, die in Jesus den
Messias erkannten und sich
aufmachten, andere fiir ihn zu
gewinnen.

Einige wenige Worte gentigten ihm,
um seinen Zuhorern den Charakter
jener Personen, die uns im
Evangelium begegnen, zu
erschliefden; und wenige Worte
veranlaf$ten ihn zu ausfihrlichen
Kommentaren, die gleichermafden
von einer tiefen tibernatirlichen
Sicht und von gesundem
Menschenverstand zeugten. Etwa
wenn er sich dem heiligen Josef
zuwandte: »Jesus mufs Josef wohl
ahnlich gewesen sein: in seiner



Arbeitsweise, in seinem Charakter, in
seiner Redeweise. Kindheit und
Jugend Jesu — und darin sein Umgang
mit Josef — spiegeln sich wider in
seinem Wirklichkeitssinn, in seiner
Beobachtungsgabe, in seiner Art, sich
zu Tisch zu setzen und das Brot zu
brechen, in seiner Vorliebe dafiir, die
Lehre auf konkrete Weise, anhand
von alltdglichen Beispielen,
darzustellen.«

Wenn er das Leben Jesu betrachtete,
gefielen ihm ganz besonders die
Gleichnisse, die Sinne und
Vorstellung herausfordern und so
das kontemplative Leben befruchten:
»Um das Gebet zu erleichternc, riet
er, »ist es gut, selbst das Geistlichste
noch zu materialisieren, auf
Gleichnisse zurtiickzugreifen. Die
gottliche Lehre muf$ Giber unsere
Sinne in unseren Verstand und in
unser Herz gelangen: Somit wird es
dich nicht mehr wundern, dafd ich



mit so grofser Begeisterung von
Booten und Netzen zu euch spreche.«

Besonders gefiel ihm das Gleichnis
vom Hirt und den Schafen. Er sah
sich selbst als Schaf Christi und als
Hirt seiner Kinder im Opus Dei: »Das
Bild von Christus und seinen Schafen
zur Rechten und zur Linken
erscheint mir so liebenswert, dafs ich
es in der Kapelle, wo ich fur
gewohnlich die heilige Messe feiere,
habe darstellen lassen. Und an
anderen Orten habe ich als
Gebetsansporn die Worte des Herrn
anbringen lassen: Cognosco oves
meas et cognoscunt me meae [Ich
kenne meine Schafe und meine
Schafe kennen mich] (Joh 10, 14),
damit wir uns jederzeit daran
erinnern, dafs er, der Hirt der Herde,
uns tadelt oder unterweist und
belehrt.«

Auch um seine gottliche Sendung zu
beschreiben, griff er zu biblischen



Bildern, die er auf einzigartige Weise
verkntuipfte: »Wir kénnen die ganze
Herrlichkeit des gottlichen Rufes
begreifen. Die Hand Christi hat uns
vom Weizenfeld aufgelesen. Der
Samann prefdt die Weizenkorner in
seiner durchbohrten Hand, das Blut
Christi durchtrankt das Saatgut.
Dann wirft der Herr diesen Weizen
in den Wind, damit er im Sterben
Leben bringe und, in die Erde
gesenkt und begraben, sich in
goldenen Ahren vervielfachen
kann.«

Er war immer auf der Suche nach
dem Einfachen, dem Bekannten und
Verstandlichen. Er konnte die
einfachsten und alltaglichsten Dinge
ubernatiirlich auswerten. So fiihrte
ihn die Betrachtung der Natur
unmittelbar zu Gott, in die Sphére
des Gottlichen. Als er einmal in der
Nahe von Valencia am Strand des
Mittelmeeres entlangspazierte, fiel
sein Blick auf eine Baumreihe, die



die Kiiste von den Feldern trennte.
Die Badume waren vom Wind
zerzaust und verbogen und vom
Meersalz arg mitgenommen. »So sollt
ihr alle sein«, wandte er sich an seine
Begleiter, »Badume in der ersten
Reihe, die sich verschleifsen lassen,
um die anderen Baume der Kirche zu
schiitzen.«

Begebenheiten des taglichen Lebens,
die einen Bezug zum Evangelium
bargen, konnten ihn tief bewegen
und seine Betrachtung entziinden.
Mit Eindricken vom Landleben
eroffnete er eine seiner Homilien:
»Einmal — es ist schon sehr lange her
—waren wir unterwegs durch die
spanische Hochebene. Von der
Strafse aus sah ich in der Ferne eine
Szene, die mich innerlich bewegte
und die mir spéater oft beim Gebet
geholfen hat: Einige Manner
rammten Pflocke in die Erde,
spannten dann senkrechte Netze
zwischen die Pflocke und bauten so



eine Hurde. Eine Weile spater kamen
die Hirten mit ihren Schafen und
Lammern heran. Sie riefen die Tiere
beim Namen und fiihrten sie einzeln
in die Hirde hinein. Dort waren sie
nun alle zusammen, geborgen.«

Alles, was in ihm die Gegenwart
Gottes wachrief und ihn an seine
Sendung erinnerte, bezeichnete
Escriva als »Wecker«: Worte oder
Gegenstande, die ihn innerlich
aufrittelten. Zu diesen kleinen
»menschlichen Tricks«, wie er sie
auch nannte, zdahlten fir ihn nicht
nur fromme Dinge wie Kreuze,
Marienbilder oder Worte aus der
Heiligen Schrift. Es konnten die
verschiedensten Gegenstande sein:
Eselchen, Landkarten, eine Blume,
ein Familienfoto, ein Ziegelstein ...
Bereits 1928, in den ersten Jahren
seines Madridaufenthaltes, hatte er
auf seinem Arbeitstisch einen
Keramikteller aus Talavera stehen.
Er war zerbrochen und mit



Drahtklammern wieder
zusammengefliigt worden. In ihm sah
er das Bild seiner eigenen
Zerbrechlichkeit, das Gott in seiner
Liebe wieder zusammengefuigt hatte.

* %k ok

Der Griunder war ein Priester, der
nur von Gott sprach. So definierte er
sich auch gerne selbst. Er ging ganz
und gar in seiner apostolischen
Sendung auf und verwendete seine
ganze Kraft darauf, die Heiligung
inmitten der Welt zu predigen. Er tat
es mit Leib und Seele. Durch seinen
Umgang, anfangs mit Hunderten
junger Leute, dann mit Frauen und
Mannern — Priestern und Laien —,
besafs Escriva, dessen seelsorgerische
Arbeit eine Fiille von Gnaden
begleitete, eine schwer zu
ubertreffende Kenntnis der
menschlichen Seele. Seine Buicher
sollten Frauen und Méanner zu
Beterinnen und Betern mit



christlichem Urteilsvermogen
werden lassen. In ihnen gab er seine
priesterliche Erfahrung weiter, dabei
ist vieles autobiographischer Natur.
Er berichtet von seinen eigenen
Kampfen und Schwéachen, mit denen
Gott rechnet, damit wir Menschen
heilig werden: »Ich priife mein
Verhalten und erschrecke angesichts
der Unzahl meiner Nachlassigkeiten.
Ich brauche nur die wenigen
Stunden, seit ich heute morgen
aufgestanden bin, durchzugehen:
wie viel Mangel an Liebe und Treue
bereits. Dieses mein Verhalten
schmerzt mich, aber es raubt mir
nicht den Frieden. Ich werfe mich
vor Gott nieder und sage ihm mit
aller Klarheit, wie es um mich steht.
Sofort verspure ich die Sicherheit
seines Beistandes und hore ihn auf
dem Grunde meines Herzens
langsam sagen: Meus es tu, du bist
mein (Jes 43, 1)! Ich wufSte, wie du
bist, und ich weif$ es: also vorwarts!«



Der Grunder war nicht aufzuhalten.
Wie ein Eisbrecher bahnte er sich
und anderen den Weg. Aus eigener
Erfahrung spricht er zu uns von den
Schwierigkeiten, die sich ihm
entgegenstellten, von der Strategie,
der er folgte, und von den Mitteln,
die er einsetzte, um die Hindernisse
zu uberwinden. Und um aus Demut
nicht immer von sich selbst zu
sprechen, erzdhlt er vieles aus
seinem Leben in der dritten Person:
»Unser gemeinsamer Freund sagte
mit ungeheuchelter Demut: >Wie
man es schafft zu verzeihen, mufste
ich nicht erst lernen, denn der Herr
hat mir gezeigt, wie man liebt.«

Wenn es darum ging, von
vorbildhaftem Verhalten zu
sprechen, wahlte er die Anonymitat:
»Von einer Seele erzahlt man ...«, »Es
gab einmal einen armen Priester ...,
»Einer meiner Bekannten traumte
einmal ...«, »Ich weifd von jemandem,
der ...«. Schwichen hingegen zeigte



er offenherzig als Lehre fur die
anderen.

Charakteristisch fiir seine Predigten
und Schriften war die Wendung »du
und ich«< Der Zuhorer sollte sich
nicht alleingelassen fithlen, sondern
ermutigt und angespornt,
Entschlisse gemeinsam zu fassen. In
der geistlichen Leitung versdumte er
es nicht, den Seelen zu helfen, einen
Vorsatz zu fassen, auch wenn er noch
so klein war. Er versuchte nie, ihnen
eine bestimmte Gebetsmethode oder
einen ausdrucklichen geistlichen
Weg vorzuschreiben. Er fihrte die
Seelen auf einer ansteigenden Ebene
nach oben, half ihnen, ihr
Frommigkeitsleben zu intensivieren
und gleichzeitig Fehler und
Unvollkommenheiten auszumerzen.

Sein Wissen, seine Erfahrung und
seine Gabe, Rat zu erteilen, machten
Escriva zweifellos zu einem
Lehrmeister des inneren Lebens;



nicht zuletzt auch die Tatsache, dafs
er die Hohen, die zur Heiligkeit
fuhren, aus Erfahrung selbst kannte.
Die feinfiihligen Anregungen, von
denen seine Biicher voll sind, zeigen,
daf sein Wissen nicht vom
Horensagen oder aus der Theorie
kam, sondern Frucht der eigenen
Gewissenserforschung und des
asketischen Kampfes war.

»Erlaube mir«, schreibt er in der
Spur des Sdmanns, »daf$ ich dir
einige von den vielen klaren Zeichen
mangelnder Demut ins Gedachtnis
rufe:

zu denken, dafs das, was du tust oder
sagst, besser getan oder gesagt ist als
das der anderen;

immer deine eigenen Vorstellungen
durchsetzen zu wollen;

auf Auseinandersetzung zu bestehen,
wenn du im Unrecht bist, oder sie



stur und unerbittlich zu fithren -
falls du recht hast;

deine Meinung ungebeten und ohne
dafd die Nachstenliebe es verlangt,
zum besten zu geben ...«

Und so zahlt er etwa zwanzig weitere
Zeichen mangelnder Demut auf. Ein
solcher die Meister des inneren
Lebens kennzeichnender Scharfblick
ist Frucht des Bemuhens, sich selbst
von Fehlern zu befreien: »Die
personlichen Fehler sind um so
deutlicher erkennbar, je weiter man
auf dem Weg des inneren Lebens
voranschreitet. Dies rithrt daher, dafs
die Gnade Gottes wie ein
Vergrofserungsglas wirkt und auch
noch einen winzigen Staubpartikel
oder ein kaum erkennbares
Sandkorn riesengrofs erscheinen
lafst; denn die Seele erlangt ein hohes
Feingefuihl fur das Gottliche, und das
Gewissen, das nur an der Reinheit



Gottes Gefallen finden kann, stofst
sich bereits am leisesten Schatten.«

5. Leidenschaftlich lieben

Wenn wir auf der Suche nach den
entscheidenden Ereignissen im
Leben des Griunders vor das Jahr
1928 zuruckgehen, stellen wir fest,
dafd der Herr ihn schrittweise
vorbereitete, um ihm die
wunderbare Last eines gottlichen
Unternehmens aufzuladen. Die
Erwéhlung geht zurtck an den
Ursprung der Welt, denn Gott hat,
wie der heilige Paulus an die Epheser
schreibt, »uns erwéahlt vor der
Erschaffung der Welt, damit wir
heilig und untadelig leben vor Gott« —
ein Satz, der das Herz Josemarias mit
Wonne erfiillte, denn »gibt es eine
grofsere Freude, als sich auf solche
Weise vom Schopfer des Himmels
und der Erde geliebt zu wissen?« Wie
die grofSen Heiligen und Helden der
Geschichte stiefd er eines Tages auf



ein lebendiges Symbol dieser Liebe
Gottes, dessen Anblick ihn »in seliger
Bestliirzung« erzittern lief3.
Wahrhaftig ist »die Begegnung Gottes
mit jedem Menschen
unaussprechlich und
unwiederholbar« . Es war Gott, der
ihn gerufen hatte: Ego vocavi te
nomine tuo: meus es tu! Ich habe
dich bei deinem Namen gerufen, du
gehorst mir! Sooft er auf diese Worte
des Propheten Jesaja stiefs, weckten
sie in seiner Seele unaussprechliche
Erinnerungen: »Ich weif$ nicht, ob es
dir auch so ergeht wie mir — aber es
drangt mich, dir meine Erfahrung
anzuvertrauen: Ich fithle mich im
Innersten getroffen, wenn ich die
Worte des Propheten Jesaja lese: Ego
vocavi te nomine tuo, meus es tu! -
Ich habe dich gerufen, ich habe dich
zu meiner Kirche hingefiihrt, du bist
mein! Gott sagt mir, daf3 ich sein bin!
Mifste man nicht vor Liebe verriickt
werden?«



Der Ruf, so der Griinder, »ist etwas so
Wunderbares wie das Sich-Verlieben
[...]. Man muf$ das Herz ungeteilt, es
ganz schenken, denn das Herz bleibt
sonst leicht an etwas kleben« .
Aufderdem ist der Herr eifersichtig:
»Jesus genugt es nicht, dafd man mit
ihm rteilt«: er will alles.«

Als Josemaria im verschneiten
Barbastro auf die Spuren nackter
Fuifde im Schnee stiefs, reagierte er
mit einem jugendlichen,
grofdziuigigen, begeisterungsfahigen
und leidenschaftlichen Herzen. So
kann er sagen: »Wie schon ist es, Gott
das Herz zu schenken, wenn man
finfzehn Jahre alt ist!« Er zogerte
nicht, sich hinzugeben. Die
Entscheidung stand fest. Auf der
Stelle lief$ er sich auf ein
Liebesprojekt ein, auf ein gottliches
Abenteuer, dessen Richtung er noch
nicht kannte. Es war der Beginn
eines langen Liebesabenteuers, das
aus Treue, Freude und Opfer bestand



und immer von Gottes Gunst
begleitet war. Die Beharrlichkeit, die
dieser Weg forderte, konnte
unmoglich auf einer
vorubergehenden Begeisterung
beruhen. Sie war fest in seiner
Person verankert und durch die
gottliche Gnade vervollkommnet.

Seine Kihnheit bei gleichzeitiger
Loslosung von allem, was sein war,
fuhrte ihn dazu, alles zu riskieren,
ohne etwas zuruckzubehalten. Wie
der Perlenhindler, von dem das
Evangelium spricht, der alles
verkaufte, was er besals, um eine
wunderschone, wertvolle Perle zu
erstehen. Sich ganz der Liebe Gottes
hingeben verlangte von ihm grofe
Opfer. Er verzichtete auf seinen
Traum, Architekt zu werden und
eine Familie zu griunden. Er war
gezwungen, unter Verleugnung
seiner Neigungen dornigere Wege zu
gehen und samtliche Angebote
auszuschlagen, die ihn vom Weg der



Vorahnungen hétten abbringen
konnen. Es war keine
voribergehende Laune. Es waren
zehn Jahre unermudlichen und
bewufdten Wiederholens dieses:
»Domine, ut videam!« Nur wahrhaft
Verliebte sind fahig, die liebenswerte
Qual so langen Wartens
durchzustehen.

Ja, er war hoffnungslos verliebt und
gab sich ganz, mit Leib und Seele in
die Hande Gottes. So konnte er den
Rat geben, um sich Gott zu ndhern,
auf Christus zu schauen, seine
heiligste Menschheit zu verehren.
»Wir mussen christozentrisch sein:
Christus in den Mittelpunkt unseres
Lebens stellen.« Christus ist der
Mittler, in dem Himmel und Erde
sich begegnen. In Christus, dem
vollkommenen Gott und
vollkommenen Menschen, haben wir
ein menschliches Vorbild, das
gottlich ist. Wenn der Mensch durch
die Gnade mit Christus eins wird,



wenn er ein anderer Christus wird,
vergottlicht sich der Mensch, wird er
der Schatze der Kinder Gottes
teilhaftig. »Ich empfinde eine tiefe
Freude bei dem Gedanken, daf$
Christus voll und ganz Mensch sein
wollte, aus Fleisch wie wir« , heif$t es
an anderer Stelle. Er hat Fleisch
angenommen wie das unsere. Mit
einem Herzen aus Fleisch lieben ihn
die Menschen. Sie begegnen Gott von
Herz zu Herz.

Die Sensibilitit seines Herzens
erachtete Escriva immer als
natirliche Gabe, nicht als erworbene
Tugend. Fragte man ihn, worin er
sich als Vorbild sah, war seine
Antwort: »In nur wenigen Dingen
kann ich mich als Beispiel hinstellen.
Doch bei all meinen personlichen
Fehlern glaube ich, dafs ich mich als
Beispiel hinstellen kann fiir einen
Menschen, der zu lieben weifs.« Und
wie aufderte sich seine Liebe? Ganz
sicher nicht atherisch und



spiritualistisch, denn »Gott verlangt
nichts Unmenschliches« . Seine
Hingabe war nicht berechnend oder
halbherzig. Er verglich sie eher mit
gewaltsamen und sogar schamlosen
Leidenschaften, und ordnete sie dem
Bereich ungestiimer Antriebskréfte
zu: »Du sagst mir: Ja, du willst. Gut,
aber willst du so, wie ein Geizhals
sein Geld will, wie eine Mutter ihr
Kind liebt, wie ein Streber nach
Ehren verlangt, wie ein
unglicklicher Lustling nach seiner
Befriedigung sucht? Nein? Dann
willst du auch nicht.«

Mit der Kihnheit der Liebe bat er um
ein Herz nach dem Maf$ des Herzens
Jesu: »ein liebendes und uberaus
liebenswiirdiges Herz, das uns bis
hin zum Tode liebt und das leidet;
das fahig ist zu jubeln und zu
trauern; das am Lebensweg von uns
Menschen Anteil nimmt und uns den
Weg zum Himmel weist.« Er bat um
ein Herz, um »sehr menschlich und



sehr gottlich« sein zu konnen, eng
vereint mit dem Herrn, erfiillt von
Gott, so dafs die Liebe Gottes durch
sein Herz hindurch wirkte. Er zog
seiner Liebe keine Grenzen. Er liebte
mit unglaublicher Begeisterung das
Himmlische und das Irdische, denn
»dort, inmitten der durch und durch
materiellen irdischen Dinge, miissen
wir uns bemihen, heilig zu werden,
indem wir Gott und allen Menschen
dienenx.

Aus jener tiefen Lebenseinheit war
es ihm »eine Notwendigkeit und wie
ein ubernatirlicher Instinkt, alle
Handlungen zu reinigen, auf die
Ebene der Gnade zu heben, sie zu
heiligen und in Gelegenheiten der
personlichen Vereinigung mit Gott zu
verwandeln, um seinen Willen zu
tun, und in ein Werkzeug des
Apostolats« . Escriva gehorte zu jener
Art von »kontemplativen Seelen, die
ihre Zelle im Herzen tragen und die
auf allen Wegen der Erde gehen, um



sie durch die Heiligung der Arbeit zu
vergottlichen« . Er war schliefdlich
ein Mann mit priesterlichem Geist
und laikaler Mentalitat. Und wenn er
sich anfangs als »Stinder, der Jesus
Christus wie verruckt liebt,
bezeichnete, fligte er jetzt hinzu: als
»ein Priester Jesu Christi, der die
Welt leidenschaftlich liebt«.

* %k ok

»Gott hat die Welt so sehr geliebt,
heifst es beim heiligen Johannes,
»dafd er seinen einzigen Sohn hingab,
damit jeder, der an ihn glaubt, nicht
zugrunde geht, sondern das ewige
Leben hat.« Mit vollkommener
Loslosung stellte Escriva alles, was er
von Gott erhalten hatte, in den Dienst
der Miterlosung: seine personlichen
Gaben, sein Charisma als Grunder
und das Opus Dei mit seinen
apostolischen Werken. Und wie eine
liebende Dringlichkeit sein ganzes
Leben pragt, so kennzeichnet jede



seiner AufRerungen ein eigenes
Timbre, in seinen Projekten lebt eine
besondere Art der Inspiration, seinen
Schriften ist ein unverwechselbarer
literarischer Stil zu eigen, und seine
Sprache geht weit Uiber das hinaus,
was eine mittelmafsige Seele im
Umgang mit Gott als »vernunftig«
erachten wiirde. Denn aus den
»Buchern von Feuer« sprithen
glihende Liebesworte, und die
Herzen brennen wie entztiindete
Rubine in mystischem Brandopfer.

Schon auf den ersten Seiten seiner
Aphorismen Im Feuer der Schmiede
horen wir das Echo des Rufes Jesu,
das Escriva vernahm: »Ich hore dich
rufen, mein Konig, mit lauter
Stimme, die mir bis ins Mark dringt:
»Ignem veni mittere in terram, et
quid volo nisi ut accendatur?« - Ich
bin gekommen, um Feuer auf die
Erde zu werfen. Wie froh ware ich,
es wurde schon brennen!«



Und der Jinger antwortet mit all
seinen Kréaften, bereit, die ganze Welt
in Brand zu setzen: »Da bin ich, weil
du mich gerufen hast!« Und er bittet
darum, eine lebendige Fackel zu
werden: »Jesus! Starke unsere Seele,
ebne uns den Weg. Vor allem aber:
Durchtranke uns mit deiner Liebe!
Verwandle uns in lebendige Fackeln,
die die Erde mit dem gottlichen
Feuer entziinden, das du uns
gebracht hast.«

»Gib, dafs mein steinernes Herz sich
erweichen 1afst! Entflamme es!
Durchdringe und ldutere mein
unbuififertiges Fleisch! Erleuchte
meinen Verstand mit dem Licht des
Himmels! Lafs meinen Mund die
Liebe und die Herrlichkeit Christi
verkunden!«

Und um ganz sicher zu gehen, daf3
der Brand sich ausbreitet, bittet er
die Engel, in die glimmende Glut der
unter erloschener Asche begrabenen



Herzen zu blasen; und er wendet
sich an Maria mit der Bitte, unsere
Liebe in ein loderndes Feuer zu
verwandeln: »Du Mutter voller
Milde! Fihre uns zu einer >Torheits,
die es vermag, andere Menschen zu
»Toren< um Christi willen werden zu
lassen. Maria, liebenswerte Herrin,
moge unsere Liebe nicht ein
trigerisches Leuchten, ein Irrlicht
sein, das vielleicht nur Verwesung
anzeigt, sondern eine echte
Feuersbrunst, die alles, was sie
bertihrt, in Brand setzt.«

Das Leben des Griinders darf
wahrlich als das eines Mystikers
inmitten der Welt bezeichnet
werden, eines Mannes, der
unsterblich in Christus verliebt war.

6. Das Griindungscharisma

Escriva war zeitlebens ein Schreiber,
auch wenn manches Buch aufgrund
wichtigerer Grindungsaufgaben
uber die Planungsphase nicht



hinauskam. Seine Zeitknappheit
spiegelt sich auch darin wider, dafs
seine Bucher nicht systematisch-
akademisch strukturiert sind. Es
handelt sich einfach um
Gedankenimpulse fir Menschen, die
im Trubel der Welt kontemplativ
leben mochten. So bestehen Der Weg,
Die Spur des Sémanns und Im Feuer
der Schmiede aus lebendigen und
knappen Uberlegungen, die
Gesprache aus Interviews und
Christus begegnen sowie Freunde
Gottes aus Predigten.

Einige seiner Schriften basieren auf
seinen Aufzeichnungen und wurden
erst posthum veroffentlicht. Die
Aufzeichnungen waren vor allem
Anmerkungen zu seinem inneren
Leben. Sie lassen eine erstaunliche
frihe geistliche Reife erkennen, die
sich parallel zum Austragungsprozef3
des Opus Dei entfaltet. Sie sind wie
die Matrix des Geistes des Grunders
und wie eine Mine, in der viele



Grundungsinspirationen lagern.
Letzteres interessiert uns nun, da wir
nach der Rolle fragen wollen, die
Escriva einerseits und die gottlichen
Eingebungen andererseits bei der
Gestaltwerdung des Opus Dei
spielten.

Das Opus Dei erwéchst in seiner
zeitlichen Entwicklung aus dem
Grundungscharisma, einer
besonderen Gnade Gottes, die in der
Person des Grunders Gestalt
annahm. Als er den Auftrag erhielt,
das Opus Dei zu beginnen, verfiigte
er, wie er sagte, aufder seinen
sechsundzwanzig Jahren, der Gnade
Gottes und guter Laune uiber sonst
nichts, so dafs er sich sehr wohl
fragen konnte, wie sich das Charisma
mit seiner Jugend und guten Laune
vereinbaren lasse, das heifst: mit
seiner Personlichkeit, seinem
Lebensstil, seinen Tugenden und
menschlichen Qualitaten.



Auf ein solches Zusammenspiel ist
jedenfalls der theologische
Grundsatz anzuwenden, daf$ Gott die
Freiheit der Person respektiert, ohne
sich aufzudrangen. Escriva
seinerseits war den gottlichen
Regungen gegeniiber gefiigig. Indem
er den gewoOhnlichen Eingebungen,
die er zu seiner Sendung erhielt, treu
folgte, verschmolz sein Wille mit
dem Willen Gottes; gleichzeitig tragt
all sein Denken und Handeln klar die
Pragung seiner Person: ein
gewaltiger Glaube und eine
leidenschaftliche Liebe, Zuversicht
und Lebensnéhe, Grof3ziuigigkeit,
Optimismus und das grofdartige
Gefuige aller anderen nattirlichen
Tugenden, die ihn bereits vor der
Grundung kennzeichneten.

Uber das Wirken der
charismatischen Gnade schreibt er
im Juni 1930: »Bei meiner Suche
nach Klarheit, um die Tatigkeiten der
Mitglieder zusammenzufassen,



scheint es, dafd der Herr mich einen
Lichtstrahl hat erspahen lassen: es
handelt sich dabei nicht — das ist mir
schon klar — um etwas Definitives,
eine Erleuchtung, sondern um einen
kleinen Strahl Helligkeit.« Das Licht
des Grindungscharismas gewéhrte
Escriva also nicht fertige Losungen in
Einzelfragen, sondern Orientierung,
um Mittel und Wege zur praktischen
Verwirklichung des Werkes zu
finden. Das wiederum verlangte von
ihm den Einsatz all seiner
physischen Kréfte, eine Haltung der
standigen Bereitschaft und eine
Lebensfiihrung >wider Lust und
Laune«, wahrend er zarte
Lichtstrahlen erhielt. Die
aufSerordentlichen Erleuchtungen,
die der Herr ihm von Zeit zu Zeit
schickte, liefSsen ihn die »essentials«
des Opus Dei sehen, denen er die
»Leitlinien< entnahm, die er dann
selbstandig zu entfalten hatte.



Es gab lange Zeiten, in denen der
Herr ihm jegliches Licht vorenthielt,
und Umstdnde, in denen er sich wie
ein Blinder, fiigsam wie ein Kind,
fihren lassen muf$te. Eine solche
Phase nahm, wie schon erwahnt, im
Oktober 1928 ihren Anfang,
nachdem er »die Erleuchtung uber
das Werk als Ganzes« erhalten hatte.
»Es verging mehr als ein Jahr, ohne
dafs Jesus sprach, um klar zu
machen, dafs sein kleiner Eselg,
womit er sich selbst meinte, »nur das
Werkzeug war ... und ein schlechtes
Werkzeug dazu!« Die
Grundungsarbeit geriet ins Stocken,
bis Josemaria im November 1929
wieder besondere und konkrete Hilfe
erhielt: es war »der Wiederbeginn
jenes geistlichen Flusses gottlicher
Eingebungen, damit das Werk Gottes
Formen annehmen und zu dem
werden konnte, was Er wollte«.

Das Opus Dei ist Gottes Werk und
nicht das eines Menschen. Das



verdeutlicht, worin der Beitrag des
Grunders zum gottlichen Vorhaben
bestand. Escriva sah kraft
ubernaturlicher Erleuchtung das
Wesentliche des Projekts und nahm
den Samen des Opus Dei in Kopf und
Herz auf. Ihm, dem auserwahlten
Werkzeug Gottes, kam es zu, den
gottlichen Plan in dieser Welt
umzusetzen. Dafiir brauchte er
allerdings Hilfe von oben. Er mufite
unter der gebieterischen Eingebung
der Grindungsgnade ans Werk
gehen. Stiefs er dabei auf menschlich
nicht zu bewaltigende Hindernisse,
wartete er, bis der Herr ihm mit
einem besonderen Zeichen
Orientierung gab. »Gott wird zu
gegebener Zeit eine Erleuchtung
gewdahreng, schrieb er in einem
Augenblick der Bedrangnis.

Doch es ist schwierig, das richtige
geistliche Gleichgewicht zu halten
und sich einerseits ganz der
gottlichen Vorsehung zu tiberlassen,



ohne andererseits anmaifiend zu
meinen, Gott stehe einem wie ein
deus ex machina zu Diensten. Das
hiefse Gott versuchen. Nach einem
Akt des Glaubens, dafs der Herr ihn
zur gegebenen Zeit und auf die
geeignete Weise erleuchten werde,
macht sich Escriva selbst Gedanken
uber die spezifische Arbeit des
Werkes (unter Mannern und
Frauen): »Es scheint, dafs ich mich
hinsichtlich der Erhaltung der Werke
sorge und nicht geniigend Vertrauen
in die gottliche Vorsehung habe.
Doch so ist es nicht. So viele Male
habe ich die liebende Vorsehung mit
Héanden greifen konnen! Gleichwohl
darf man Gott nicht versuchen [...].
Es gibt kleine apostolische
Unternehmungen mit geringen
finanziellen Kosten, die nicht zur
Fulle gelangen, weil der Glaube, den
sie angeblich an die Vorsehung
haben, nicht sehr grof ist: es
bedeutet Gott gleichsam zu



verpflichten, ohne Notwendigkeit
Wunder zu wirken.«

Um dieser falschen Auffassung von
der Vorsehung nicht zu verfallen, ist
es notwendig, einen grofsen Glauben
zu haben und »alle Mittel
einzusetzen, die wir (zusammen mit
Gebet und Suhne) auch in einem
anderen Unternehmen einsetzen
wurden« . Das war eines der
praktischen Prinzipien, die der
Grunder lebte und die er an die
Glaubigen des Opus Dei weitergab:
keine Wunder erwarten, wenn man
nicht alle geeigneten Mittel
angewandt und mit Einsatz
gearbeitet hat.

In dem Mafs, in dem sich das
Unternehmen entwickelte, ging der
Grunder daran, »das Werk zu Papier
zu bringen und ihm Gestalt zu
verleihen«, wie er in aller
Bescheidenheit festhalt.

* %k ok



Es war die erste Stunde der
Grundung. Escriva hatte in Madrid
noch keinen festen Beichtvater und
auch niemanden, dem er sein Herz
hatte 6ffnen konnen. Was er damals
seinem Heft anvertraute, waren
Gedanken und Anregungen, die er
allein mit Gott in dessen Gegenwart
erwog.

Es darf daran erinnert werden, dafs
die Aufzeichnungen erst ab Mitte
Marz 1930 erhalten sind, also einen
Monat nachdem Escriva seine
Uberzeugung, es werde nie Frauen
im Opus Dei geben, revidieren
mufite. Was dem aufmerksamen
Leser der Aufzeichnungen als erstes
ins Auge springt, ist daher die
Promptheit, mit der Escriva Frauen
in alle seine apostolischen Projekte
integriert und ihnen nicht ohne
Kihnheit spezifische Tatigkeitsfelder
zuweist. Von Anfang an sind sie den
Mannern gleichgestellt. Zweifelsohne
hatte ihn die Erkenntnis, daf$ der



Herr auch Frauen im Opus Dei haben
wollte, sehr bewegt, und er hatte sie
dankbar angenommen.

Der Grunder sah fiir die Manner und
Frauen des Werkes, fiir »die einen
und die anderen, als Aufgabe, »die
ganze Gesellschaft vor der
Verderbnis zu bewahren«. Dies mit
der Freude, die Gesellschaft zu
vervollkommnen, zu heilen und vom
Schorf zu reinigen. Er stellte sich die
Gesellschaft wie eine Patientin vor,
die das Heil Christi wiedererlangt,
nachdem sie sich einer modernen
und wirksamen Behandlung
unterzogen hat — namlich gleichsam
»intravendsen Injektionen, die eben
jene (Manner und Frauen) sein
werden, die [...] im Kreislauf jeder
sozialen Schicht wirksam werdenx.

Zusatzlich zum allgemeinen
Apostolat der Glaubigen des Opus
Dei aus dem Inneren der Welt heraus
— ohne den eigenen Platz zu



verlassen, ohne den Beruf an den
Nagel zu hangen oder den Stand zu
wechseln — weist der Griinder auch
auf einige spezifische Apostolate der
Frauen hin. In einer Anmerkung
vom 13. Marz 1930 spricht er vom
Apostolat der Frauen des Werkes, die
aus verschiedenen Landern kommen
und verschiedene Sprachen
sprechen, und notiert die mogliche
Schaffung eines Instituts, einer
»Akademie fur lebende
Fremdspracheng, die »wie andere
Unternehmen dem Staat Steuern
zahlt und in der die Schiilerinnen
ebenfalls zahlen. Nichts kostenlos. «
Escriva wollte keine Privilegien fur
die kiinftigen apostolischen Werke.
Sie sollten auch nicht als
gemeinnutzige Unternehmen
konzipiert werden, nur um den
Steuern zu entgehen, es sei denn, es
gab eine legale Basis dafir. Die
Glaubigen des Opus Dei waren
gewohnliche Birger, mit den
gleichen Rechten und Pflichten wie



die anderen Birger, nicht mehr und
nicht weniger.

Als 1933 die erste korperschaftliche
Initiative des Opus Dei, die Akademie
DYA, ins Leben gerufen wurde, war
Escriva sehr darauf bedacht, eine
zivile Einrichtung zu schaffen. Seine
laikale Mentalitat, ein Grundzug des
Opus Dej, forderte es, die Prinzipien,
die er fur die »Akademie fir lebende
Fremdsprachen« genannt hatte, auf
sie anzuwenden. Keine Privilegien.
Er zahlte die von der 6ffentlichen
Verwaltung geforderten Steuern und
wollte die gleichen Rechte
beanspruchen kdénnen wie andere
Akademien. In diesem
Zusammenhang sei nochmals daran
erinnert, dafs der Griinder vor der
Eroffnung von Strathmore College
1961 in Nairobi ausdriicklich
wiunschte, auch Nicht-Katholiken
und Nicht-Christen den Zugang zum
College zu ermoglichen. Eine



konfessionelle Bindung kam nicht in
Frage.

In jener ersten Zeit, als noch alles zu
tun war, machte sich der Grunder
Gedanken, wie vorzugehen waére,
wenn nach einigen Jahren noch
keine Priester fur die geistliche
Betreuung der Frauen und die
Spendung der Sakramente zur
Verfliigung stiinden. In den
landlichen Zentren, schreibt er in
seinen Aufzeichnungen, »soll eine
Vereinbarung mit dem Pfarrer
getroffen werden — mit
angemessener und grofszugiger
Verglitung —, nach der er taglich zu
festgesetzter Stunde in das Haus des
Werkes kommt« . Und in den
stadtischen Zentren »soll es gut
bezahlte Kaplane geben«. Und er
erklart: »Diese Kaplanstellen sollen
wirklich angemessen eingerichtet
sein, so dafs in jeder Hinsicht gut
gebildetes Personal ausgewahlt
werden kann.«



Mit dem Pfarrer soll auch, so der
Wunsch des Grunders, monatlich ein
feierlicher Segen mit dem
Allerheiligsten flr die Frauen des
Werkes vereinbart werden. Fur die
entsprechenden Vorbereitungen rat
er den Frauen: »Sie sollen dem Herrn
gegenuber grofSzugig sein: viele
Kerzen aus gutem Wachs, kostbare
Monstranz und Gewander, glihende
Andacht, viel Gebet.«

Neben solchen Uberlegungen, die der
Glaube des Griinders zu einer
vorweggenommenen Wirklichkeit
werden lief, notierte er priesterliche
Erfahrungen und Beobachtungen. Er
stellte traurig fest, dafs Menschen
sich der Kirche entfremdeten, da sie
nicht an den Andachten teilnehmen
konnten, die zu Zeiten stattfanden, in
denen sie ihrer Arbeit nachzugehen
oder in ihrem Geschéft zu sein
hatten. Dabei ware es wichtig, fir
diese Menschen die liturgischen
Feiern in der Pfarre anziehend zu



gestalten. Man sollte ihnen den
Empfang der Sakramente erleichtern
und durch eine entsprechende
Atmosphare die irrtimliche Ansicht
Ligen strafen, die Kirche sei nur
etwas fur Frauen. In einer
Gesellschaft, die sich standig weiter
von Gott entfernt, versuchte Escriva
der Religion ein Gesicht zu geben,
das auf Interesse stiefs und anzog.
Mit vier Worten fafste er sein
Aktionsprogramm zusammen:
»wlrden ein mannlich-strenger Ton,
Kunst, Punktlichkeit und eine ernste
und nichterne Frommigkeit
herrschen, so bin ich sicher, dafs die
Menschen darauf reagieren
werdenc.

Um ein asthetisches Klima
mannlicher Strenge zu schaffen,
sollte zuerst der stufdliche und
kitschige Kram aus den Kirchen
entfernt werden und in die sakrale
Kunst wieder guter Geschmack
Eingang finden. Escriva hatte Sinn



fur liturgische Schonheit und wehrte
sich gegen die vorherrschende
Geschmacklosigkeit: »Viel
elektrisches Licht am Altarbild und
selbst im Bereich des ausgesetzten
Allerheiligsten. Kulissen und
Vorhénge wie auf einer
Provinzbihne. Kinstliche Blumen
aus Stoff und Papier. Kitschige
Gipsfiguren. Weibisches Spitzenzeug
an Alben und Altartiichern.
Hafdlichste Gefafie ...«

Die Aufzeichnungen quellen tiber
von Ideen, apostolischen
Anregungen, praktischen Losungen
und dsthetischen Uberlegungen. Die
verschiedenen Themen, 1930 erst im
Ansatz vorhanden, entfalteten sich
im Laufe der Jahre. Wir sind nun in
der Lage, ihren direkten
Zusammenhang mit dem inneren
Leben Escrivas, wie es sich in den
Aufzeichnungen findet, deutlich zu
erkennen. Hier liegt der fruchtbare



Anfang der kiinftigen Entfaltung des
Werkes.

Seine eucharistische Frommigkeit
zum Beispiel dufdert sich in der
asthetischen und wiirdevollen
Gestaltung von Kirchen und
Kapellen, in wertvollen Monstranzen
und liturgischen Geféfden, in der
Sauberkeit von Altartiichern und
liturgischer Wasche, in der treuen
Befolgung der liturgischen
Vorschriften. Seinem Glauben gemaf
lief er es beim eucharistischen Kult
an nichts fehlen und fl6f3te seinen
Kindern in Wort und Beispiel die
Andacht zum Allerheiligsten
Sakrament ein. Bis zur materiellen
Verglitung der Diener des Herrn
erwies sich Escriva dankbar und
freigebig. Als er an die Herausgabe
einer Zeitschrift fur Priester dachte,
machte er allerdings eine kleine
Einschréankung: Sie sollte »sehr billig,
aber nicht gratis« sein.



Und sollten Frauen des Werkes die
Wasche und die Vorbereitungen fiir
die Liturgie in einer Pfarre
ubernehmen, wies er sie an, nicht zu
vergessen, »die Hostien und den
Wein fiir das Mef3opfer fast gratis,
aber nie umsonst, nicht kostenlos!«
beizusteuern - ein Prinzip, das er
bereits fir die mogliche
Sprachenschule der Frauen festgelegt
hatte.

Und wenn ein Studien- oder
Bildungskreis fiir Leute mit
bescheidenen Mitteln zu halten ist,
soll dafiir gesorgt werden, so der
Grunder, dafs die Radumlichkeiten fir
die Zusammenkiinfte ihrem Niveau
entsprechen: Sie sollen sich »in aller
Einfachheit wohlfiihlen konnen, aber
nichts umsonst« bekommen.

Warum so viele Einschrankungen?
Warum eine so starke Betonung des
»nichts kostenlos«? Escriva scheint
seiner naturlichen Neigung zur



Grofszuigigkeit absichtlich
entgegenzuhandeln, aber nicht aus
Geiz. Der Grund ist in einer alten
Volksweisheit zu suchen, die er so
wiedergibt: »Wir Menschen sind so
beschaffen, dafs wir das, was kein
Geld kostet, geringschéatzen. Daher:
nichts umsonst.«

Ende August 1930 heifdt es nochmals
in den Aufzeichnungen: »Schon
andere Male wurde als feststehendes
Prinzip des Werkes Gottes bestimmt,
dafs nichts umsonst sein soll. Und so,
glaube ich, soll es sein.« Mit der Zeit
wandelte sich das Prinzip des »nichts
umsonst« in eine neue, hohere
Kategorie: in das Apostolat »des
Nicht-Gebens« , was Escriva auch so
formulierte, im Apostolat den
gesunden Menschenverstand walten
zu lassen . Das Prinzip beruht auf
einer taktvollen Nachstenliebe. Denn
wer von einer wohltatigen oder
Bildungseinrichtung profitiert und
sie mit einem kleinen Beitrag



unterstiitzt, kann guten Gewissens
sagen, zum Unterhalt der
Einrichtung beizutragen. Folglich
konnen sie die Anlage und die
Dienstleistungen als etwas Eigenes
betrachten. Moglicherweise merkt
der Betreffende gar nicht, daf$ er
alles fast gratis erhélt. Doch sein
kleines finanzielles Opfer erspart
ihm diese mogliche Demitigung, er
nutzt, was ihn ein wenig Geld kostet,
besser aus und weif$ es zu schatzen.

Es handelt sich offensichtlich um
eine praktische Regel, die aus dem
Vorsatz entstand, eine optimale
apostolische Wirksamkeit zu suchen;
sie ist aber auch Ausdruck einer
authentischen laikalen Mentalitat,
die das Apostolat Escrivas
kennzeichnen sollte. Denn die
geschichtliche Verwirklichung des
Opus Dej, seine Verwurzelung in der
Welt ist kein abstrakter Vorgang in
einer theoretischen Gesellschaft,
sondern die Verchristlichung der



Gesellschaft von innen her, so wie
der Sauerteig die Masse oder eine
intravenose Injektion den
Organismus eines Kranken
durchwirkt. Mit solchen Prinzipien
versuchte der Grunder die neue
theologische und pastorale
Wirklichkeit, die sehr bald Gestalt
annehmen wirde, in die richtigen
Bahnen zu lenken.

Neben dem »Apostolat des
Nichtgebens« praktizierte er das
»Apostolat des Gebetes«, das
»Apostolat ad fidem«, das »Apostolat
des Mahles«, das Briefapostolat, das
Apostolat der Lehre, der Diskretion,
das Apostolat unter Intellektuellen,
das des Leidens; schliefdlich das
»Apostolat der Unterhaltung«, das
»Apostolat des Beispiels«, ja in den
Jahren, in denen er in den
Studentenheimen Arbeiten im
Haushalt ibernehmen mufiste, auch
das »Apostolat der Apostolate«. Diese
verschiedenen Facetten seines



Apostolates kosteten enorm viel Zeit
und Kraft, mehr als er hatte. Auf
seine Unzuldnglichkeit als Werkzeug
in den Handen Gottes Bezug
nehmend, schrieb er im Dezember
1931: »Als ich gestern einen
bestimmten Vermerk im ersten Buch
der Aufzeichnungen las, wurde mir
das Ausmafd meiner Unkenntnis des
geistlichen Lebens bewufit. Und
dieser bedauerliche Umstand, Jesus,
liefd mich mit mehr Liebe zu dir
kommen, so wie man den Kunstler
mehr bestaunt, der mit einem groben
und unverhaltnismafiigen Werkzeug
ein bewundernswertes Werk
schafft.«

Das Opus Dei verwirklichte sich »im
Schrittmafs Gottes«. Oft fand Escriva
keine Losung, da es keine gab — etwa
im Fall der juristischen Gestalt des
Werkes. Andere Male, wenn eine
aufergewohnliche Erleuchtung
ausblieb, handelte er fast wie blind,
bewegt von der Gnade und einer



vagen Vorstellung, die allméhlich
Form annahm, wie Gegenstande mit
zunehmendem Licht Gestalt
annehmen. Ein unverhofftes
Wunder, das ihn veranlafite, sich zur
vollkommen gottlichen
Autorenschaft der Grindung zu
bekennen: »Es erschreckt mich,
wenn ich sehe, was Gott bewirkt: ich
habe mir nie die Werke, die der Herr
inspiriert, so vorgestellt, wie sie dann
Gestalt annehmen. Am Anfang steht
deutlich eine vage Vorstellung. Und
dann ist er es, der aus diesen
formlosen Schatten etwas klar
Umrissenes, Bestimmtes und
Gangbares gemacht hat.«

Wahrscheinlich war es in den letzten
Junitagen des Jahres 1930, als Escriva
alles, was er zum Geist, zur
Organisation und zu den
apostolischen Einrichtungen notiert
hatte, so zusammenfafte: »Der Herr
mochte mich eine gute Zeit lang
demiitigen, damit ich mich nicht fir



einen Ubermenschen halte, damit ich
nicht glaube, daf$ die Gedanken, die
von ihm sind, von mir stammen,
damit ich nicht denke, dafs ich die
Bevorzugung, sein Werkzeug zu sein,
verdiene ... Und er liefs mich
sonnenklar sehen, daf$ ich elendig
bin, fahig zum Schlimmsten, zum
Gemeinsten.«

Und indem er seine fritheren
Anmerkungen mit Staunen
durchgeht, ruft er in den
Aufzeichnungen aus: »Niemals
konnte ich ahnen, daf$ aus dem
Festhalten der Eingebungen ein
solches Werk entstehen wtrde [...].
Niemand kann es besser wissen als
ich, dafd alles, was daraus entsteht
(niemals habe ich mir das so
ausgedacht), von Gott ist.«

Das alles geschah ganz am Anfang,
als der Vater sein Leben noch vor
sich hatte, um dem Werk seine
Gestalt zu geben. Darauf verwandte



er viele muhevolle Jahre. Wenn sich
die grofden historischen Gestalten
durch den Dienst an einer hohen
Sache definieren, konnen wir vom
Grunder sagen, daf$ der Schlissel zu
seiner Personlichkeit im innigen
Umgang mit dem Herrn der
Geschichte zu finden ist, denn die
Grindung des Opus Dei ist etwas,
was sich zwischen Gott und ihm
zugetragen hat.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/profil-eines-charakters/
(12.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/profil-eines-charakters/
https://opusdei.org/de/article/profil-eines-charakters/

	Profil eines Charakters

