
opusdei.org

Pastoralbrief des
Prälaten (10.2.2024)
über den Gehorsam

In seinem neuen Hirtenbrief
lädt uns Msgr. Fernando Ocáriz
ein, die Tugend des Gehorsams
im Licht der christlichen
Botschaft und der Berufung
zum Werk zu betrachten.

10.02.2024

» Brief im Format Pdf

» Brief als Epub

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/hirtenbrief-vom-10-februar-202420240308114041598982.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/hirtenbrief-vom-10-februar-202420240308114057447210.epub


Gott schütze Euch, meine lieben
Töchter und Söhne!

1. Vor einigen Jahren habe ich euch
einen Brief geschrieben, der die
Freiheit zum Thema hatte. Jeder von
uns wird sich bemüht haben, den
Inhalt in seinem Gebet zu betrachten
und in sein tägliches Leben zu
integrieren. Ich habe euch damals
daran erinnert, dass wir dazu
berufen sind, die Dinge aus Liebe
und nicht bloß aus
Pflichtbewusstsein zu tun. Wir
wollen dem Herrn sehr nahe folgen,
indem wir seinen Willen erfüllen,
mit dem Wunsch, seiner Liebe zu
entsprechen. Heute schreibe ich euch
über den Gehorsam, der auf den
ersten Blick eine Tugend zu sein
scheint, die der Freiheit
entgegengesetzt ist. Wir wissen
freilich sehr gut, dass der wahre
Gehorsam eine Folge der Freiheit ist;
und dass der christliche Gehorsam
darüber hinaus – entgegen rein



menschlichen Erwartungen – zu
einer immer größeren Freiheit führt.

Vor wenigen Jahrzehnten wies ein
großer Denker, der sich mit den
Werken des heiligen Josefmaria
eingehend beschäftigt hatte, auf
einen wichtigen Beitrag unseres
Gründers hin: auf dessen Betonung,
dass im christlichen Leben die
Freiheit einen gewissen Vorrang vor
dem Gehorsam hat.1 Wir gehorchen,
weil es uns freut, Gottes Willen zu
erfüllen, weil das die tiefste
Sehnsucht unseres Herzens ist.
Tatsächlich ist ein Gehorsam ohne
Freiheit weder der menschlichen
Person noch eines Sohnes oder einer
Tochter Gottes würdig.

Liebe ist, wie wir gut wissen, viel
mehr als eine bloß mehr oder
weniger vorübergehende
Herzensneigung; Liebe setzt die
Bereitschaft voraus, das eigene
Leben für jemanden hinzugeben



(vgl. Joh 15,13). Deshalb besteht eine
ihrer tiefsten Äußerungen darin, den
eigenen Willen mit dem der
geliebten Person in
Übereinstimmung zu bringen: „Ich
will, was du willst, ich will, weil du
willst, ich will, wie du willst, ich will,
wann du willst ...“2

2. Viele Male werden wir Gottes
Liebesplan für die Welt mehr oder
weniger ausführlich betrachtet
haben: die Schöpfung und die
übernatürliche Erhebung – aus
reiner Liebe –, weil Gott das Glück
der Dreieinigkeit mit jedem Mann
und mit jeder Frau teilen und ihnen
ein erfülltes Dasein schenken wollte,
das alle ihre Herzenswünsche
verwirklichen würde. Doch von
Anfang an war auch die Sünde in der
Welt zugegen: die Sünde unserer
Stammeltern, die ihrem Wesen nach
Ungehorsam war.



Freilich wollte Gott uns nicht – und
wir wollen nicht müde werden, auch
dies dankbar zu betrachten –
unserem Schicksal überlassen. Aus
einem gänzlich freien
Liebesentschluss – den wir nicht
verstehen können, weil er unseren
armen Verstand übersteigt – sandte
der Herr seinen eingeborenen Sohn,
um unsere Freundschaft mit ihm
wiederherzustellen. Als Jesus für die
ganze Menschheit – für dich und für
mich – am Kreuz starb, gab er sein
Leben in einem Akt des
vollkommenen Gehorsams an den
Willen seines Vaters hin. Freiheit
und Gehorsam sind in der
Heilsgeschichte eng miteinander
verflochten. Die bedauerlichen
Folgen des menschlichen
Ungehorsams werden durch den
Gehorsam Christi abgelöst. Seine
Gnade ermöglicht es uns, in der
Freiheit der Kinder Gottes zu leben.



3. Auf den folgenden Seiten möchte
ich euch dazu einladen, gemeinsam
einige Aspekte der Tugend des
Gehorsams zu betrachten, die in den
Geheimnissen unseres Glaubens eine
zentrale Rolle spielen und
gleichzeitig im Leben jedes
Menschen präsent sind. Das
Erfordernis zu gehorchen ist eine
Lebenswirklichkeit auf vielen
Ebenen, weil Gesetze und
verbindliche Normen gelten: von den
Inhalten des Naturrechts bis hin zu
den Gesetzen des zivilen
Zusammenlebens; vom Gehorsam
der Minderjährigen gegenüber ihren
Eltern bis hin zum Gehorsam
derjenigen, die sich gegenüber
anderen Menschen oder
Institutionen freiwillig und ernsthaft
zu etwas verpflichtet haben. In
einem analogen Sinn lässt sich auch
das Hören auf das eigene Gewissen
als Gehorsam begreifen. Und in
einem noch weiteren Sinn kann die
Befolgung bestimmter geistlicher



Ratschläge als Gehorsam bezeichnet
werden.

Wie man unschwer erkennen kann,
weil wir voll und ganz in ihr stecken,
erachtet die Gegenwartskultur den
Gehorsam selten als etwas Positives:
Sie sieht ihn vielmehr als eine
bisweilen unausweichliche
Notwendigkeit, der man
weitestmöglich zu entfliehen sucht,
weil sie dem großen Wert der
Freiheit zu widersprechen scheint.
Dazu kommt, dass in zahlreichen
Umfeldern eine gewisse
Autoritätskrise herrscht und
Abhängigkeit als etwas Negatives
verstanden wird: als eine
unvermeidliche Einschränkung der
Fähigkeit, selbst urteilen und
entscheiden zu können. So kann
etwa die aktuell gestiegene
Sensibilität gegenüber
Machtmissbrauch jeglicher Art, die
an sich sehr positiv und notwendig
ist, zu Unrecht gelegentlich jede Art



der Autorität in Frage stellen. In der
Realität ist es so, dass es eine Art
angeborene Tendenz zum
Ungehorsam gibt, die ein Erbe der
Erbsünde ist, jenes Moments, als der
Mensch, „vom Teufel versucht, in
seinem Herzen das Vertrauen zu
seinem Schöpfer sterben ließ (vgl. 
Gen 3,1-11), seine Freiheit
missbrauchte und dem Gebot Gottes 
nicht gehorchte“3.

Um den überaus hohen Wert des
Gehorsams und seinen existenziellen
Zusammenhang mit der Freiheit zu
begreifen, müssen wir über diese
unumgänglichen Gehorsamsebenen
in der menschlichen Gesellschaft
hinausgelangen und auf Jesus
Christus schauen. Dies ist ein
weiterer Aspekt seiner zentralen
Stellung, auf die unser Leben
ausgerichtet sein soll: dass Christus
in unseren Herzen herrscht und
unser ganzes Leben lenkt.



„Lernen wir von Christus den
Gehorsam leben. Er wollte dem
Evangelisten diese wunderbare
Biografie in die Feder legen, die im
Lateinischen aus nur drei Wörtern
besteht: erat subditus illis [er war
ihnen gehorsam] (Lk 2,51). Seht, ob
der Gehorsam für ein Kind Gottes
erforderlich ist, wenn Gott selbst
dazu in die Welt gekommen ist, um
zwei Geschöpfen – durchaus
vollkommenen, dennoch lediglich
Geschöpfen – zu gehorchen: der
heiligen Maria – größer als sie ist nur
Gott – und dem heiligen Josef! Und
Jesus gehorchte ihnen.“4 Der Sohn
Gottes wollte ganz und gar Mensch
sein und wie jedes gute Kind Maria
und Josef gehorchen, wohlwissend,
dass er auf diese Weise Gott Vater
gehorchte. Und dieser Gehorsam
prägte sein ganzes Leben auf Erden,
bis zum Gehorsam am Kreuz (vgl. 
Phil 2,8).



Gott gehorchen

4. Grundsätzlich besehen ist nur Gott
immer und jederzeit des Gehorsams
würdig. Denn nur er kennt lückenlos
den Weg, der für jeden von uns zum
Glück führt. „Wenn du auf die
Stimme des Herrn, deines Gottes,
hörst, indem du alle seine Gebote,
auf die ich dich heute verpflichte,
bewahrst und sie hältst, wird dich
der Herr, dein Gott, über alle Völker
der Erde erheben“ (Dtn 28,1), betont
Mose, bevor er auf alle Segnungen
eingeht, die dieser Gehorsam für das
Volk bedeutete.

In gewisser Weise ist die ganze
biblische Offenbarung eine
Pädagogik hin zu einem überaus
intelligenten und freien Gehorsam:
einem Gehorsam, der uns zur
umfassenden Verwirklichung dessen
führt, wer wir sind, indem wir
unseren Willen mit dem Willen
Gottes in Übereinstimmung bringen,



in einem bedingungslosen Ja. Aus
diesem Grund erinnert der Herr sein
Volk – ungeachtet dessen vielfachen
Verrats – durch die Propheten immer
wieder daran: „Hört auf meine
Stimme, dann will ich euch Gott sein
und ihr sollt mir Volk sein! Geht in
allem den Weg, den ich euch befehle,
damit es euch gut geht!“ (Jer 7,23).
Unsere kleinen Pläne werden groß,
wenn sie eingebettet sind in die
seinen. Nie geht es uns so gut, wie
wenn wir auf den Wegen Gottes
wandeln.

Christus selbst zeigt sich uns als der
gehorsame Sohn. An erster Stelle
gehorsam Maria und Josef,
Verwandten und Respektspersonen
gegenüber. Doch vor allem gehorsam
gegenüber Gott Vater. Jesus zieht
seine Kraft daraus, den Willen des
Vaters zu tun: „Meine Speise ist es,
den Willen dessen zu tun, der mich
gesandt hat, und sein Werk zu
vollenden“ (Joh 4,34). Selbst in den



schwersten Augenblicken macht sich
der Sohn den Willen des Vaters zu
eigen, wiewohl er sich des Schmerzes
zutiefst bewusst ist, der damit
einhergehen wird: „Vater, wenn du
willst, nimm diesen Kelch von mir!
Aber nicht mein, sondern dein Wille
soll geschehen“ (Lk 22,42). Der
heilige Paulus schreibt, dass Jesus,
dessen „Leben das eines Menschen
war, sich erniedrigte und gehorsam
war bis zum Tod, bis zum Tod am
Kreuz“ (Phil 2,7-8).

Doch hat uns nicht allein der Tod
Christi als solches das Heil gebracht,
sondern sein freier und liebevoller
Gehorsam dem Vater gegenüber,
einer von uns zu werden und sein
Leben für einen jeden hinzugeben:
„Durch den Gehorsam des einen
werden die vielen zu Gerechten
gemacht“ (Röm 5,19). Ein Gehorsam,
der sich nicht auf bestimmte
Momente oder Umstände
beschränkt, sondern eine stete



Handlungsweise darstellt – in einer
Fügsamkeit „bis zur Vollendung“ (Joh
13,1).

5. Der staatlichen und religiösen
Führung, die ihm verbietet, Jesus zu
predigen, antwortet Petrus: „Man
muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen“ (Apg 5,29). Freilich, so
lehrt Benedikt XVI., setzt dies voraus,
„dass wir Gott wirklich kennen und
ihm wirklich gehorchen wollen. Gott
ist kein Vorwand für den eigenen
Willen, sondern es ist wirklich er, der
uns ruft und, sollte es notwendig
sein, auch zum Martyrium einlädt.
Daher bitten wir angesichts dieses
Wortes, mit dem eine neue
Geschichte der Freiheit in der Welt
beginnt, vor allem darum, Gott zu
erkennen, bescheiden und wahrhaft
Gott zu erkennen und durch die
Erkenntnis Gottes den wahren
Gehorsam zu lernen, der die
Grundlage der menschlichen Freiheit
ist.“5



Wer Gott erkennt, wird sich mit
großer Hoffnung und Zuversicht auf
diese ständige Suche begeben: Vom
Herrgott lässt sich nichts anderes
erwarten als Segnungen, auch wenn
diese manchmal dunkel und
unverständlich erscheinen oder uns
leiden lassen. In diesem Sinne drückt
sich sogar das persönliche Gebet in
einer Haltung des Gehorsams aus:
„Da sind wir, Herr“, betete der
heilige Josefmaria, „bereit, auf alles
zu hören, was du uns sagen
möchtest. Rede, wir horchen auf
deine Stimme. Dein Wort möge sich
uns in die Seele senken und unseren
Willen entflammen, auf dass er dir
bereitwillig gehorche.“6

Göttlicher Wille und
menschliche Vermittlung

6. Was Gott für uns will, wird uns oft
indirekt vermittelt. An erster Stelle
durch die Kirche, den mystischen
Leib Christi: „Der Gehorsam ist die



grundlegende Entscheidung,
denjenigen anzunehmen, der uns
vorgesetzt ist als konkretes Zeichen
des universalen Heilssakraments, das
die Kirche ist.“7 Gott kann uns seinen
Willen auch durch unsere
Mitmenschen erkennen lassen, die
mit mehr oder weniger Autorität
ausgestattet sind, je nach Situation
und Kontext. Zu wissen, dass Gott
durch andere Menschen oder auch
durch mehr oder weniger
gewöhnliche Ereignisse zu uns
sprechen kann, die Überzeugung,
dass wir ihn darin hören können,
lässt in uns eine Haltung der
Fügsamkeit gegenüber seinen Plänen
entstehen, die auch in den Worten
derer verborgen sein können, die mit
uns auf dem Weg sind.

Der heilige Josefmaria, der sich der
heiklen Natur dieser Vermittlung
bewusst war – Gott hören, allerdings
mittels gewöhnlicher Männer und
Frauen –, riet zu einer demütigen



Haltung, zu Aufrichtigkeit und
innerer Stille: „Manchmal äußert
sich sein Wille wie mit leiser Stimme,
im Innersten unseres Gewissens, und
man muss aufmerksam hinhören,
um diese Stimme zu vernehmen und
ihr treu zu folgen. Oft spricht der
Herr durch andere Menschen zu uns.
Doch dann kann es geschehen, dass
sich uns das Wissen um ihre Fehler
oder der Gedanke, inwieweit sie
wohl gut informiert sind und die
Zusammenhänge durchschauen, wie
eine Aufforderung zum Ungehorsam
aufdrängen. All dies kann göttliche
Bedeutung haben, denn der Herr
verpflichtet uns nicht zu einem
blinden, sondern zu einem
intelligenten Gehorsam, und wir
müssen uns verantwortlich fühlen,
den anderen mit dem Licht unseres
Verstandes zu helfen. Aber seien wir
uns selbst gegenüber aufrichtig,
prüfen wir jedesmal aufs Neue, ob
das, was uns bewegt, die Liebe zur
Wahrheit oder unsere Selbstsucht



und das Festhalten an der eigenen
Meinung ist.“8

7. Andererseits sollen wir vor Augen
haben, dass diejenigen, die
Leitungspositionen auf
verschiedenen Ebenen innehaben,
nicht deshalb dazu berufen wurden,
weil sie perfekt wären. Wir wenden
uns nicht an sie wegen ihrer
positiven Eigenschaften: „Es ist
schade, wenn ein Vorgesetzter dir
kein gutes Beispiel gibt ... – Aber
gehorchst du ihm vielleicht wegen
seiner persönlichen Fähigkeiten?...
Oder übersetzt du das »oboedite
praepositis vestris« – gehorcht euren
Vorgesetzten – des heiligen Paulus zu
deiner Bequemlichkeit mit einem
Zusatz von dir, der etwa so lautet ...:
jedoch nur, wenn der Vorgesetzte
Tugenden nach meinem Geschmack
besitzt?“9

Das bedeutet wiederum nicht, dass
diejenigen, die Hinweise oder



Ratschläge geben, sich dabei nicht
irren könnten; sie selbst sind sich
dessen sehr bewusst und werden
gegebenenfalls um Verzeihung
bitten. Die Irrtumsmöglichkeit
können wir je nach Angelegenheit
und Zusammenhang, um die es geht,
mit Intelligenz und Aufrichtigkeit in
einem Kontext übernatürlichen
Glaubens und Vertrauens immer auf
die eine oder andere Weise meistern.
Auch mit Demut, denn es ist nur
vernünftig, zumindest ein wenig am
eigenen Urteilsvermögen zu zweifeln
und mit der Leitungsperson
vertrauensvoll zu sprechen, wenn
wir meinen, es liege ein Irrtum vor.

Der heilige Thomas erklärt
seinerseits, der Gehorsam sei die
Tugend, die den legitimen Befehl des
Vorgesetzten zu erfüllen geneigt
mache, insofern dieser Gehorsam
den Willen Gottes zum Ausdruck
bringe10. Gewiss ist nicht jedes
legitime Mandat auch zwingend das



bestmögliche; doch wird der
Gehorsam auch in einem solchen Fall
der Weg der Fruchtbarkeit sein.
Denn manchmal misst der Herr der
Demut und der Einheit einen
höheren übernatürlichen Wert bei
als dem Umstand, mehr oder
weniger recht zu haben. Daher ist
der übernatürliche Blick wichtig; um
nicht bei einer rein menschlichen
Beurteilung der erhaltenen Hinweise
hängenzubleiben.

In jedem Fall muss, wer eine
Leitungsaufgabe innehat, äußerstes
Fingerspitzengefühl walten lassen,
um niemandem unnötig seine
eigenen Kriterien aufzuerlegen; und
um zu vermeiden, dass seine
Hinweise und Ratschläge als solche
als kristallklarer Ausdruck des
göttlichen Willens verstanden
werden können. Wie ich euch im
Brief vom 9. Januar 2018 geschrieben
habe: „Die Seelen respektvoll leiten,
bedeutet an erster Stelle, das Innere



ihres Gewissens feinfühlig zu achten,
ohne Leitung mit geistlicher
Begleitung zu verwechseln; an
zweiter Stelle führt dieser Respekt
zur klaren Unterscheidung zwischen
Anweisungen und dem, was bloß
passende Aufmunterungen,
Ratschläge oder Anregungen sind.
Und drittens – und deshalb nicht
weniger wichtig – bedeutet es, mit
einem solchen Vertrauen in die
anderen zu leiten, dass die Meinung
der Betroffenen möglichst immer in
die Überlegungen einbezogen
wird“ (Nr. 13).

Betrachten wir vor allem das Beispiel
Christi: „Jesus gehorcht, und er
gehorcht Josef und Maria. Gott kam
auf die Erde, um zu gehorchen, um
sich den Geschöpfen zu
unterstellen.“11 Es ist von großer
Bedeutung, dass der heilige Lukas
nach Jesu Antwort gegenüber seinen
Eltern im Tempel – „ich muss in dem
sein, was meinem Vater gehört“ –



hinzufügt, dass der Herr „ihnen
gehorsam war“, erat subditus illis
(vgl. Lk 2, 49-51). Die Befolgung des
Willens Gottes, die wir immer und in
allem anstreben sollen, liegt häufig
eben darin, vertrauensvoll einigen
Menschen zu folgen.

Gehorsam und Freiheit

8. Es hat in der Geschichte der
Menschheit keine Tat gegeben, die so
zutiefst frei war wie die Hingabe des
Herrn am Kreuz (vgl. Joh 10,17-18).
„Den Höhepunkt seiner Freiheit hat
der Herr auf dem Kreuz gelebt, als
Gipfel der Liebe. Als sie ihm auf
Golgota zuschrien: »Wenn du der
Sohn Gottes bist, so steig herab vom
Kreuz!«, zeigte er seine Freiheit als
Sohn gerade dadurch, dass er an
jenem Hinrichtungsort blieb, um bis
ins letzte den barmherzigen Willen
des Vaters zu vollbringen.“12



Das Kreuz, schrieb der heilige
Josefmaria, „ist nicht das Leid noch
der Kummer noch die Bitternis ... Es
ist das heilige Holz, an dem Christus
triumphiert ..., und an dem wir
triumphieren, wenn wir freudig und
großzügig die Fügungen des Herrn
annehmen.“13 Das Kreuz macht uns
ganz unmissverständlich klar, was
ich zu Anfang dieses Briefes erwähnt
habe: dass Freiheit und Gehorsam
kein Gegensatz sind; denn man kann
durchaus aus Liebe gehorchen und
man kann nur in Freiheit lieben.
Konkreter ausgedrückt steht
christlicher Gehorsam nicht nur
nicht im Widerspruch zur Freiheit,
sondern ist gerade Ausübung der
Freiheit. „Ich bin ein großer Freund
der Freiheit, und gerade deshalb
liebe ich die christliche Tugend des
Gehorsams so sehr“14, schrieb
ebenfalls unser Vater.

Immer ist es möglich zu tun, was zu
tun ist, „weil es mich freut“: aus



Liebe. Und wenn es aus Liebe zu Gott
geschieht, ist dieses weil es mich freut
„der übernatürlichste Grund“, wie
gleichfalls der heilige Josefmaria
versicherte. Daher ist nichts irriger
als „die Meinung, Hingabe und
Freiheit seien unvereinbar. Denn die
Hingabe ist ja gerade eine Folge der
Freiheit“15.

9. „Liebe und tu, was du willst.“16 Der
berühmte Satz des heiligen
Augustinus bedeutet, wie er selbst
schrieb, dass wer Gutes aus Liebe tut,
dies nicht bloß zwangsweise oder
aus Pflicht tut, denn „zur Liebe
gehört die Freiheit“ (libertas est
caritatis)17. Man versteht so, dass das
Gesetz Christi „das vollkommene
Gesetz der Freiheit“ (Jak 1,25) ist,
denn dieses ganze Gesetz findet seine
„Zusammenfassung“ in der Liebe
(vgl. Röm 13,8-9).

In allem können wir frei handeln,
wie Christus, indem wir uns, was uns



gesagt wird, in Liebe zu eigen
machen. In diesem Sinne „müssen
wir, wenn wir gehorchen, zuhören,
denn wir sind keine leblosen oder
passiven Instrumente, ohne
Verantwortung oder Überlegung.
Und danach sollen wir voller
Originalität, Initiative und
Spontaneität alle Verstandes- und
Willensenergien auf das verwenden,
was aufgetragen wurde, um alles
und nur das, was aufgetragen wurde,
umzusetzen. Alles andere wäre
anarchisch. Der Gehorsam im Werk
begünstigt eine Entwicklung all eurer
persönlichen Werte und lässt euch,
ohne eure Persönlichkeit zu
verlieren, leben, wachsen und eine
größere Reife erlangen, wobei ihr
mit zweiundachtzig Jahren dieselbe
Person seid wie mit zwei.“18 Diese
Initiative ist logischerweise nicht auf
die Gelegenheiten beschränkt, in
denen man gehorchen soll, denn in
jedem Moment können wir da, wo
wir sind, kreative Anregungen,



Vorschläge und Beiträge einbringen,
ohne auf den Erhalt von Hinweisen
zu warten, und immer verbunden
mit denen, die die Leitung
innehaben.

Der heilige Basilius der Große
erklärte, dass es eine Eigenheit der
Kinder ist, aus Liebe zu gehorchen:
„Denn entweder vermeiden wir das
Böse aus Furcht vor der Strafe und
sind knechtisch gesinnt, oder wir
erfüllen die Gebote, die Früchte des
Lohnes suchend, zu unserm eigenen
Nutzen, und gleichen darin den
Mietlingen, oder weil es an sich gut
ist und aus Liebe zu demjenigen, der
uns das Gebot gegeben hat, (…) und
haben so eine kindliche
Gesinnung.“19 Aus Liebe gehorchen,
ist nichts Voluntaristisches, kein
Verzicht auf den Verstand; aus Liebe
gehorchen, heißt alle Seelenkräfte
aufbieten und das Beste des
Verstandes, der durch Nachdenken
das Gute sucht, und des Willens, der



dieses verwirklichen möchte, zu
entfalten.

Tatsächlich ist ein vollauf
menschlicher Gehorsam ohne
Verstand und Freiheit – insbesondere
ohne innere Freiheit – unmöglich.
Und noch weniger ein Gehorsam wie
der Jesu Christi. „Ich kann mir nicht
vorstellen, dass es einen wahrhaft
christlichen Gehorsam geben kann,
wenn dieser Gehorsam nicht
freiwillig und verantwortungsvoll
ist“, bemerkte unser Vater. „Die
Kinder Gottes sind keine Steine oder
Kadaver, sie sind intelligente und
freie Wesen, die alle auf die gleiche
übernatürliche Ebene
emporgehoben sind.“20

10. Doch können wir uns fragen: Ist
es möglich, zu gehorchen, ohne die
Sache zu verstehen oder sogar, wenn
wir anderer Meinung sind?
Offensichtlich ja; auch dann lässt sich
– vielleicht noch mehr – aus Liebe



und daher aus Freiheit gehorchen.
Hier wird zusammen mit der Liebe
oft der Glaube ins Spiel kommen: Ich
gehorche, ohne zu verstehen oder
etwas auf dieselbe Weise zu sehen,
wenn ich akzeptiere, dass mich der
Hinweis seitens umsichtiger
Menschen erreicht, die besser
urteilen können als ich selbst; oder
wenn ich akzeptiere, dass nach
reiflicher Überlegung eine
Entscheidung getroffen werden muss
und dass diese jemandem zu fällen
obliegt. Wenn wir die Gnade des
Heiligen Geistes in dieser
Entscheidung und in unserer
Bereitschaft, sie anzunehmen,
erkennen, äußert sich der Gehorsam
in Form eines Glaubensakts.

Wie der heilige Thomas in
Anlehnung an Aristoteles feststellt,
ist die Fähigkeit, die sozusagen die
Person lenkt21, der Wille, auch wenn
dieser darauf angewiesen ist, dass
ihm der Verstand die zur Wahl



stehenden Objekte vorlegt. Aus dem
Herzen kommt alles Gute und alles
Schlechte (vgl. Lk 6,45): Man kann
sich dazu entscheiden, nicht
verstehen zu wollen bzw. zum
besseren Verständnis einer Frage
keinen Dialog führen zu wollen. Der
Wille kann – wie die Erfahrung zeigt
– den Verstand derart beherrschen,
dass er ihn sogar dazu bewegen
kann, etwas objektiv Offensichtliches
zu leugnen. Doch kann der freie
Wille den Verstand auch antreiben,
neue Wege zu beschreiten, ohne zu
einem bestimmten Zeitpunkt alles
verstanden zu haben.

Wenn wir angesichts von
Schwierigkeiten und Leid verwirrt
sind und fassungslos, kann es uns
helfen, Christus zu betrachten, der in
seiner menschlichen Natur dieses
Leid ebenfalls ertragen wollte: Im
Beten von: „Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen?“ (Mt 
27,46), macht er die prophetischen



Worte des Psalms 22 wahr. Seine
inmitten des Schmerzes
freiheitstrunkene Antwort nährt sich
ebenfalls aus den Psalmen: „Vater,in
deine Hände lege ich meinen
Geist“ (Lk 23,46; vgl. Ps 31,6). Der
Gehorsam Jesu macht Adams
Ungehorsam wieder gut (vgl. Röm 
5,19); sein ganzes Leben und Sterben
ist Gehorsam gegenüber Gott Vater
und Ursache unserer Erlösung (vgl. 
Phil 2,6-11).

Gehorsam und Vertrauen

11. Auch Gehorsam und Vertrauen
bedingen einander, so dass man,
wenn sie echt sind, nahtlos von
einem zum anderen übergeht: Wo
Vertrauen herrscht, zieht man die
Ansichten des anderen zurate und
macht sich diese gegebenenfalls zu
eigen, was für gewöhnlich ein
Ausdruck des Wunsches ist, die beste
Wahl zu treffen. Wenn hingegen das
Vertrauen schwächelt, besteht die



Gefahr, dass der Gehorsam zu etwas
rein Äußerlichem, Formellem und
Distanziertem wird. Für einen
gesunden Gehorsam ist folglich ein
Klima der Zuneigung und des
Wohlwollens unerlässlich. Die
Menschen müssen sich geliebt
wissen und dürfen sich nicht
kontrolliert fühlen, sie müssen
spüren, dass man ihnen wirklich
zuhört und ihre Meinung schätzt:
Alle diese Haltungen fördern die
Freiheit und zugleich den Gehorsam.

Der heilige Josefmaria wies darauf
hin, dass Vertrauen der Schlüssel
zum Aufbau einer Freundschaft
zwischen Eltern und Kindern ist:
„Lässt man ihnen keine Freiheit und
spüren sie, dass man ihnen
misstraut, bedeutet das für sie einen
ständigen Anreiz zur
Unaufrichtigkeit.“22 Fehlt es an
Vertrauen, entstehen rasch
Distanzen, und die Transparenz geht
leicht verloren, denn Intimität ist ein



sensibler Bereich, der eine sichere
Umgebung benötigt, um sich
entfalten zu können. Der Versuch,
einen bloß äußerlichen Gehorsam
ohne gemeinsamen Willen
sicherzustellen, ist, wie wenn man
ein Haus auf Sand baut (vgl. Mt 7,26).

Bei der Aufgabe, ein Vertrauensklima
zu schaffen, tragen diejenigen eine
größere Verantwortung, die in der
Familie oder in einer Gruppe eine
Vorsitzfunktion innehaben.
Tatsächlich könnte ihre erste
Diensthandlung darin bestehen,
diesen Vertrauensspielraum mit
allen aktiv zu fördern, während sie
zugleich vorangehen bei der Suche
nach dem Willen Gottes für sich
selbst und ihre Sendung. Auf diese
Weise – indem wir uns gegenseitig
stützen – werden auch die anderen
nach diesem Willen suchen und ihn
finden. Trotz der notwendigen
Organisation – nur die
unverzichtbare, denn das Werk ist



eine „desorganisierte Organisation“23

– soll sich jeder – auch dies ist ein
Ausdruck unseres Vaters – „frei wie
ein Vogel“24 wissen und fühlen.

Gerade die Notwendigkeit eines
Umfelds des Vertrauens und der
familiären Wärme veranlasste den
heiligen Josefmaria dazu anzuzeigen,
dass im Werk der härteste Befehl ein
„bitte“ ist. Es handelte sich nicht
einfach um eine terminologische
Frage, sondern um eine Vorgabe für
das natürliche Verhalten in einer
familiären Umgebung unter
erwachsenen, intelligenten und
freien Menschen. Darüber hinaus
führt die Tatsache, dass das Werk
eine übernatürliche Familie ist, dazu,
dass Glaube und Liebe gemeinsam
mit dem Vertrauen die wahren
Fundamente sowohl für die
Ausübung der Autorität als auch für
den Gehorsam sind.



Gehorsam und apostolische
Fruchtbarkeit

12. Der Herr „hat durch das, was er
gelitten hat, den Gehorsam gelernt;
zur Vollendung gelangt, ist er für
alle, die ihm gehorchen, der Urheber
des ewigen Heils geworden“ (Hebr 
5,8-9). Die Erlösung als Frucht des
Gehorsams Christi bis zum Tod am
Kreuz erhellt auch die Beziehung
zwischen Gehorsam und
apostolischer Fruchtbarkeit unseres
Lebens.

Häufig werden wir über die Szene
nachgedacht haben, in der Petrus
dem Herrn gehorcht, obschon die
Befolgung seiner Anweisung
menschlich betrachtet wenig
vernünftig war: „Fahr hinaus, wo es
tief ist, und werft eure Netze zum
Fang aus!“ (Lk 5,4). Bedenken wir es
langsam: Wie viel Gutes folgte aus
Petrus’ Gehorsam gegenüber diesem 
Duc in altum! „Macht des Gehorsams!



– Der See Gennesaret verweigerte
den Netzen des Petrus seine Fische.
Eine ganze Nacht umsonst. Dann
gehorchte er und warf sein Netz
nochmals ins Wasser. Und sie fingen 
piscium multitudinem copiosam –
eine große Menge Fische. Glaube
mir: Das Wunder wiederholt sich
jeden Tag.“25

13. In unserer apostolischen Sendung
können und sollen wir eine
weitreichende persönliche Initiative
ergreifen, als Frucht unserer Liebe
zu Gott und zu den Menschen. Und
gleichzeitig können und sollen wir
die vielen in den Zentren des Werkes
organisierten Tätigkeiten entfalten,
jenen Folge leistend, die sie leiten,
aus Treue zu den Mitteln, die unser
Vater uns übergeben hat. All das,
ohne zu übersehen, dass das zentrale
Mittel immer das Gebet ist: „Das
Gebet ist unsere Stärke: Wir hatten
nie eine andere Waffe.“26



In der Leitung des Werkes und in der
Organisation seiner Apostolate ist die
Art und Weise zu gehorchen so wie
die in einer Familie, in einer
Gemeinschaft von Menschen.
Gemeinschaft von Menschen denken,
heißt Gemeinschaft von Freiheiten
denken, Gemeinschaft persönlicher
Initiativen, die auch „das Opus Dei
machen“, und Gemeinschaft der
Generationen. Die Überzeugung, dass
Gott in den Herzen aller wirkt und
dass wir alle ganz Ohr sind für den
göttlichen Willen, lässt einen
Gehorsam entstehen, der einer
Familie eigen ist, in dem jedes
Mitglied aktiv am gemeinsamen
Projekt mitzuwirken sich bemüht. So
verstanden und gelebt ist der
Gehorsam Ausdruck der Einheit;
eben der Einheit, die genau die
Voraussetzung für apostolische
Fruchtbarkeit ist: ut omnes unum sint
… ut mundus credat (Joh 17,21).



Unter strikter Beachtung der
Trennung zwischen geistlicher
Begleitung und der Leitung der
Menschen müssen wir immer voll
Dankbarkeit für die christliche
Berufung im Werk leben und
arbeiten. Dabei sollen wir die
Reichtümer eines jeden und einer
jeden zum Vorschein bringen, damit
alle im Team und in der Familie
arbeiten.

Die Kultivierung der echten Tugend
des Gehorsams bewahrt uns sowohl
vor dem Unvermögen, nicht zuhören
zu können, als auch vor der
Unterwürfigkeit, die nur ausführt,
ohne all den inneren Reichtum
einzubringen, den Gott jedem
Menschen geschenkt hat. Deshalb
warnte uns der heilige Josefmaria
vor diesen Möglichkeiten. Zum einen
erwog er, dass „der Ungehorsam
seinen Grund sehr häufig in
»verschlossenen Ohren« hat. Man
kann den Befehl nicht »hören«. Und



warum nicht? Weil es im Grunde an
Demut oder an Interesse zu dienen
fehlt ...“27. Zum anderen machte er
gerade anlässlich des Wunsches,
dienstbereit hinzuhören, darauf
aufmerksam, dass „wir im Opus Dei,
meine Kinder, mit dem Kopf und mit
dem Willen gehorchen; nicht wie
Kadaver. Mit Kadavern kann ich
nichts anfangen; die begrabe ich
pietätvoll.“28 In diesem Sinne
bedeutet gehorchen nicht einfach,
den Willen eines anderen
auszuführen, sondern mit ihm in
Einheit beider Willen und beider
Köpfe, des Denkens, zu kooperieren.

Der intelligente Gehorsam
des heiligen Josef

14. In seinem Schreiben über den
heiligen Josef reflektierte Papst
Franziskus darüber, dass „Josef in
jeder Lebenslage sein »Fiat«
aussprechen konnte, wie Maria bei
der Verkündigung und Jesus in



Getsemani.“29 Wenn der heilige
Josefmaria über Gehorsam sprechen
sollte, bezog er sich oft auf den
heiligen Josef, weil er im Patriarchen
genau das hinhörende Herz sah:
aufmerksam gegenüber Gott,
aufmerksam gegenüber den
Umständen und aufmerksam
gegenüber den Mitmenschen. So
lässt er uns beispielsweise in der
Episode der Rückkehr aus Ägypten
erkennen, wie Josef nicht wankt, er
gehorcht ohne Zögern. „Wir
begreifen die Lehre, die er uns hier
gibt, besser, wenn wir uns klar
machen, dass er einen tätigen
Glauben lebt und dass seine
Fügsamkeit nichts von jenem
Gehorsam hat, der sich nur von den
Ereignissen treiben lässt.“30

Auf dieser Linie schätzte unser
Gründer gerade die Tatsache, dass
der heilige Josef als ein Mann des
Gebets, der er war, seinen Verstand
auf die Realität richtete, die er vor



sich hatte: „In den verschiedenen
Situationen seines Lebens verzichtet
der heilige Josef nicht auf das
Denken noch lässt er seine
Verantwortung außer Acht. Im
Gegenteil: er stellt seine ganze
menschliche Erfahrung in den Dienst
des Glaubens … So war der Glaube
des heiligen Josef: vorbehaltlos,
vertrauensvoll, vollständig, manifest
in einer wirksamen Hingabe an den
Willen Gottes, in einem intelligenten
Gehorsam.“31

Man versteht, dass der heilige
Josefmaria insbesondere für uns, die
wir dazu berufen sind, heilig zu sein,
während wir in den sehr
wandelbaren und herausfordernden
Situationen dieser Welt stecken,
darauf besteht, dass wir einen
intelligenten Gehorsam lernen, der
sich in unsere persönliche Freiheit
einfügt.



Marias Gehorsam

15. In den letzten Jahren hat sich die
Verehrung zu Maria Knotenlöserin
weltweit ausgebreitet. Sie hat uralte
Wurzeln, denn bereits zu Beginn des
3. Jahrhunderts schrieb der heilige
Irenäus von Lyon: „Der Knoten des
Ungehorsams der Eva wurde durch
den Gehorsam Mariens gelöst.“32 Wie
viele Knoten, die unlösbar scheinen
in der Welt und in unserem Leben,
werden sich entwirren, wenn wir,
wie die heilige Maria, für Gottes
Pläne leben!

Unser Vater kommentierte:
„Versuchen wir zu lernen, indem wir
ihrem Beispiel im Gehorsam
gegenüber Gott, in dieser delikaten
Verbindung von Dienen und
Herrschen folgen. In Maria ist nichts
von jener Haltung der törichten
Jungfrauen zu finden, die zwar
gehorchen, aber ohne ihren Verstand
zu gebrauchen. Unsere Herrin hört



aufmerksam auf das, was Gott will,
erwägt, was sie nicht versteht, fragt,
was sie nicht weiß. Danach gibt sie
sich ganz der Erfüllung des
göttlichen Willens hin: Siehe, ich bin
die Magd des Herrn, mir geschehe
nach deinem Wort (Lk 1,38). Seht ihr,
wie wunderbar? Maria, die
Lehrmeisterin unseres Lebens, zeigt
uns hier, dass der Gehorsam
gegenüber Gott nicht
Unterwürfigkeit ist und das Gewissen
nicht unterjocht, sondern uns auf
innige Weise dazu bewegt, die
Freiheit der Kinder Gottes (Röm 8,21)
zu entdecken.“33

Wenn der Gehorsam sich uns einmal
im Widerspruch zur Freiheit
präsentiert, wollen wir uns an Maria
wenden: Sie wird uns die Gnade
erwirken, im authentischen
Gehorsam die Freiheit der Kinder
Gottes zu entdecken. Und mit der
Freiheit die Freude.



Von Herzen segnet euch

euer Vater

Rom, 10. Februar 2024

1 Vgl. Cornelio Fabro, „Der
existenzielle Primat der Freiheit“, in
Johannes Vilar, Meilensteine der
Spiritualität des heiligen Josefmaria
Escrivá, S. 297.

2  Hl. Josefmaria, Gebet zum Heiligen
Geist, April 1934.

3 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 397.

4  Hl. Josefmaria, Brief 38, Nr. 41.
Zitate ohne Autorennennung
stammen fortan vom heiligen
Josefmaria.

5  Benedikt XVI., Predigt, 15. April
2010.

6 Der Rosenkranz, 4. Geheimnis des
lichtreichen Rosenkranzes.



7  Franziskus, Ansprache, 17.
Februar 2022.

8 Christus begegnen, Nr. 17.

9 Der Weg, Nr. 621.

10  Vgl. Hl. Thomas von Aquin, 
Summa theologica, II-II, q. 104 a. 1.

11 Christus begegnen, Nr. 17.

12  Benedikt XVI., Angelus-Gebet, 1.
Juli 2007.

13 Im Feuer der Schmiede, Nr. 788.

14 Christus begegnen, Nr. 17.

15 Freunde Gottes, Nr. 30.

16  Hl. Augustinus, In Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8.

17  Hl. Augustinus, De natura et
gratia, 65, 78.

18 Brief 11, Nr. 39.



19  Hl. Basilius, Regulae fusius
tractatae, Prol. 3.

20 Gespräche, Nr. 2.

21  Vgl. Hl. Thomas von Aquin, 
Quaest. disp. De Malo, q. 6: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor
omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

22 Gespräche, Nr. 100.

23 Gespräche, Nr. 63.

24 Brief 18, Nr. 38.

25 Der Weg, Nr. 629

26 Brief, 17. Juni 1973, Nr. 35.

27 Die Spur des Sämanns, Nr. 379.

28  Notizen bei einem
Familientreffen, 11. September 1964,
in Vázquez de Prada, Der Gründer des
Opus Dei (Band 3), S. 370.



29  Franziskus, Apostolisches
Schreiben Patris corde, 8. Dezember
2020, Nr. 3.

30 Christus begegnen, Nr. 42.

31 Ebenda.

32  Hl. Irenäus, Adversus hæreses, III,
22, 4.

33 Christus begegnen, Nr. 173.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/pastoralbrief-des-
praelaten-10-2-2024-ueber-den-

gehorsam/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/pastoralbrief-des-praelaten-10-2-2024-ueber-den-gehorsam/
https://opusdei.org/de/article/pastoralbrief-des-praelaten-10-2-2024-ueber-den-gehorsam/
https://opusdei.org/de/article/pastoralbrief-des-praelaten-10-2-2024-ueber-den-gehorsam/
https://opusdei.org/de/article/pastoralbrief-des-praelaten-10-2-2024-ueber-den-gehorsam/

	Pastoralbrief des Prälaten (10.2.2024) über den Gehorsam
	Gott gehorchen
	Göttlicher Wille und menschliche Vermittlung
	Gehorsam und Freiheit
	Gehorsam und Vertrauen
	Gehorsam und apostolische Fruchtbarkeit
	Der intelligente Gehorsam des heiligen Josef
	Marias Gehorsam


