
opusdei.org

Papst Franziskus:
Die Fastenzeit ist
eine Zeit der
Heilung.

"In der Beichte verzehrt das
Feuer der Liebe Gottes die
Asche unserer Sünde." Die
Homilie von Papst Franziskus
in der Basilika Santa Sabina in
Rom am Aschermittwoch,
26.2.2020

26.02.2020

Wir beginnen die Fastenzeit mit dem
Empfang des Aschekreuzes:



„Bedenke, Mensch, dass du Staub bist
und wieder zum Staub zurückkehren
wirst“ (vgl. Gen 3,19). Der Staub auf
unseren Häuptern bringt uns zur
Erde zurück, er erinnert uns daran,
dass wir von der Erde kommen und
zur Erde zurückkehren werden. Wir
sind also schwach, zerbrechlich,
sterblich. Im Laufe der Jahrhunderte
und Jahrtausende geben wir ein
kurzes Gastspiel, vor der
Unermesslichkeit der Galaxien und
des Weltraums sind wir winzig klein.
Wir sind wie Staub im Universum.
Aber wir sind der von Gott geliebte
Staub. Liebevoll nahm der Herr
unseren Staub in seine Hände und
hauchte ihm seinen Lebensatem ein
(vgl. Gen 2,7). So sind wir kostbarer,
zu ewigem Leben bestimmter Staub.
Wir sind die Erde, über die Gott
seinen Himmel ausgegossen hat, der
Staub, der seine Träume enthält. Wir
sind Gottes Hoffnung, sein Schatz,
seine Herrlichkeit.



Die Asche erinnert uns also an den
Weg unseres Lebens: vom Staub zum
Leben. Wir sind Staub, Erde, Lehm,
aber, wenn wir uns von Gottes
Händen formen lassen, werden wir
zu etwas Wunderbarem. Und doch
sehen wir oft, besonders in
Schwierigkeiten und in der
Einsamkeit, nur unseren Staub! Aber
der Herr ermutigt uns: Das Wenige,
das wir sind, besitzt in seinen Augen
einen unendlichen Wert. Nur Mut,
wir wurden geboren, um geliebt zu
werden, wir wurden geboren, um
Kinder Gottes zu sein.

Liebe Brüder und Schwestern, zu
Beginn der Fastenzeit sollten wir uns
das bewusstmachen. Denn die
Fastenzeit ist nicht die Zeit, nutzlose
Moralismen über die Menschen zu
ergießen, sondern anzuerkennen,
dass unsere erbärmliche Asche von
Gott geliebt ist. Dies ist eine Zeit der
Gnade, damit wir Gottes liebevoll auf
uns gerichteten Blick annehmen und



unter diesem Blick unser Leben
ändern. Wir sind in dieser Welt, um
von der Asche zum Leben zu
gelangen. Lasst uns also die
Hoffnung nicht zerstäuben, lassen
wir den Traum, den Gott von uns hat,
nicht zu Asche werden. Lasst uns
nicht in Resignation verfallen. Und
du sagst: „Wie kann ich vertrauen?
Um die Welt steht es schlecht, die
Angst breitet sich aus, es gibt so viel
Bosheit und die Gesellschaft wird
immer unchristlicher...“. Glaubst du
denn nicht, dass Gott unseren Staub
in Herrlichkeit verwandeln kann?

Die Asche, die uns auf das Haupt
gestreut wird, erschüttert die
Gedanken in unserem Kopf. Sie
erinnert uns daran, dass wir Kinder
Gottes nicht dafür leben dürfen, um
dem Staub nachzulaufen, der sich
auflöst. Eine Frage kann von unseren
Köpfen in die Tiefe unserer Herzen
gelangen: „Wofür lebe ich?“ Wenn
ich für die Dinge der Welt lebe, die



vergehen, kehre ich zum Staub
zurück und verleugne, was Gott an
mir getan hat. Wenn ich nur lebe, um
ein wenig Geld nach Hause zu
bringen und Spaß zu haben, für ein
wenig Ansehen, um ein bisschen
Karriere zu machen, dann lebe ich
von Staub. Wenn ich das Leben nur
deshalb für schlecht halte, weil ich
nicht genug Beachtung finde oder
von anderen nicht das bekomme,
was mir meines Erachtens zusteht,
bleibt mein Blick dem Staub
verhaftet.

Dafür sind wir nicht in der Welt. Wir
sind viel mehr wert, wir leben für
viel mehr: um Gottes Traum zu
verwirklichen, um zu lieben. Die
Asche legt sich auf unsere Häupter,
damit sich in unseren Herzen das
Feuer der Liebe entzünde. Denn wir
sind Bürger des Himmels und die
Liebe zu Gott und zum Nächsten ist
unser Reisepass für den Himmel,
unser Ausweis. Die irdischen Güter,



die wir besitzen, werden uns nichts
nützen, sie sind Staub, der verweht,
aber die Liebe, die wir schenken – in
der Familie, bei der Arbeit, in der
Kirche, in der Welt – wird uns retten,
sie wird für immer bleiben.

Die Asche, die wir empfangen,
erinnert uns an einen zweiten,
entgegengesetzten Weg, den vom
Leben zum Staub. Wir schauen uns
um und sehen den Staub des Todes.
Leben, das zu Asche zerfällt.
Trümmer, Zerstörung, Krieg. Das
Leben von nicht angenommenen
unschuldigen Kindern, das Leben
zurückgewiesener armer Menschen,
das Leben ausrangierter alter
Menschen. Wir zerstören uns immer
weiter selbst und werden wieder zu
Staub. Und wie viel Staub gibt es in
unseren Beziehungen! Schauen wir,
wie es bei uns zu Hause aussieht, in
unseren Familien: wie viele
Streitigkeiten, wieviel Unfähigkeit,
Konflikte zu entschärfen, wie viel



Mühe, sich zu entschuldigen, zu
vergeben, neu anzufangen, während
es uns so leicht fällt unsere
Freiräume und unsere Rechte
einzufordern! Es gibt eine Menge
Staub, der die Liebe beschmutzt und
das Leben verunstaltet. Wir haben
zugelassen, dass sich auch in der
Kirche, dem Haus Gottes, so viel
Staub absetzen konnte, der Staub der
Weltlichkeit.

Und schauen wir in uns selbst, in
unsere Herzen: Wie oft ersticken wir
Gottes Feuer mit der Asche der
Heuchelei! Heuchelei ist der Schmutz,
den zu entfernen uns Jesus im
heutigen Evangelium auffordert. In
der Tat sagt der Herr nicht nur, dass
man Werke der Nächstenliebe tun,
beten und fasten soll, sondern dass
man all dies tun soll, ohne
irgendetwas vorzutäuschen, ohne
Doppelzüngigkeit und ohne
Heuchelei (vgl. Mt 6,2.5.16). Wie oft
hingegen machen wir etwas, nur um



anerkannt zu werden, für unser
Ansehen, für unser Ego! Wie oft
bezeichnen wir uns als Christen und
geben uns in unseren Herzen ohne
Probleme den Leidenschaften hin,
die uns zu Sklaven machen! Wie oft
predigen wir das eine und tun das
andere! Wie oft geben wir uns
äußerlich gut und hegen in unserem
Inneren Groll! Wie viel Falschheit ist
in unseren Herzen... Das ist Staub,
der schmutzig macht, Asche, die das
Feuer der Liebe erstickt.

Wir müssen uns von dem Staub
reinigen, der sich auf unseren
Herzen ablagert. Wie geht das? Der
eindringliche Aufruf des heiligen
Paulus in der zweiten Lesung hilft
uns: »Lasst euch mit Gott
versöhnen!« Paulus fordert das nicht,
er fleht darum: »Wir bitten an Christi
statt: Lasst euch mit Gott
versöhnen!« ( 2 Kor 5,20). Wir hätten
wohl gesagt: „Versöhnt euch mit
Gott!“. Aber nein, er gebraucht die



passive Form: Lasst euch versöhnen.
Denn Heiligkeit kommt nicht von
unserem Tun, sie ist Gnade! Denn
alleine sind wir nicht in der Lage,
den Staub, der unsere Herzen
beschmutzt, zu entfernen. Denn nur
Jesus, der unser Herz kennt und
liebt, kann es heilen. Die Fastenzeit
ist eine Zeit der Heilung.

Was sollten wir also tun? Auf Ostern
hin können wir zwei Übergänge
vollziehen: den ersten, vom Staub
zum Leben, von unserer schwachen
Menschlichkeit zur Menschlichkeit
Jesu, der uns heilt. Wir können uns
vor den Gekreuzigten hinstellen, dort
verweilen, ihn anblicken und immer
wieder sagen: „Jesus, du liebst mich,
verwandle mich... Jesus, du liebst
mich, verwandle mich...“. Und
nachdem man seine Liebe
angenommen hat, nachdem man
angesichts dieser Liebe geweint hat,
kommt der zweite Übergang, damit
man nicht vom Leben wieder in den



Staub zurückfällt. Man geht zur
Beichte, um Gottes Vergebung zu
empfangen, denn dort verzehrt das
Feuer der Liebe Gottes die Asche
unserer Sünde. Die Umarmung des
Vaters bei der Beichte erneuert uns
innerlich, sie reinigt unser Herz.
Lassen wir uns versöhnen, um als
geliebte Kinder zu leben, als Sünder,
denen vergeben wurde, als geheilte
Kranke, als Wanderer, die auf ihrem
Weg nicht alleine sind. Lassen wir
uns lieben, um selbst zu lieben.
Lassen wir uns aufhelfen, um auf das
Ziel zuzugehen, auf Ostern. Wir
werden mit Freude entdecken, dass
Gott uns aus unserer Asche
auferweckt.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/papst-franziskus-die-fastenzeit-
ist-eine-zeit-der-heilung/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/papst-franziskus-die-fastenzeit-ist-eine-zeit-der-heilung/
https://opusdei.org/de/article/papst-franziskus-die-fastenzeit-ist-eine-zeit-der-heilung/
https://opusdei.org/de/article/papst-franziskus-die-fastenzeit-ist-eine-zeit-der-heilung/

	Papst Franziskus: Die Fastenzeit ist eine Zeit der Heilung.

