
opusdei.org

„Nichts ist umsonst“:
Vortrag des Prälaten
über die Hoffnung

Msgr. Fernando Ocáriz über die
Tugend der Hoffnung und ihr
Fundament – gehalten im
November 2024 zum
bevorstehenden Heiligen Jahr
2025.

29.09.2025

Wir geben den Vortrag in leicht
gekürzter Fassung wieder.

Die Verkündigungsbulle von Papst
Franziskus zum Heiligen Jahr 2025



beginnt mit Worten des heiligen
Paulus an die Römer, die dem
Dokument auch seinen Namen
geben: Die Hoffnung lässt nicht
zugrunde gehen (Röm 5,5), spes non
confundit. Es sind Worte von großer
Tiefe: Wahre Hoffnung enttäuscht
nicht. Wir Menschen können
enttäuschen, die Hoffnung jedoch
nicht, denn Gott bleibt seiner Liebe
zu uns und seinen Verheißungen
treu.

Mitunter hoffen wir auf etwas, das
nicht eintritt – auf den Erfolg eines
apostolischen Vorhabens oder das
Ergebnis eines Gesprächs. Wenn die
Früchte ausbleiben – haben wir dann
vergeblich gehofft? Nein, denn die
Hoffnung, die auf Gottes Liebe zu
uns Menschen gründet, lässt uns –
wie den heiligen Josefmaria – mit
Gewissheit sagen: „Nichts geht
verloren!“ (Im Feuer der Schmiede,
278). Was wir für Gott und gemäß
seinem Willen tun, ist immer



wirksam, auch wenn wir die
Ergebnisse nicht sofort oder gar
nicht sehen. Vielleicht zeigen sie sich
anders, zu einer anderen Zeit oder in
anderer Gestalt – aber wir können
fest darauf vertrauen: Nichts ist
umsonst.

Ich möchte gemeinsam mit euch nun
einige Passagen aus der
Verkündigungsbulle Spes non
confundit, Texte des heiligen
Josefmaria und Verse aus der
Heiligen Schrift lesen und kurz
kommentieren. Die Absicht, die ich
damit verbinde, ist diese: Ich möchte
uns allen die Gelegenheit geben, in
unserer Seele die Bereitschaft zu
fördern, in der Hoffnung zu
wachsen. Die theologische Tugend
der Hoffnung ist eine Gabe Gottes; sie
lässt sich nicht durch menschliche
Anstrengung hervorbringen. Wir
können unsere Seelen aber bereit
machen, die Gabe Gottes zu



empfangen – besonders den Glauben,
die Hoffnung und die Liebe.

Wesen und Bedeutung der
Hoffnung

Hoffnung ist die Tugend, die uns
darauf vertrauen lässt, in der
Zukunft ein Gut zu erlangen, das
zwar mehr oder weniger schwer zu
erreichen, aber dennoch erreichbar
ist. Drei Elemente gehören somit
wesentlich dazu: zukünftig,
schwierig, jedoch möglich. Fehlt
eines davon, sprechen wir im
strengen Sinn nicht von Hoffnung. So
wäre es absurd zu „hoffen“, morgen
zum Mond zu fliegen; es ist
unmöglich. Und was ohne Mühe
erreichbar ist, ist gewöhnlich nicht
Gegenstand der Hoffnung; ich
„hoffe“ nicht, in drei Stunden zu
Hause zu sein, wenn der Weg kurz
und sicher ist.

Im Herzen jedes Menschen lebt
Hoffnung – eine natürliche und



notwendige Hoffnung. Wir hoffen,
dass unsere Arbeit Früchte trägt, wir
hoffen auf erreichbare Güter und in
allen möglichen Situationen auf
einen guten Ausgang. Der Papst
schreibt: „Im Herzen eines jeden
Menschen lebt die Hoffnung als
Wunsch und Erwartung des Guten,
auch wenn er nicht weiß, was das
Morgen bringen wird“ (Spes non
confundit, 1). Menschliche
Ungewissheit schließt Hoffnung nicht
aus. Sie ist die Erwartung des Guten:
der Möglichkeit, dass dieses Gute
eintrifft.

Zugleich ist Hoffnung eine
übernatürliche, theologische Tugend.
Was erhoffen wir durch sie? Das
ewige Leben, die Vereinigung mit
Gott, die Glückseligkeit des Himmels
– das ist die große Hoffnung. Die
Teilhabe am göttlichen Leben ist
möglich, weil Gott sie uns verheißen
hat. Der heilige Paulus spricht von
der Hoffnung, die für euch im Himmel



bereitliegt (Kol 1,5). Diese Hoffnung
ist verbunden mit dem Glauben an
die Liebe Gottes zu uns und an die
Mittel, die er vorgesehen hat, damit
wir den Himmel erreichen: die
Eucharistie, das Gebet und vieles
mehr.

Die Hoffnung auf das ewige Leben ist
so wesentlich, dass das Konzil von
Trient die Aussage verwarf, man
solle das Gute tun, ohne mit der
Belohnung des Himmels zu rechnen.
Im Gegenteil: „Wer sagt, der
Gerechtfertigte sündige, wenn er im
Blick auf den ewigen Lohn gut
handelt: der sei mit dem Anathema
belegt“ (Konzil von Trient,6. Sitzung,
Kap. 16, Kan 31). Die Hoffnung auf
den ewigen Lohn ist nicht nur nicht
falsch, sondern von Gott gewollt und
steht in innerem Zusammenhang mit
Glauben und Liebe.

Der Glaube als Fundament der
Hoffnung



Worauf gründet die Hoffnung? Die
Antwort ist einfach: auf den Glauben.
Paulus schreibt: Glaube aber ist:
Grundlage dessen, was man erhofft
(Hebr 11,1). Welcher Glaube ist
gemeint? Der Glaube an die Liebe
Gottes zu uns. Dieser Glaube verleiht
der Hoffnung Gewissheit, weil er auf
etwas gründet, das niemals versagt:
die unerschütterliche, persönliche
Liebe Gottes zu jedem von uns.

Papst Franziskus bekräftigt: „Die
Hoffnung wird aus der Liebe
geboren und gründet sich auf die
Liebe, die aus dem durchbohrten
Herzen Jesu fließt“ (Spes non
confundit, 3). Und dann zitiert er den
heiligen Paulus: Da wir mit Gott
versöhnt wurden durch den Tod
seines Sohnes, als wir noch Feinde
Gottes waren, werden wir erst recht,
nachdem wir versöhnt sind, gerettet
werden durch sein Leben (Röm 5,10).
Die Hoffnung entspringt also dem



sicheren Glauben an Gottes Liebe zu
uns.

Den Glauben an diese konkrete,
persönliche Liebe Gottes müssen wir
nähren. Sie ist keine abstrakte Liebe
zur Menschheit im Allgemeinen,
sondern eine Liebe zu dir und mir,
heute und immer. Gott sieht uns,
wohnt in uns mit seiner Gnade, die
uns erhebt und heiligt, und liebt uns
auf persönliche Weise. Diese Liebe ist
unsere Kraft und lässt uns erhoffen,
was schwierig scheint, aber
erreichbar ist: dass wir heilig werden
– denn dies ist das Ziel unserer
Hoffnung: die endgültige und
vollständige Vereinigung mit Gott.

Es ist im geistlichen Leben – im
asketischen Kampf, in der Stunde des
Beginnens und Wiederbeginnens –
daher notwendig, aus der Hoffnung
zu leben. Diese Hoffnung gründet
nicht auf unseren eigenen Kräften,
sondern auf der Liebe Gottes. Gott



rechnet mit unserer Schwäche, vor
allem aber mit seiner Allmacht, die
eins ist mit seiner Liebe zu uns. In
Gott sind auch Erkenntnis und Liebe
eins. Er kennt uns und liebt uns
unendlich.

Die Hoffnung von Kindern Gottes

Der Geist des Opus Dei führt uns
dahin, zu betrachten, dass Gottes
Liebe uns wahrhaft zu seinen
Söhnen und Töchtern macht. Das
Bewusstsein unserer
Gotteskindschaft stärkt die Hoffnung.
So erklärt der heilige Josefmaria in
einer seiner Predigten: „Die
Gewissheit, mich als Sohn Gottes
fühlen zu dürfen, erfüllt mich mit
wahrer Hoffnung – und ich wünsche
mir, dass es euch genauso ergeht.
Und diese übernatürliche Tugend
passt sich unserer Natur an, wenn sie
uns Geschöpfen eingegossen wird,
und ist auch eine sehr menschliche
Tugend“ (Freunde Gottes, 208).



Die übernatürliche Hoffnung erhöht
unsere natürliche Fähigkeit, auf das
Gute zu hoffen. Die Erfahrung
unseres Elends könnte uns dazu
verleiten, allenfalls unser Heil zu
erhoffen – als hätte Heiligkeit nichts
damit zu tun – und Heiligkeit als
asketische Utopie abzutun. Doch
Heiligkeit ist das Ziel; und wenn das
Leben ohne genügend Heiligkeit
endet, wird man sie über die
Läuterung im Fegefeuer erreichen.
Das Heiligwerden kostet Mühe. Die
Hoffnung, sie zu erlangen, baut
jedoch auf Gottes Gnade.

Wir haben also einen
außerordentlichen Grund, um darauf
zu hoffen, heilig zu werden, und an
die Wirksamkeit unseres Lebens zu
glauben: Wir sind geliebte Töchter
und Söhne. Wir rufen uns das oft in
Erinnerung, heute mit Worten des
heiligen Johannes: Wir haben die
Liebe, die Gott zu uns hat, erkannt
und gläubig angenommen (1 Joh 4,16).



Darin besteht der Kern des Lebens
nach dem Evangelium: Gottes Liebe
zu uns zu erkennen, an sie zu
glauben und diesen Glauben immer
wieder zu erneuern.

Dieser Glaube an Gottes Liebe lässt
uns im Vertrauen auf die Vorsehung
leben. Wir wissen, dass wir nicht
dem Zufall der Welt ausgeliefert
sind. Gott liebt uns und begleitet uns
ständig, unter Achtung unserer
Freiheit. Papst Benedikt XVI. schreibt
in seiner Enzyklika über die
Hoffnung: „Gott ist das Fundament
der Hoffnung, nicht irgendein Gott,
sondern der Gott, der ein
menschliches Angesicht hat und der
uns geliebt hat bis ans Ende: jeden
Einzelnen und die Menschheit als
Ganze“ (Spe Salvi, 31). Der Glaube an
diese konkrete Liebe Gottes zu uns ist
das Fundament unserer Hoffnung.
Im Gegensatz dazu beschreibt der
heilige Paulus die Heiden als
Menschen ohne Hoffnung und ohne



Gott in dieser Welt (Eph 2,12). Ohne
Gott gibt es nur auf dieses Leben
begrenzte Hoffnungen. Ohne Gott
gibt es keine echte Hoffnung auf
etwas Endgültiges.

Die Gewissheit, dass Gott selbst
engagiert ist

Die christliche Hoffnung zeichnet
sich durch eine scheinbar paradoxe
Besonderheit aus: Gewissheit. Kann
man einer Sache gewiss sein, die
nicht vollständig sicher ist? Ja, wir
haben eine sichere Hoffnung, weil
sie auf Gottes Willen gründet, seiner
Liebe zu uns treu zu sein.

Das ist der Wille Gottes, unsere
Heiligung (1 Thes 4,13) – bedeutet
nicht nur, dass Gott möchte, dass wir
heilig seien, sondern dass er auch
selbst dafür Sorge trägt: Er gibt uns
nicht nur die Mittel – Offenbarung,
Sakramente usw. –, sondern schenkt
uns auch die notwendigen Gnaden,
damit wir das Ziel erreichen, ohne



dass er unsere Freiheit aufhebt, die
er uns ebenfalls geschenkt hat.

Wir haben also die sichere Hoffnung,
ans Ziel zu gelangen, wenn wir es
wollen, denn die Gnade wird uns
nicht fehlen: Gott ist treu. Dies
bestätigen Worte des heiligen Paulus:
Gott, der reich ist an Erbarmen, hat
uns, die wir infolge unserer Sünden tot
waren, in seiner großen Liebe, mit der
er uns geliebt hat, zusammen mit
Christus lebendig gemacht. Aus Gnade
seid ihr gerettet. Er hat uns mit
Christus auferweckt und uns
zusammen mit ihm einen Platz in den
himmlischen Bereichen gegeben (Eph
2,4-7). Der Apostel sagt nicht: er wird
uns einen Platz geben, sondern: er 
hat uns einen Platz gegeben. Diese
Kraft der Hoffnung führt zur
Gewissheit – ohne aufzuhören,
Hoffnung zu sein.

Der heilige Josefmaria schreibt: „Ich
bin glücklich in der Gewissheit, dass



wir den Himmel erlangen werden,
wenn wir bis zum Ende treu
bleiben“ (Freunde Gottes, 208). Sich
einer Sache gewiss zu sein, die nicht
sicher ist, ist kein Widerspruch.
Darin besteht die christliche
Hoffnung. Wir sind uns der Liebe
Gottes so sicher, dass wir eine feste
und verlässliche Hoffnung haben
dürfen. Sie ist stärker als unsere
Fehler und unser Elend und führt
uns zur Gewissheit, heilig werden zu
können, auch wenn wir mit Fehlern
sterben werden. Der Herr wird uns –
mit unserer Mitwirkung – zur
Heiligkeit führen, die in der Fülle der
Liebe besteht. Diese ist mit Fehlern
vereinbar, solange wir sie nicht
einfach hinnehmen und akzeptieren,
sondern aus Liebe immer wieder
gegen sie ankämpfen, auch wenn wir
sie nicht gänzlich überwinden.

Darum dürfen wir sicher sein, den
Himmel zu erlangen, wenn wir treu
sind und in seiner Liebe bleiben. Und



wir dürfen gewiss sein, treu sein und
in seiner Liebe bleiben zu können,
wenn wir es in Freiheit wollen, denn
Gottes Gnade wird uns nicht fehlen.

Die christliche Hoffnung ist nicht
illusorisch, da sie mit Gottes Gnade
rechnet. Wenn wir an unsere
Heiligkeit denken, an die stete
Wirksamkeit des Apostolates des
Werkes, an unser Leben oder an
unseren Einsatz, das Werk
voranzubringen – finden wir
Orientierung im Wort des heiligen
Josefmaria von der „Gewissheit des
Unmöglichen“ (Brief 29, 60). Denn
Heiligkeit scheint angesichts unserer
Schwäche „unmöglich“ – und doch
haben wir die Gewissheit, dass sie
möglich ist, weil wir an Gottes Liebe
glauben, die das Fundament unserer
Hoffnung ist. Ihretwegen dürfen wir
„die Gewissheit des Unmöglichen“
haben.



Schön ist, was der heilige Paulus von
Abraham sagt, nämlich dass er gegen
alle Hoffnung voll Hoffnung (Röm
4,18) geglaubt hat – ein Ausdruck,
den der heilige Josefmaria sehr
schätzte. Was aufs erste ein
Widerspruch zu sein scheint,
bezeichnet, richtig verstanden, die
Fülle der Hoffnung: zu hoffen, selbst
wenn es menschlich gesehen keinen
Grund dafür gibt.

Hoffnung in Alltag und Apostolat

Die christliche Hoffnung gründet auf
ein festes Fundament: das Angebot
Gottes selbst, uns mit ihm zu
vereinen – darin wird die
Herrlichkeit des Himmels bestehen.
Sie erweist sich zugleich auf vielerlei
Weise im Alltag, insbesondere als
apostolische Hoffnung. Wie der
heilige Paulus schreibt: Denkt daran,
dass eure Mühe im Herrn nicht
vergeblich ist! (1 Kor 15,58). Der
heilige Josefmaria ließ diese Worte – 



Semper scientes quod labor vester non
est inanis in Domino – in der Villa
Vecchia in Rom in einen Türsturz
meißeln. Nichts, was wir im Herrn
tun, ist vergeblich.

Papst Franziskus lädt in Spes non
confundit dazu ein, Hoffnung
weiterzugeben: „Es darf nicht an
einer umfassenden Aufmerksamkeit
für diejenigen fehlen, die sich in
einer besonders schwierigen
Lebenslage befinden und die eigene
Schwäche erfahren, …“ (11). Viele
Leute scheinen ohne Hoffnung zu
leben – ein Leben aber ohne
Hoffnung, ohne echte, lohnenswerte
Ziele, lähmt. Vermitteln wir also
Hoffnung im Apostolat, aber auch bei
der Betreuung unserer Brüder und
Schwestern, für die wir auf die eine
oder andere Weise da sind. Seien wir
Menschen, die weniger auf die
Schwierigkeiten als auf die Lösungen
blicken. Seien wir positiv, seien wir
Menschen voller Hoffnung.



Wir sollen auch in unseren eigenen
Schwierigkeiten aus der Hoffnung
leben. Jeder hat sie: persönliche
Fehler, Arbeit, Gesundheit, vieles
andere. Der Papst zitiert gewaltige
Worte aus dem Römerbrief: Was
kann uns scheiden von der Liebe
Christi? Bedrängnis oder Not oder
Verfolgung, Hunger oder Kälte, Gefahr
oder Schwert? Doch in alldem tragen
wir einen glänzenden Sieg davon
durch den, der uns geliebt hat. Denn
ich bin gewiss: Weder Tod noch Leben,
weder Engel noch Mächte, weder
Gegenwärtiges noch Zukünftiges noch
Gewalten, weder Höhe noch Tiefe
noch irgendeine andere Kreatur
können uns scheiden von der Liebe
Christi, die in Christus Jesus ist,
unserem Herrn (Röm 8,36-39). Der
Papst schreibt dazu: „Deshalb bricht
diese Hoffnung angesichts von
Schwierigkeiten nicht zusammen. Sie
gründet sich auf den Glauben und
wird von der Liebe genährt und
ermöglicht es so, im Leben



weiterzugehen“ (Spes non confundit,
3). Nichts kann uns trennen von der
Liebe Christi, weder Teufel, noch
Krankheit, noch Widrigkeiten, nur
wir selbst – wenn wir uns von ihm
entfernen wollen. Darum dürfen wir
immer fest auf die Liebe Gottes
hoffen, die in Christus Jesus offenbar
geworden ist.

In diesem Licht erweisen sich einige
Zeilen des heiligen Josefmaria aus
der Instruktion für die Arbeit von St.
Raphael als besonders kostbar:
„Arbeitet voller Hoffnung, sät,
begießt – im Vertrauen aufGott, der
wachsen lässt (1 Kor 3,7). Und wenn
Entmutigung aufkommt – eine
Versuchung, die Gott zulassen kann
angesichts widriger Umstände oder
der scheinbar geringen Wirksamkeit
des Apostolats –, und jemand euch
fragt wie einst den Vater des Tobias: 
Ubi est spes tua? Wo ist deine
Hoffnung? … dann erhebt die Augen
über das Elend dieses Lebens, das



nicht euer Ziel ist, und antwortet mit
dem Mann aus dem Alten Testament
stark und hoffnungsvoll – quoniam
memor fuit Domini in tote corde suo
(Tob 1,13), denn er gedachte stets des
Herrn und liebte ihn von ganzem
Herzen –: filii sanctorum sumus, et
vitam illam exspectamus, quam Deus
daturus est his, qui fidem suam
nunquam mutant ab eo – wir sind
Kinder von Heiligen und erwarten
jenes Leben, das Gott denen geben
wird, die den Glauben an ihn nie
aufgeben (Tob 2,18)“ (Instruktion
9.1.1935, 19).

Arbeiten wir also voller Hoffnung;
und säen wir aus im Vertrauen auf
Gott, der das Wachstum schenkt.
Stellen wir unsere Kräfte in den
Dienst Gottes – im Bewusstsein, wie
gesagt, dass unsere Hoffnung in der
Gewissheit seiner Liebe gründet –,
und seien wir großzügig. Es lohnt
sich, im Apostolat großzügig zu sein:
in allem, was Mühe und Abtötung



kostet, auf die Menschen zuzugehen,
sich Zeit zu nehmen, Schwierigkeiten
zu überwinden usw.

Der heilige Josefmaria sagte einmal:
„Ich erinnere mich noch, wie wir vor
vielen Jahren mit unserer Arbeit
anfingen. Ich begann mit dreien –
und jetzt sind es viele Tausende,
Hunderttausende! Ich war voller
Hoffnung. Von Alexander dem
Großen wird erzählt, dass er,
während er sich auf eine Schlacht
vorbereitete, seinen gesamten Besitz
unter seinen Generälen aufteilte. Da
sagte einer von ihnen zu ihm: Aber
Herr, was bleibt dir dann noch? Und
er antwortete: Mir bleibt die
Hoffnung!“ Und der heilige
Josefmaria fügte hinzu: „Ich sehe
euch, und mir bleibt die
Hoffnung“ (Aufzeichnungen aus
einer Predigt, 10.2.1975, Altoclaro,
Venezuela). Diese Worte lehren uns,
unsere Hoffnung auch in die
anderen zu setzen. Wenn ihr die



eigene Schwäche spürt, könnt ihr
aufblicken und im Schauen auf eure
Brüder und Schwestern Hoffnung
schöpfen – eine Hoffnung, die sich
auf die ganze Welt ausbreiten soll.

Die Hoffnung nie verlieren –
Maria, unsere Hoffnung

Papst Franziskus ruft dazu auf, auf
den Frieden in der Welt zu hoffen –
einem Gut, das so sehr fehlt. Nicht
nur wegen der großen Kriege, die
schrecklich und traurig sind,
sondern auch wegen der Spaltungen
in vielen Kreisen der Gesellschaft.
Der heilige Josefmaria erkannte: „Es
gibt keinen Frieden in den
Gewissen“ (Im Zwiegespräch mit dem
Herrn, 101). Der Papst möchte, dass
sich das erste Zeichen der Hoffnung
im Frieden für die Welt
verwirklichen möge, „die sich wieder
einmal inmitten der Tragödie des
Krieges befindet“ (Spes non
confundit, 8). Dass die Welt besser



werde, ist auch eine apostolische
Hoffnung – freilich mit Realismus;
wir kennen die Zukunft nicht.

Die apokalyptischen Vorhersagen
über das Ende der Welt sind
dramatisch. Sie rauben uns aber
nicht die Hoffnung, sondern spornen
uns im Gegenteil an, unser
Möglichstes zu tun, damit sich die
Dinge zum Besseren wenden. In
einigen Ländern leben wir aktuell in
einem sehr entchristlichten Umfeld;
vielerorts gehen Getaufte nicht mehr
zu den Sakramenten. In traditionell
katholischen Ländern, wo früher ein
vielfältiges religiöses Leben blühte,
geht heute sonntags nur noch ein
geringer Prozentsatz der
Bevölkerung zur Messe. Anderswo
schaut es besser aus. Überall dürfen
wir davon überzeugt sein, dass es
gute Leute gibt – so wie Don Javier
oft sagte: „Wie viele gute Menschen
gibt es doch auf der Welt!“ Häufig
fehlt es an Bildung. Schwierigkeiten



im Apostolat sind daher kein Grund
zur Entmutigung, sondern ein
Anreiz, mehr zu beten, uns
aufzumachen und auf die Menschen
zuzugehen, um ihnen durch
Freundschaft und Vertrauen zu
helfen. Je schwieriger die Umgebung
ist, desto mehr rechnet Gott mit uns –
nicht weil wir besser wären, sondern
weil er uns viel Bildung geschenkt
hat, obwohl wir ungeeignete
Werkzeuge sind. Deshalb: stark in
der Hoffnung!

Das gilt für alles – besonders für das
Gebet. Der Herr sagt: Bittet, und ihr
werdet empfangen! (Joh 16,24). Das ist
eine beeindruckende Zusage. Ja,
manchmal bitten wir und erhalten
nicht, was wir erbitten. Dann können
wir denken, dass wir auf andere
Weise empfangen werden oder nicht
richtig gebetet haben. Andere Male
beten wir richtig, aber es scheint, als
würden wir nicht empfangen. Wir
beten zum Beispiel für ein



bestimmtes apostolisches Anliegen
oder für die Heilung einer Person,
und sie wird nicht geheilt … War das
Gebet nutzlos? Nein. Im Glauben an
das Wort Gottes können wir 
feststehen in der Hoffnung. Nichts
geht verloren.

Schließlich Hoffnung in der Freude! 
Freut euch in der Hoffnung, sagt der
heilige Paulus. Es geht jedoch nicht
um die Hoffnung eines billigen
Heftromans. Daher fährt Paulus fort: 
Freut euch in der Hoffnung, seid
geduldig in der Bedrängnis, beharrlich
im Gebet (Röm 12,12). Der heilige
Josefmaria formulierte es so:
„Optimistisch, froh, Gott ist mit uns!
Deswegen bin ich täglich voller
Hoffnung“ (Erinnerungen an den
seligen Josefmaria Escrivá, Interview
mit Salvador Bernal, Madrid 2000).
Die Tugend der Hoffnung lässt uns
das Positive, das Schöne im Leben
sehen, weil wir in allem – auch im
Unverständlichen – Gottes Liebe



erkennen. Wenn wir uns also
entmutigt oder traurig fühlen,
reagieren wir schnell mit einem
tiefen Glaubensakt in Erinnerung an
den Grund unserer Hoffnung:
„Heute, jetzt – liebt mich Gott über
alle Maßen.“ Dieser Gedanke richtet
uns auf.

Wenn wir von Hoffnung sprechen,
denken wir voll Liebe an die heilige
Jungfrau Maria, spes nostra. Sie ist
die Mutter der Hoffnung; sie erwirkt
uns beim Herrn die Gnade, Hoffnung
zu haben und sie weitergeben zu
können, wie der heilige Petrus sagt: 
Seid stets bereit, jedem Rede und
Antwort zu stehen, der von euch
Rechenschaft fordert über die
Hoffnung, die euch erfüllt (1 Petr
3,15).

Ich schließe mit den herrlichen
Worten des heiligen Paulus: Der Gott
der Hoffnung aber erfülle euch mit
aller Freude und mit allem Frieden im



Glauben, damit ihr reich werdet an
Hoffnung in der Kraft des Heiligen
Geistes (Röm 15,13). Wir dürfen froh
sein. Und wenn menschliche Gründe
dagegenstehen, erinnern wir uns,
dass es jenseits aller menschlichen
Gründe einen viel tieferen Grund
gibt, der das Fundament unserer
Hoffnung darstellt: die Liebe Gottes
zu uns – heute und immer.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/nichts-ist-umsonst-vortrag-des-

pralaten-uber-die-hoffnung/
(19.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/nichts-ist-umsonst-vortrag-des-pralaten-uber-die-hoffnung/
https://opusdei.org/de/article/nichts-ist-umsonst-vortrag-des-pralaten-uber-die-hoffnung/
https://opusdei.org/de/article/nichts-ist-umsonst-vortrag-des-pralaten-uber-die-hoffnung/

	„Nichts ist umsonst“: Vortrag des Prälaten über die Hoffnung

