
opusdei.org

Neue Horizonte im
inneren Leben (I):
„Jenes erste Gebet
als Kind Gottes“

Das Bewusstsein der
Gotteskindschaft verändert
alles, so wie es das Leben des
heiligen Josefmaria veränderte,
als er unerwartet diesen
Horizont entdeckte.

07.03.2018

«Es ist an der Zeit, meine Töchter
und Söhne, uns immer tiefer auf
Wege der Kontemplation inmitten



der Welt einzulassen»[1]. Mit diesen
Worten kennzeichnet der Prälat des
Opus Dei eine der Prioritäten des
jetzigen Augenblicks. Unser
Apostolat ist heute und immer «ein
Überströmen unseres inneren
Lebens.[2] Zum einen, weil es darin
besteht, genau dieses Leben
weiterzugeben, zum anderen, weil
man es in der Tiefe verstehen und
leben muss, um den Glauben
vermitteln zu können. Wie der hl.
Josefmaria sagte, geht es schließlich
darum, «uns in die unermessliche
Liebe Gottes zu versenken, um diese
Liebe dann den Menschen in Wort
und Tat kundtun zu können»[3]. Es
genügt nicht, dass wir Kinder Gottes
sind, wir müssen uns auch dessen
bewusst sein, damit unser Leben
davon erfüllt wird.

Dieser Weg nach innen hat eigene
Merkmale. Er führt nicht von einem
unbekannten Ort zum nächsten. Er
besteht eher in der Vertiefung



dessen, was man schon kennt, was
selbstverständlich ist, da man es oft
gehört hat. Dann entdeckt man
etwas, das man bereits wusste, jetzt
aber mit neuer Klarheit und Tiefe
sieht. Auf diese Erfahrung bezieht
sich der hl. Josefmaria, wenn er von
verschiedenen neuen «Horizonten»
sprach, die sich ganz unerwartet vor
seinen Augen öffneten. So steht es
zum Beispiel im Feuer der Schmiede:
«Im inneren Leben - nicht anders als
in der menschlichen Liebe - ist
Ausdauer nötig. Ja, du sollst immer
wieder auf dieselben Themen
zurückkommen, sie stets von neuem
bedenken, bis du auch das
Altvertraute mit neuen Augen siehst.

Dann fragst du dich überrascht: Aber
wieso sehe ich erst jetzt so klar? -
Nun, manchmal sind wir wie Steine,
über die das Wasser hinweg fließt,
ohne dass ein einziger Tropfen
eindringen kann.



Deshalb ist es notwendig, immer neu
das Gleiche - das ja nicht dasselbe ist!
- zu erwägen, damit wir fähig
werden, die Segensfülle der
göttlichen Gaben in uns
aufzunehmen».[4]

«Über das Gleiche nachdenken», um
seinen Reichtum zu entdecken, sich
ihm zu öffnen und zu sehen, «dass es
nicht dasselbe ist». Das ist der
kontemplative Weg, zu dem wir
gerufen sind. Wir fahren auf dem
Meer, wo es – auf den ersten Blick –
nichts Neues gibt, weil es schon zu
unserem Alltag gehört. Die Römer
nannten das Mittelmeer mare
nostrum; weil es das Meer war, das
sie kannten, mit dem sie lebten. Der
hl. Josefmaria benutzte das Bild der 
Mittelmeere, die es zu entdecken gilt;
denn sobald wir uns auf die Meere
hinauswagen, die wir gut zu kennen
meinen, öffnen sich vor unseren
Augen neue ungeahnte Weiten. Dann
können wir Gott mit Worten der hl.



Katharina von Siena sagen: «Du bist
wie ein tiefes Meer, je mehr ich darin
suche, umso mehr finde ich, und je
mehr ich finde, desto mehr suche ich
dich»[5].

Diese Entdeckungen entsprechen
dem Licht, das Gott schenkt, wann
und wie er will, und unsere ruhige
Betrachtung macht uns bereit, dieses
Licht vom Herrn zu empfangen.
«Wie jemand, der im Dunkeln war
und plötzlich von der Sonne
beschienen wird, klar sieht, was er
zuvor nicht unterscheiden konnte, so
ist die Seele dessen erleuchtet, der
den Heiligen Geist empfangen
hat»[6]. In den folgenden Leitartikeln
wollen wir einige dieser Mittelmeere
durchqueren, die der hl. Josefmaria
in seinem inneren Leben entdeckt
hat, um uns mit ihm zusammen «in
die Tiefe der Liebe Gottes» zu
versenken.

Abba Pater!



Es war eine ganz tiefe Überzeugung
der ersten Christen, dass sie sich an
Gott wenden konnten als seine
geliebten Kinder. Jesus selbst hatte
sie gelehrt: «So sollt ihr beten: Vater
unser, der du bist im Himmel» (Mt
6,9). Er hat sich den Juden als der
geliebte Sohn des Vaters vorgestellt
und seine Jünger gelehrt, sich ebenso
zu verhalten. Die Apostel hatten
gehört, wie er sich mit der Anrede an
Gott wandte, die die hebräischen
Kinder benutzten, wenn sie mit ihren
Eltern sprachen. Und nachdem sie
den Heiligen Geist empfangen
hatten, begannen sie selbst, diesen
Ausdruck zu benutzen. Das war
etwas ganz Neues für die
Frömmigkeit Israels, aber der hl.
Paulus sprach davon als etwas
allgemein Bekanntes und Normales:
«Ihr habt den Geist der Kindschaft
empfangen, in dem wir rufen: „Abbá,
Vater!” Eben dieser Geist bezeugt
unserem Geist, dass wir Kinder
Gottes sind» (Röm 8,15-16). Diese



Überzeugung erfüllte sie mit
Vertrauen und verlieh ihnen eine
ungeahnte Kühnheit: «Sind wir aber
Kinder, so sind wir auch Erben,
Erben Gottes und Miterben
Christi» (Röm 8,17). Jesus ist nicht
nur der Eingeborene des Vaters,
sondern auch der Erstgeborene
vieler Brüder (s. Röm 8,29; Kol 1,15).
Das neue Leben, das Christus
gebracht hat, zeigte sich ihnen als ein
Leben geliebter Kinder Gottes. Und
das war keine theoretische oder
abstrakte Wahrheit, sondern eine
Wirklichkeit, die sie mit
überströmender Freude erfüllte. Ein
schönes Zeichen dafür ist der Schrei,
den der Apostel Johannes in seinem
ersten Brief nicht zurückhalten
kann: «Seht, welche Liebe uns der
Vater erwiesen hat! Wir heißen
Kinder Gottes, und wir sind es!» (1 
Joh 3,1).

Von der Vaterschaft Gottes und
seiner einzigartigen zärtlichen Liebe



zu jedem von uns hören wir Christen
schon als Kinder. Dennoch sind wir
gerufen, es ganz persönlich und
lebendig zu entdecken, sodass es
unsere Beziehung zu Gott am Ende
neu gestaltet und uns einen neuen
Horizont des Friedens und des
Vertrauens eröffnet, ein immenses
Panorama, in das wir uns unser
Leben lang vertiefen können. Für
den hl. Josefmaria war das ein
unerwarteter Fund, die plötzliche
Öffnung eines Panoramas, das in
Wirklichkeit wie verborgen war in
etwas, was er gut kannte. Es geschah
im Oktober 1931. Viele Jahre später
erinnerte er sich daran: »Ich könnte
euch genau den Tag und sogar die
Uhrzeit jenes ersten Betens als Kind
Gottes angeben. Schon als Kind hatte
ich im Vaterunser gelernt, Gott Vater
zu nennen, nun aber empfand, sah
und war ich voller Staunen
angesichts des göttlichen
Ratschlusses, dass wir Kinder Gottes
sind … und das mitten im Verkehr, in



einer Straßenbahn, eine Stunde lang
oder länger, ich weiß es nicht mehr –
ich musste es einfach
hinausschreien: Abba, Pater!».[7]

In den folgenden Monaten kam der
hl. Josefmaria wiederholt auf dieses
Thema zurück. In den
Besinnungstagen, die er ein Jahr
später machte, notierte er zum
Beispiel: «Erster Tag. Gott ist mein
Vater. Ich lasse nicht von dieser
Überzeugung ab»[8]. Den ganzen Tag
dachte er darüber nach! Auch wenn
uns eine so ausgedehnte Betrachtung
vielleicht überrascht, zeigt sie doch,
wie tief die Erfahrung der
Gotteskindschaft in ihm Wurzeln
geschlagen hatte. Auch unsere
Haltung im Gebet und immer, wenn
wir uns an Gott wenden, sollte von
Vertrauen und Dankbarkeit getragen
sein. Damit unser Umgang mit Gott
diese Gestalt annimmt, gilt es
persönlich zu entdecken, dass er
unser Vater sein will.



Wer ist Gott für mich?

Wie der hl. Josefmaria haben
vielleicht auch wir schon als Kinder
gelernt, dass Gott unser Vater ist,
aber es kann sein, dass wir noch ein
Stück Weg vor uns haben, um unsere
Gotteskindschaft in ihrer ganzen
Radikalität zu leben. Wie können wir
dahin gelangen?

An erster Stelle ist es nötig, in uns
das wahre Bild der Vaterschaft Gottes
zu erneuern. Wer ist er für mich?
Bewusst oder unbewusst denkt
mancher, Gott sei vor allem jemand,
der Gesetze erlassen hat und Strafen
ankündigt für diejenigen, die sie
nicht erfüllen, jemand, der erwartet,
dass man seinen Willen erfüllt und
der auf Ungehorsam zornig reagiert.
In einem Wort: ein Herrscher, dessen
unfreiwillige Untertanen wir sind.
Dann gibt es Menschen - auch
Christen -, für die Gott vor allem das
Motiv darstellt, sich gut zu verhalten.



Sie sehen in ihm den Grund, aus dem
man das tut, was man eigentlich 
nicht will, aber muss. Aber Gott «ist
kein tyrannischer Herrscher und
kein strenger, unversöhnlicher
Richter: Er ist unser Vater. Er spricht
uns auf unsere mangelnde
Großzügigkeit, auf unsere Sünden
und Fehler an, aber um uns davon zu
befreien und uns seine Freundschaft
und Liebe anzubieten».[9]

Die Schwierigkeit, wahrzunehmen,
dass «Gott Liebe ist» (1 Joh 4,8) hat
ihre Wurzeln manchmal in der Krise
der Väter, die es in verschiedenen
Ländern gibt. Möglicherweise haben
wir das im Gespräch mit Freunden
oder Bekannten schon einmal
festgestellt, dass ihre Väter keine
guten Erinnerungen in ihnen
wachrufen, und dass die Vorstellung
von Gott als Vater für sie nicht
anziehend ist. Wenn wir mit ihnen
über den Glauben sprechen, ist es
gut, ihnen zu zeigen, dass ihr



Schmerz über den erlittenen Mangel
auf den Begriff von echter
Vaterschaft hinweist, den wir im
Herzen tragen: eine Vaterschaft, die
vor ihnen da ist und sie ruft. Ein
Freund, ein Priester kann ihnen mit
seiner Nähe helfen, die Liebe des
Vaters zu entdecken, «nach dessen
Name jedes Geschlecht im Himmel
und auf der Erde benannt wird» (Eph
3,14), und seine Zärtlichkeit auch in
der «Berufung zum Hüten»[10] zu
erfahren, die in uns allen
schlummert und sich den Weg bahnt
in der Vater- oder Mutterschaft, die
sich in ihnen selbst bereits
verwirklicht oder die sie anstreben.
Auf diese Weise werden sie nach und
nach auf dem Grund ihrer Seele das
wahre Angesicht Gottes entdecken
und auch die Art, wie wir von ihm
als seine Kinder zu leben gerufen
sind: im Bewusstsein, von ihm mit
unendlicher Liebe angeschaut zu
sein. In der Tat liebt ein Vater sein
Kind nicht um der Dinge willen, die



es tut, wegen seiner Leistungen,
sondern einfach, weil es sein Kind ist.
Zugleich hilft er ihm, das Beste aus
sich herauszuholen, aber immer
ausgehend von dem Wert, den es an
sich für ihn hat.

Das sollten wir nicht vergessen -
besonders in Situationen des
Misserfolgs oder wenn der Abstand
zwischen unserem Leben und den 
Vorbildern, die die Welt uns vor
Augen stellt, uns ein geringes
Selbstwertgefühl vermitteln. «Das ist
unsere „Körpergröße“, das ist unsere
geistliche Identität: Wir sind Gottes
geliebte Kinder, immer. Begreift also,
dass sich selbst nicht zu akzeptieren,
unzufrieden zu leben und negative
Gedanken zu haben bedeutet, unsere
wahrste Identität nicht zu erkennen:
Das ist, als wendete ich mich ab,
während Gott mich anschauen
möchte; es bedeutet, den Traum, den
er für mich hegt, auslöschen zu
wollen. Gott liebt uns so, wie wir



sind, und keine Sünde, keine
schlechte Angewohnheit, kein Fehler
bringt ihn davon ab».[11]

Leben in dem Bewusstsein, dass Gott
Vater ist, geht Hand in Hand damit,
dass wir uns von ihm anschauen
lassen als seine sehr geliebten Kinder.
So begreifen wir, dass unser Wert
nicht von dem abhängt, was wir
haben – von unseren Talenten – oder
von dem, was wir tun – von unseren
Erfolgen -, sondern von der Liebe, die
uns geschaffen, von uns geträumt
und uns erwählt hat «vor der
Erschaffung der Welt» (Eph1,4).
Angesichts der kalten Vorstellung,
die sich unsere zeitgenössische Welt
teilweise von Gott macht, wollte
Benedikt XVI. vom Beginn seines
Pontifikats an daran erinnern, dass
«wir kein zufälliges, sinnloses
Produkt der Evolution sind. Jeder
von uns ist Frucht eines Gedankens
Gottes, jeder von uns ist erwünscht,
geliebt, notwendig».[12] Bestimmt



dieser Gedanke wirklich unseren
Alltag?

Hoffnung und Vertrauen der
Kinder Gottes

Der hl. Josefmaria erinnerte die
Gläubigen des Opus Dei häufig
daran, dass «das Fundament unseres
geistlichen Lebens die
Gotteskindschaft ist».[13] Er verglich
sie mit der «Schnur, die die Perlen
einer wunderbaren, großen Kette
zusammenhält. Die Gotteskindschaft
ist die Schnur, an der sich alle
Tugenden aneinanderreihen, denn es
sind die Tugenden eines Kindes
Gottes» [14]. Daher ist es
unabdingbar notwendig, Gott zu
bitten, dass er uns diesen Horizont
eröffnet, der unser ganzes geistliches
Leben stützt und formt.

Die Schnur der Gotteskindschaft
verwirklicht sich in einer «Haltung,
die von Vertrauen und
Hoffnung»[15], geprägt ist, wie man



sie bei Kindern findet, besonders
wenn sie noch klein sind. Daher war
die Gotteskindschaft im Leben und in
den Schriften des hl. Josefmaria
häufig mit der geistlichen Kindschaft
verbunden. Denn was machen einem
Kind, das Fahrradfahren lernt, die
Stürze aus? Gar nichts, solange sein
Vater in der Nähe ist, der ihm Mut
macht, es noch einmal zu versuchen.
Darin besteht sein Vertrauen voller
Hoffnung: „Papa sagt, ich kann…,
also los!“

Wenn wir uns als Kinder Gottes
fühlen, so ist das die Sicherheit, auf
die wir uns für die Sendung stützen,
die der Herr uns anvertraut hat.
Dann sind wir wie der Sohn, dem
sein Vater sagt: «Mein Sohn, geh und
arbeite heute im Weinberg» (Mt
21,28). Vielleicht befällt uns zunächst
Unsicherheit, oder andere Gedanken
und Empfindungen hemmen uns.
Dann aber denken wir daran, dass es
unser Vater ist, der uns darum bittet



und uns damit enormes Vertrauen
zeigt. Wie Christus lernen wir, uns
den Händen Gottes zu überlassen
und ihm aus tiefster Seele zu sagen:
«Aber nicht, was ich will, sondern
was du willst (soll geschehen)» (Mk
14,36). Mit seinem Beispiel lehrte uns
der hl. Josefmaria, uns so zu
verhalten wie Christus: «Ich habe
mir Mühe gegeben, mich im Laufe
der Jahre immerfort auf diese froh
machende Wirklichkeit zu stützen.
Immer ist mein Gebet dasselbe
geblieben, nur der Ton war je nach
den Umständen etwas verschieden.
Immer habe ich zum Herrn gesagt:
‚Herr, Du hast mich hier hingestellt,
Du hast mir dies und jenes
anvertraut, und ich verlasse mich auf
Dich. Ich weiß, dass Du mein Vater
bist. Ich habe immer gesehen, dass
ein kleines Kind sich seines Vaters
sicher ist‘»[16]. Dass es
Schwierigkeiten geben wird, können
wir nicht leugnen. Aber wir werden
uns mit ihnen auseinandersetzen in



dem Bewusstsein, dass dieser
allmächtige Vater – was auch immer
geschehen mag – uns begleitet, an
unserer Seite ist und über uns wacht.
Er wird tun, was wir uns
vorgenommen haben; denn letztlich
ist es sein Werk. Er wird es vielleicht
ein wenig anders machen, aber
wirksamer. «Wenn du dich wirklich
auf den Herrn verlässt, wirst du
lernen, dich zufriedenzugeben mit
allem, was auf dich zukommen mag.
Du wirst die Gelassenheit nicht
verlieren, selbst wenn ein Vorhaben
trotz deines persönlichen
Engagements und trotz des Einsatzes
aller vernünftigen Mittel nicht deiner
Erwartung gemäß gelungen ist... Es
wird eben nur insoweit seine
Erfüllung gefunden haben, als es den
Plänen Gottes entspricht»[17].

Den „Geist der Gotteskindschaft“
pflegen



Der hl. Josefmaria nannte nicht die
Gotteskindschaft das Fundament des
Opus Dei, sondern den Geist der
Gotteskindschaft. Es genügt nicht,
Kind Gottes zu sein, wir müssen uns
auch als Kinder Gottes fühlen, sodass
unser Leben diesen Sinn erhält. Mit
dieser Sicherheit im Herzen stehen
wir auf dem festesten Fundament,
und die Wirklichkeit unserer
Gotteskindschaft wird konkrete
Auswirkungen in unserem Leben
haben.

Um diesen Geist zu pflegen, ist es gut,
diese Wirklichkeit mit dem Kopf und
dem Herzen immer tiefer zu
verstehen. Zuerst mit dem Kopf,
indem wir im Gebet die Stellen der
Heiligen Schrift betrachten, die von
der Vaterschaft Gottes sprechen, von
unserer Kindschaft, vom Leben der
Kinder Gottes. Bei dieser Betrachtung
können uns viele Texte des hl.
Josefmaria über unser Kindsein vor
Gott[18] oder Überlegungen anderer



Heiliger und christlicher Autoren[19]
viel Licht schenken.

Mit dem Herzen können wir unser
Kindsein vor Gott ausloten, wenn wir
vertrauensvoll Zuflucht bei ihm
suchen, uns seiner Liebe überlassen,
mit oder ohne Worte unsere
kindliche Haltung zum Ausdruck
bringen und die Liebe, die er zu uns
hat, immer vor Augen haben. Eine
Möglichkeit sind kurze Anrufungen
oder Stoßgebete. Der hl. Josefmaria
riet: «Nenne ihn Vater oftmals
während des Tages. Sage ihm – du
allein, in deinem Herzen -, dass du
ihn liebst, ihn anbetest, dass du dich
stolz und stark fühlst, weil du sein
Kind bist».[20] Auch können wir
Zuflucht nehmen zu einem kurzen
Gebet, das uns hilft, den Tag
anzugehen in dem sicheren
Bewusstsein, Kinder Gottes zu sein,
oder ihn mit Dankbarkeit, Reue und
Hoffnung zu beenden. Papst
Franziskus schlug jungen Leuten



folgendes Gebet vor: «„Herr, ich
danke dir, dass du mich liebst; ich
bin sicher, dass du mich liebst; mach,
dass ich mich in mein Leben
verliebe!“ Nicht in meine schlechten
Angewohnheiten – die muss ich
ändern –, sondern in mein Leben,
das ein großes Geschenk ist: Es ist
Zeit, zu lieben und geliebt zu
werden».[21]

Zum Haus des Vaters
zurückkehren

Die Familie ist als „der Ort, an den
man zurückkehrt“ beschrieben
worden, wo man Ruhe und Erholung
findet. Sie ist es insbesondere als
«Heiligtum der Liebe und des
Lebens»,[22] wie der hl. Johannes
Paul II. gern sagte. Da finden wir die
Liebe wieder, die unserem Leben
Sinn und Wert gibt, denn sie ist ihr
Ursprung.

Auf gleiche Weise erlaubt uns die
Tatsache, Kinder Gottes zu sein,



vertrauensvoll zu ihm zu kommen,
wenn wir müde sind, wenn wir uns
schlecht behandelt oder verletzt
fühlen… und auch, wenn wir ihn
beleidigt haben. Zum Vater
zurückzukehren ist eine konkrete Art,
sich „voller Hoffnung ihm zu
überlassen“. Es tut gut, das Gleichnis
vom Vater mit den beiden Söhnen zu
betrachten, das der hl. Lukas
aufgeschrieben hat (s. Lk 15,11-32):
«Gott erwartet uns, wie der Vater im
Gleichnis, mit ausgebreiteten Armen,
obgleich wir es nicht verdienen.
Unsere Schuld spielt keine Rolle. Wie
beim verlorenen Sohn zählt allein,
dass wir unser Herz öffnen,
Sehnsucht nach dem Haus des Vaters
haben und uns freuen über die Gabe
Gottes, durch die wir Kinder Gottes
heißen und es tatsächlich sind,
obwohl wir so oft der Gnade nicht
entsprechen».[23]

Jener Sohn dachte vielleicht kaum an
den Schmerz, den er seinem Vater



bereitet hatte; er vermisste vor allem
die gute Behandlung im Haus seines
Vaters (vgl. Lk 15,17-19). So kehrt er
zurück mit der Vorstellung, nur noch
ein Knecht unter anderen zu sein.
Aber sein Vater empfängt ihn – er
geht ihm entgegen, umarmt ihn,
überhäuft ihn mit Küssen! – und
bringt ihm seine tiefste Identität in
Erinnerung: Er ist sein Sohn. Danach
lässt er ihm seine Kleider bringen,
die Schuhe, den Ring…, Zeichen
seiner Zugehörigkeit, die selbst sein
schlechtes Verhalten nicht
auslöschen konnte. «Und doch,
letzten Endes ging es um den eigenen
Sohn, und diese Beziehung konnte
durch kein Verhalten gestört oder
geschwächt werden».[24]

Selbst wenn wir Gott einmal als
einen Herrn ansehen, dessen Diener
wir sind, oder als einen kalten
Richter, bleibt er seiner väterlichen
Liebe treu. Die Möglichkeit, nach
einem Sturz zu ihm zurückzukehren,



ist immer eine wunderbare
Gelegenheit, das zu entdecken.
Zugleich erfahren wir dadurch
unsere eigene Identität. Es ist ja nicht
nur so, dass er beschlossen hat, uns
zu lieben, sondern wir sind – aus
Gnade – wirklich Kinder Gottes. Wir
sind Kinder Gottes, und nichts und
niemand kann uns jemals diese
Würde rauben, nicht einmal wir
selbst. Deshalb dürfen wir angesichts
unserer Schwäche und der Sünde, -
der bewussten, freiwilligen Sünde -,
niemals verzweifeln. Wie der hl.
Josefmaria sagte: «Aber dies ist nicht
das letzte Wort. Das letzte Wort
spricht Gott, und es ist das Wort
seiner erlösenden und erbarmenden
Liebe und deshalb das Wort unserer
Gotteskindschaft».[25]

Das Wichtigste ist die Liebe

Der Geist der Gotteskindschaft
verändert alles, wie im Leben des hl.
Josefmaria, als er unerwartet diesen



Horizont entdeckte. Wie anders wird
das innere Leben, wenn wir es nicht
auf unsere Fortschritte oder unsere
Vorsätze der Besserung aufbauen,
sondern auf die Liebe, die uns
vorausgeht und auf uns wartet! Gibt
man den Dingen, die man tut, zu
große Bedeutung, so dreht sich das
geistliche Leben fast ausschließlich
um die persönliche Besserung. Auf
Dauer besteht dann das Risiko nicht
nur darin, die Liebe zu Gott in einen
Winkel der Seele zu verbannen,
sondern auch, entmutigt zu werden,
weil der Kampf, den man führt,
unweigerlich in der Niederlage
endet.

Konzentrieren wir uns hingegen auf
das, was Gott tut, darauf, uns täglich
von ihm lieben zu lassen und seine
Erlösung anzunehmen, dann
bekommt der Kampf eine andere 
Farbe. Wenn wir siegen, sind wir
dankbar und loben Gott, werden wir
besiegt, so kommen wir



vertrauensvoll zu ihm zurück, bitten
um Vergebung und empfangen seine
Umarmung. So begreifen wir, dass
«die Gotteskindschaft keine
eigenständige Tugend ist, sondern
die dauerhafte Voraussetzung im
Träger der Tugenden. Daher gibt es
keine bestimmten Handlungen als
Kind Gottes, sondern unser ganzes
Verhalten, alle Tugendakte können
und sollen gelebte Gotteskindschaft
sein».[26]

Für den, der die Liebe Gottes jeden
Tag annehmen will, gibt es kein
Scheitern. Sogar die Sünde wird für
ihn zur Gelegenheit, sich an die
eigene Identität als Kind Gottes zu
erinnern und zum Vater
zurückzukehren, der ihm
entgegeneilt und ruft: „Mein Kind!“
Aus diesem Bewusstsein wird – wie
beim hl. Josefmaria – die Kraft
kommen, die wir brauchen, um auf
den Weg der Nachfolge des Herrn
zurückzukehren: «Ich bin überzeugt:



Ihr und ich, wir werden mit dem
Licht und dem Beistand der Gnade
sehen, was verbrannt werden muss,
und werden es verbrennen, was
ausgerissen werden muss, und
werden es ausreißen, was
hingegeben werden muss, und
werden es hingeben».[27] Und das,
ohne uns niederdrücken oder
entmutigen zu lassen, denn wir
dürfen das Ideal des christlichen
Lebens nicht mit Perfektionismus
verwechseln.[28] So wird unser
Leben sein, ausgerichtet auf die
Liebe, die Gott zu uns hat, und damit
ausgefüllt, zu lieben. Wie kleine
Kinder, die ein wenig die Liebe ihres
Vater entdeckt haben und sie ihm auf
tausenderlei Weisen danken wollen,
mit all der Liebe, die auszudrücken
sie fähig sind.

Lucas Buch



[1] F. Ocáriz, Pastoralbrief, 14.2.2017,
Nr. 30.

[2] Ebd., vgl. Hl. Josefmaria, Der Weg,
Nr. 961; Freunde Gottes, Nr. 239.

[3] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 97.

[4] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 540.

[5] Hl. Katharina von Siena, Dialog, c.
167.

[6] Hl. Cyrill von Jerusalem, 
Katechese 16, 16.

[7] Hl. Josefmaria, Betrachtung,
24.12.1969 (in A. Vázquez de Prada, 
Der Gründer des Opus Dei, Bd.1,
Adamas, Köln 2001, S. 370).

[8] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen, Nr. 1637 (in A.
Vázquez de Prada, Der Gründer des
Opus Dei, Bd. 1, S. 441).



[9] Christus begegnen, Nr. 64.

[10] Papst Franziskus, Homilie in der
Messe zu Beginn des Pontifikats,
19.3.2013.

[11] Ders., Homilie, 31.7.2016.

[12] Benedikt XVI., Homilie in der
Messe zu Beginn des Pontifikats,
24.4.2005.

[13] Hl. Josefmaria, Brief 25.1.1961,
Nr. 54 (in E. Burkhart, J. López, Alltag
und Heiligkeit in der Lehre des
heiligen Josefmaria, Bd. 2, Adamas,
Köln 2016, S. 20, Fußnote 3).

[14] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
der Predigt, 6.7.1974, in E. Burkhart,
J. López, Alltag und Heiligkeit in der
Lehre des heiligen Josefmaria, Bd. 2,
S. 110.

[15] F. Ocáriz, Pastoralbrief,
14.2.2017, Nr. 8.

[16] Freunde Gottes, Nr. 143.



[17] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämann, Nr. 860.

[18] Vgl. etwa F. Ocáriz, “Filiación
divina” in Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, S.. 519-526.

[19] Das Jahr der Barmherzigkeit hat
uns einige von ihnen
wiederentdecken lassen. Vgl.
Päpstlicher Rat zur Förderung der
Neuevangelisierung, Barmherzig wie
der Vater. Arbeitshilfen für das
Jubiläumsjahr der
Barmherzigkeit2015-2016.

[20] Freunde Gottes Nr. 150.

[21] Papst Franziskus, Homilie,
31.7.2016.

[22] Hl. Joh. Paul II., Homilie,
4.5.2003.

[23] Christus begegnen, Nr. 64.



[24] Hl. Joh. Paul II., Enz. Dives in
Misericordia (30.11.1980), Nr. 5.

[25] Christus begegnen, Nr. 66.

[26] F. Ocáriz – I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, S. 54.

[27] Christus begegnen, Nr. 66.

[28] s. F. Ocáriz, Pastoralbrief,
14.2.2017, Nr. 8.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/neue-horizonte-im-inneren-
leben/ (16.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben/
https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben/
https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben/

	Neue Horizonte im inneren Leben (I): „Jenes erste Gebet als Kind Gottes“﻿

