
opusdei.org

Neue Horizonte im
inneren Leben (II):
«Jesus ist mein
bester Freund»

Der hl. Josefmaria wusste sich
immer von Jesus begleitet, dem
«Großen Freund», der unsere
Sorgen und unser Versagen
kennt, weil er„Mensch ist wie
wir“.

21.03.2018

Die Evangelien zeigen uns Jesus in
ständigem Kontakt mit sehr
unterschiedlichen Menschen: mit



Kranken, die Heilung suchen, mit
Sündern, die auf Vergebung hoffen,
mit Neugierigen, sogar mit Spionen…
Aber um den Meister herum finden
sich vor allem seine Freunde. So
bezeichnet Jesus seine Jünger:
«Meine Freunde» (Lk12,4). Es ist
bewegend, ihn am Grab des Lazarus
zu sehen. Seine Tränen veranlassten
die Juden zu dem Ausruf: «Seht, wie
lieb er ihn hatte» (Joh 11,36). Später,
während des Letzten Abendmahls,
erklärt er den Aposteln den Sinn
seines Todes am Kreuz:«Es gibt keine
größere Liebe, als wenn einer sein
Leben für seine Freunde
hingibt» (Joh 15,13). Und er wird,
vielleicht angesichts ihrer
Überraschung, noch deutlicher: «Ich
nenne euch nicht mehr Knechte,
denn der Knecht weiß nicht, was sein
Herr tut. Vielmehr habe ich euch
Freunde genannt; denn ich habe
euch alles mitgeteilt, was ich von
meinem Vater gehört
habe» (Joh15,15).



Wegen seiner Liebe zu uns macht
Jesus uns zu seinen Freunden. Die
Gabe des Heiligen Geistes bringt uns
in eine neue Beziehung zu Gott. Wir
haben den Geist Christi selbst
empfangen, der uns zu Kindern des
Vaters macht und uns auch in eine
ganz persönliche Beziehung zu
Christus einführt: Er macht uns ihm
gleichförmig. Dadurch hebt er aber
weder unsere Individualität noch
unsere Persönlichkeit auf. Deshalb
verwirklicht sich die
Gleichförmigkeit mit Christus über
die Freundschaft mit ihm. Mit dem
Gnadenleben beginnt eine Beziehung
zu Gott von Du zu Du: Wir lernen ihn
in seinem Geheimnis kennen und
vermögen zu handeln wie er. Diese
tiefe Einheit von Erkennen und
Wollen ermöglicht, dass wir arme
Geschöpfe im Innersten unserer
Seele Gott erfahren– wie Augustinus
sagte –, und so dasselbe lieben und
tun können wie er. Darin – idem
velle, idem nolle, dasselbe lieben,



dasselbe ablehnen –besteht gerade
die Freundschaft.

Ein weiterer Horizont eröffnete
sich

Schon in ganz jungen Jahren erfuhr
der hl. Josefmaria, dass Jesus ein
Freund ist, ein ganz besonderer
Freund. Seiner frühen Erfahrung gab
er in einem Punkt des Weges
Ausdruck: «Du suchst die
Gesellschaft von Freunden, deren
Unterhaltung, Zuneigung und
Umgang dir die Verbannung in
dieser Welt erträglicher machen –
obgleich Freunde manchmal Verrat
üben. – Das scheint mir nicht
schlecht. Aber – warum suchst du
nicht jeden Tag umso nachhaltiger
die Gesellschaft und Unterhaltung d
e s Freundes, der nie Verrat übt?»[1]

Er hatte diese Erfahrungbereits vor
langer Zeit gemacht. Seine Biografen
sehen sie im Zusammenhang mit
einem Rat, den er während seiner



Zeit im Priesterseminar erhalten
hatte[2]. Mit den Jahren vertiefte sich
diese Entdeckung der Freundschaft
mit Christus. Möglicherweise war es
ein wichtiger Moment in dieser
Entwicklung, als sich ihm das
immense Panorama der
Gotteskindschaft eröffnete. Während
seiner Besinnungstage in Segovia
schrieb er: «Erster Tag. Gott ist mein
Vater. Ich lasse nicht ab von dieser
Überzeugung. – Jesus ist mein
Freund (ein neues Mittelmeer), der
mich mit dem ganzen göttlichen
Wahnsinn seines Herzens liebt.
Jesus…, mein Gott,… der auch
Mensch ist»[3].

Er bezeichnet diese Entdeckung als
«neuen Horizont». Der erste war die
Vaterschaft Gottes gewesen die er
ebenfalls schon kannte und dennoch
auf neue Weise entdeckte. Das war
für den hl. Josefmaria vor allem eine
Quelle des Trostes. In jenen dreißiger
Jahren hatte er die riesige Aufgabe



vor sich, den Willen Gottes zu
erfüllen, den Gott ihm am 2. Oktober
1928 gezeigt hatte. Er sollte allen
Menschen eine Botschaft bringen
und sie zugleich in der Kirche
verwirklichen. Aber er musste es tun
«bei absolutem Mangel an
materiellen Mitteln: 26 Jahre alt, die
Gnade Gottes und Humor. Und sonst
nichts »[4]: Das Panorama, das sich
nun vor ihm ausbreitete,
vergewisserte ihn, dass er bei dieser
Sendung nicht allein war. Jesus, sein
Freund, war an seiner Seite und
verstand voll und ganz alle seine
Sorgen und Misserfolge, denn er «ist
Mensch wie wir».

Das Herz Jesu war für den hl.
Josefmaria im doppelten Sinn eine
Offenbarung: Einerseits «der
unendlichen Liebe Christi», da «das
Herz Jesu das Herz des
menschgewordenen Gottes ist»[5],
und andererseits des Verständnisses
und der Zärtlichkeit Jesu angesichts



seiner persönlichen Begrenzungen,
Schwierigkeiten und Stürze. Sicher
erfuhr er in seinem Gebet, was er in
einem Punkt des Weges schreibt:
«Jesus ist dein Freund. Der Freund.
Er hat ein Herz aus Fleisch wie du. Er
hat Augen voller Liebe, die um
Lazarus weinten. Und so wie den
Lazarus liebt er dich »[6]. Diese
Liebe, göttlich und menschlich
zugleich, unendlich und doch nahe,
war ein fester Stützpunkt, der ihn in
jeder Situation vorangehen ließ. Und
er machte sein inneres Leben
realistisch und lebendig[7].

Ein Weg, der allen offensteht

Der hl. Josefmaria ermunterte die
Menschen, die zu ihm kamen, den
Weg der Freundschaft mit Christus
zu gehen. Er erklärte ihnen, dass im
Umgang mit ihm weder übertriebene
Formalitäten noch komplizierte
Methoden nötig sind, denn wir
können uns ihm in aller Einfachheit



nähern wie jedem anderen Freund.
Schließlich gingen so diejenigen mit
ihm um, die ihn am meisten liebten,
während er unter ihnen weilte.

«Hast du bemerkt, mit welcher
Herzlichkeit und mit wieviel
Vertrauen seine Freunde mit dem
Herrn verkehrten? Ganz unbefangen
werfen Lazarus‘ Schwestern ihm
seine Abwesenheit vor: Wir haben
dir doch Bescheid gegeben. Wenn du
hier gewesen wärest… - Sage ihm
eindringlich: Lehre mich, dich mit
derselben Liebe zu behandeln wie
Martha, Maria und Lazarus, und
auch wie die Zwölf, obwohl ja im
Anfang die Gründe für ihre
Nachfolge nicht sehr <übernatürlich>
waren»…[8].

Die jungen Leute, die mit dem hl.
Josefmaria Umgang hatten,
wunderten sich über die
Natürlichkeit, mit der er sich an den
Herrn wandte und sie aufforderte, es



ebenso zu tun. Sein ganzes Leben
lang empfahl er, diesem Weg zu
folgen. Einer der Ersten, der die
Lehren des hl. Josefmaria
kommentierte, drückte es so aus:
«Um zu dieser Freundschaft zu
kommen, müssen wir uns Ihm
nähern, ihn kennenlernen, ihn
lieben»[9]. Freundschaft will die
Nähe des anderen und das Gespräch
mit ihm. Und das ist das Erste, wozu
uns die Entdeckung führt, dass Jesus
unser Freund ist. «Du hast mir
geschrieben: „Beten ist Sprechen mit
Gott. Aber wovon?“ – Wovon? Von
Ihm und von dir, von Freude und
Kummer, von Erfolgen und
Misserfolgen, von hohen Zielen und
alltäglichen Sorgen. Von deinen
Schwächen! Danken und Bitten,
Lieben und Sühnen. Kurz, Ihn
erkennen und dich erkennen:
Beisammen sein.»[10].

In diesen Worten schwingt auch
jenes noverim Te, noverim me mit,



von dem der hl. Augustinus sprach:
Herr, mach, dass ich dich erkenne
und dass ich mich erkenne!, und [11]
auch jener «freundschaftliche
Umgang, der uns oftmals allein mit
dem zusammen sein lässt, der uns
liebt»[12], wie die hl. Theresia sagt.
Der persönliche Umgang mit Jesus
Christus ist der Lebensnerv der
Beschaulichkeit. Und die Menschen,
die sich mitten in der Welt heiligen
wollen, müssen es erlernen, ihn in
den alltäglichen Gegebenheiten zu
finden, um ununterbrochen im
Gespräch mit ihm zu sein.

Das ist keine Utopie, sondern etwas,
das viele Menschen in ihrem Leben
verwirklicht haben, ob bei der
täglichen Arbeit, im Familienleben,
auf den Straßen der Stadt oder auf
dem Land, auf Bergpfaden oder auf
dem Meer…, denn überall können
wir Christus entdecken, der auf uns
wartet und uns als Freund begleitet.
Unzählige Male wiederholte der hl.



Josefmaria: «Ein Kind Gottes muss
kontemplativ sein, das heißt, ein
Mensch, der mitten im Lärm der
Umwelt im ständigen Gespräch mit
dem Herrn die Stille der Seele zu
finden weiß und der auf Ihn schaut
wie auf einen Vater oder einen
Freund, den man grenzenlos
liebt»[13].

Unser ganzes Leben hat Platz im
Gebet, wie es im Zusammensein mit
unseren Freunden der Fall ist, wo
wir über alles sprechen. «Die
Apostelgeschichte berichtet, dass der
Herr seine Jünger nach der
Auferstehung versammelte und sie
sich unterhielten in multis
argumentis. Sie sprachen über viele
Dinge, stellten Ihm ihre Fragen,
verbrachten gemeinsam Zeit mit
Ihm»[14].

Bei diesem ständigen Umgang, der
aus dem eigenen Leben das
Gesprächsthema mit Gott macht,



können wir auch versuchen, ihn
immer besser kennenzulernen und
ihn an Orten aufzusuchen, an denen
er auf intensive Weise hat bleiben
wollen. Über drei von ihnen wollen
wir hier sprechen.

Die Berichte der Freunde Jesu

Inspiriert von Heiligen Geist geben
die Evangelisten die wichtigsten
Erinnerungen an den Meister
wieder. Da der hl. Josefmaria in
Christus verliebt war, war «die
Heilige Schrift, insbesondere die
Evangelien, in seinen Händen nicht
bloß ein gutes Buch, in dem er
reichhaltige Lektüre fand, sondern
ein Ort der Begegnung mit
Christus»[15].

Von Anfang an verstanden die Leute,
die mit der Arbeit des Werkes in
Kontakt kamen, sehr schnell, dass
jener junge Priester eine intensive
Verbindung zu Gott hatte. Diese sehr
persönliche Beziehung wurde bei



seinen Predigten deutlich: «Er
wandte sich zum Tabernakel, um mit
Gott auf dieselbe realistische Weise
zu sprechen, wie er mit uns sprach“,
„und fühlte sich wie einer mehr
unter den Aposteln und Jüngern des
Herrn»[16]. Diese Art, die Heilige
Schrift zu lesen, empfahl er später
auch anderen Menschen:«Ich rate dir
für dein Gebet, dass du dich in die
Berichte des Evangeliums so
hineinversetzt, als ob du ein weiterer
Teilnehmer wärest. Zuerst stellst du
dir das Geschehen vor, das du in
Sammlung betrachten möchtest.
Dann wird dein Geist tätig, und du
bedenkst einen bestimmten Zug im
Leben des Meisters: sein liebendes
Herz, seine Demut, seine Reinheit,
die Art, wie er den Willen des Vaters
erfüllt. Erzähle ihm, wie es bei dir in
solchen Fällen ist, was dich im
Augenblick bewegt, was in dir
vorgeht. Bleib aufmerksam, denn
vielleicht will er dich auf etwas
hinweisen, und so regen sich



Eingebungen, zeigen sich
Entdeckungen, hörst du einen
Tadel»[17].

Mit diesem Rat öffnete er uns einen
Zugang zu seiner Seele. Der selige
Alvaro del Portillo kommentierte
diese Art der Schriftlektüre
folgendermaßen: «Ganz lebendig ist
der vertraute Umgang mit Christus,
mit seiner Mutter Maria, mit dem hl.
Josef, mit den ersten Zwölf, mit
Martha, Maria und Lazarus, mit Josef
von Arimathäa und Nikodemus, mit
den Jüngern von Emmaus, mit den
heiligen Frauen. Er ist das Ergebnis
eines ständigen Gesprächs, eines
Sichhineinversetzens in das
Evangelium, um daran wie eine
weitere Person des Geschehens
teilzunehmen»[18].

Der Wert dieser Gebetsweise wird
von vielen Heiligen theoretisch und
praktisch bestätigt. Auch die letzten
Päpste haben sie empfohlen, als sie



die Bedeutung einer inneren Haltung
des Gebetes beim Lesen der Heiligen
Schrift hervorhoben und so die
Praxis der lectio divina anregten. Wir
sollten das Evangelium in Ruhe und
ohne Eile lesen. So beginnen wir
etwa mit einem Abschnitt, halten
inne und fragen uns: „Wie wird das
damals gewesen sein?“Wir treten
gewissermaßen «wie einer mehr» in
die Szene ein und stellen uns die
Gesichter der Leute und das Antlitz
Jesu vor. Wenn wir versuchen, den
Sinn seiner Worte zu verstehen, ist
uns klar ist, dass sie oft der
Erklärung bedürfen, da es sich um
einen alten Text handelt, der zu einer
Kultur gehört, die zum Teil anders
war als unsere. Daher ist es wichtig,
eine Textausgabe mit genügend
Anmerkungen zu haben, und auch
auf gute Bücher über das
Evangelium und die Heilige Schrift
zurückzugreifen.



Dann lesen wir den Text noch einmal
und fragen uns: «Herr, was sagt mir
dieser Text? Was möchtest du mit
dieser Botschaft an meinem Leben
ändern? Was stört mich in diesem
Text? Warum interessiert mich das
nicht? – oder: Was gefällt mir, was
spornt mich an in diesem Wort? Was
zieht mich an? Warum zieht es mich
an?»[19]. Vielleicht kommt uns eine
bedürftige Person aus unserer
Umgebung in den Sinn. Oder wir
erinnern uns an jemanden, den wir
um Verzeihung bitten müssten…
Schließlich überlegen wir: Wie kann
ich mit meinem Leben dem 
entsprechen, wozu Jesus mich in
diesem Text anregt? «Bleib
aufmerksam, denn vielleicht will Er
dich auf etwas hinweisen; und so
regen sich Eingebungen, zeigen sich
Entdeckungen, hörst du einen
Tadel»[20]. Manches Mal weckt er in
uns ein wenig Liebe, einen Wunsch
nach Hingabe, immer aber gibt er
uns die Gewissheit seiner Nähe.



Diese Betrachtung des Lebens des
Herrn ist grundlegend für einen
Christen, «Die Kontemplation ist
nämlich darauf ausgerichtet, in uns
eine weisheitliche Sicht der
Wirklichkeit zu erzeugen, die Gott
entspricht, und in uns den „Geist
Christi“ (1 Kor2,16)
heranzubilden»[21].

Es gibt zweifellos viele Wege, durch
die Heilige Schrift mit Jesus zu
verkehren. Deshalb wollte der hl.
Josefmaria keine bestimmte Methode
angeben, sondern nur ein paar
praktische Tipps, die für ruhige
Betrachtung dienlich sein können,
bis schließlich«Gedanken von Liebe
und Schmerz aufbrechen, Dank und
Bitte, Vorsätze…, die Frucht echten
Gebetes sind»[22].

Der Herr wartet im Tabernakel auf
uns

«Wenn du dich dem Tabernakel
näherst, denke daran, dass Er dich



dort seit zweitausend Jahren
erwartet»[23]. Die Eucharistie ist
sicher ein bevorzugterOrt, an dem
wir Jesus Christus finden und
freundschaftlich mit ihm verkehren
können. Das ist auch der Weg, dem
der hl. Josefmaria folgte. Sein Glaube
an die lebendige Gegenwart Christi
zeigte sich in all seinen Gesten vor
dem Allerheiligsten. Encarnita
Ortega, die ihn in den 40er Jahren
kennenlernte, behielt die erste
Betrachtung, die sie von ihm hörte
und zu der sie mit einer gewissen
Neugier gekommen war, so in
Erinnerung: «Seine natürliche
Sammlung, seine Kniebeuge vor dem
Tabernakel, die Art, wie er uns mit
einem Vorbereitungsgebet in die
Betrachtung einführte und uns
bewusst machte, dass der Herr da
war, der uns zuhörte, ließ mich
gleich den Wunsch vergessen, einen
guten Redner zu hören». Vielmehr
öffnete sich ihr Herz «der
dringenden Notwendigkeit, auf Gott



zu hören und Ihm gegenüber
großzügig zu sein»[24].

Dasselbe sagen diejenigen, die
erlebten, wie er die Messe feierte:
«Ich war von seiner Art, die hl. Messe
zu feiern, tief beeindruckt, von der
natürlichen Art und der Andacht, mit
der er die verschiedenen Gebete
sprach, wie auch von seinen
Kniebeugen und sonstigen
liturgischen Handlungen: Man spürte
förmlich die reale Gegenwart
Gottes»[25]. Es waren keine
besonderen Dinge, sondern die Art,
da zu sein und sich zu bewegen, die
Intensität der Gebete, die Sammlung.
Auch wir können so mit Gott
umgehen, wenn wir in der
Gewissheit leben, dass Christus, der
«geliebte Freund», in der Eucharistie
wirklich gegenwärtig ist. Als es im
ersten Studentenheim des Werkes
endlich möglich war, das
Allerheiligste im Tabernakel
aufzubewahren, sagte der Vater den



Studenten, dass «der Herr ein
weiterer Bewohner des Hauses sei,
der wichtigste. Deshalb solle jeder
Ihm eine Weile Gesellschaft leisten,
Ihn mit einer Kniebeuge begrüßen,
wenn er nach Hause komme oder
fortgehe oder von seinem Zimmer
aus mit den Gedanken beim
Tabernakel sein»[26].

Diese kleinen Gesten sind Ausdruck
unseres Glaubens und zugleich
stärken sie ihn, wenn wirunser Herz
in sie hineinlegen. So können wir
etwaunser Denken auf Gott
ausrichten, wenn wir an einer Kirche
vorbeikommen, dem Herrn während
des Tages einen kurzen Besuch
abstatten, die heilige Messe
gesammelt und konzentriert
mitfeiern, an den Herrn im
Tabernakel denken, ihm unsere
Arbeit aufopfern… Kleine Zeichen
wie unseren Freunden gegenüber,
wenn wir zu ihnen gehen oder ihnen



während des Tages eine Botschaft
senden.

Christus in den Menschen finden,
die um uns sind

Das Gebot der Liebe kennzeichnet
diejenigen, die Christus folgen. Es
handelt sich dabei nicht nur um
einen Lebensstil, sondern um etwas,
das aus dem Glauben kommt, dass
Christus selbst ist in den Menschen
unserer Umgebunggegenwärtig.
Dieses Bewusstsein ist zutiefst in der
Lehre des Herrnverankert, denn bei
verschiedenen Gelegenheiten
erinnert er uns daran, dass er selbst
es ist, um den wir uns kümmern,
wenn wir Bedürftigen beistehen –
und allebrauchen uns in irgendeiner
Weise[27]. Darum ist es so wichtig,
dass wir «in unseren Brüdern, den
Menschen, Christus sehen, der uns in
ihnen begegnet»[28].

Der hl. Josefmaria versuchte,
Christus in erster Linie unter den



Bedürftigsten zu begegnen. Zu
Beginn der dreißiger Jahre
verbrachte er viele Stunden damit,
arme Familien in den Außenbezirken
von Madrid zu besuchen, sich um
Kranke in den Krankenhäusern der
Hauptstadt zu kümmern und armen
Kinder den Katechismus beibringen.
Später vermittelte er diese Sorge den
jungen Leuten, die sich dem Werk
näherten. Dieselben jungen Leute
spürten übrigens die zugleich
menschliche und göttliche Liebe des
Vaters zu ihnen. Zum Beispiel
erinnerte sich Francisco Botella, dass
er ihn, als er ihn kennenlernte, so
aufnahm, «als ob er mich schon
immer kannte. Sein tiefer Blick blieb
mir im Gedächtnis wie auch seine
Freude, die mich bewegte und mich
mit innerem Frieden erfüllte. Es war
mir, als kenne er mein Inneres – und
das mit einer solchen Natürlichkeit
und Einfachheit, dass ich mich wie
zu Hause fühlte»[29]. Ein anderer,
der eigentlich nicht gerade



gefühlsbetont war, sagte: «Er sorgt
sich um uns fast mehr als unsere
Mütter»[30].

In diesen jungen Leuten – wie auch
in den Armen und Kranken –
begegnete der hl. Josefmaria seinem
Freund. Jahre später, «fragte er seine
Kinder, die er um sich hatte,
nachdenklich: „Wisst ihr, warum ich
euch so sehr liebe?“ Es wurde still
und der Vater antwortete selbst:
„Weil ich in euch das Blut Christi
fließen sehe“[31]. Jesus, sein Freund,
hatte ihn dahin geführt, ihm selbst in
den Menschen zu begegnen, die um
ihn herum waren, und besonders in
den Bedürftigsten. Auch wir «sind
aufgefordert, dem gekreuzigten Jesus
in jedem ausgegrenzten Menschen
zu dienen, seinen heiligen Leib zu
berühren im Ausgeschlossenen, im
Hungrigen, im Durstigen, im
Nackten, im Gefangenen, im
Kranken, im Arbeitslosen, im
Verfolgten, im Heimatvertriebenen



und im Migranten. Dort finden wir
unseren Gott, dort berühren wir den
Herrn»[32].

Lucas Buch

[1] Hl. Josefmaria, DerWeg, Nr. 88.

[2] Der Weg, kritisch-historische
Ausgabe von P. Rodríguez, 3ª ed.,
Rialp, Madrid 2004, comentario al n.
88. Cfr. R. Herrando, Los años de
seminario de Josemaría Escrivá en
Zaragoza (1920-1925), Rialp, Madrid
2002, 197-201.

[3] Hl. Josefmaria, Apuntes íntimos, n.
1637 (citado en Camino, edición
crítico-histórica, comentario al n.
422). El día primero del retiro fue el 4
de octubre del 32. El texto sirvió de
base para Forja, n. 2.



[4] Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n. 11,
citado en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, 308.

[5] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 169.

[6] Der Weg, Nr. 422.

[7] s. ebd., Nr. 244, 436.

[8] Hl. Josefmaria, Feuer der
Schmiede, Nr. 495.

[9] S. Canals, Ascética meditada,
Rialp, Madrid 2011, cap. “Jesús, como
amigo”.

[10] Der Weg, Nr. 91.

[11] Hl. Augustinus, Soliloquios II,
1.1.

[12] Hl. Theresia von Avila, Buch des
Lebens, Kap. 8, Nr. 5.

[13] Feuer der Schmiede, Nr. 738.



[14] Hl. Josefmaria, zitiert in: Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] S. Hahn, “San Josemaría Escrivá,
lector de la Sagrada Escritura”, en 
Romana, 40 (2005), verfügbar hier.

[16] Erinnerung von F. Botella, in J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Madrid, Rialp 2016, 3ª
ed., 429.

[17] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 253.

[18] Sel. Álvaro del Portillo,
“Einführung” in Christus begegnen.

[19] Franziskus, Apostol. Schreiben 
Evangelii gaudium (24-XI-2013), Nr.
153.

[20] Freunde Gottes, Nr. 253.



[21] Benedikt XVI. ,Apostol.
SchreibenVerbum Domini, (30-
X-2010), Nr. 87.

[22] Javier Echevarría, “San
Josemaría Escrivá, maestro de
oración en la vida ordinaria”, 
Magnificat 2006, verfügbar hier.

[23] Der Weg, Nr. 537.

[24] Erinnerung zitiert in: A. Vázquez
de Prada, Der Gründer des Opus Dei,
Bd. II, Adamas, Köln 2004, 555.

[25] Erinnerung von Francisco Ponz,
in A. Vázquez de Prada, Der Gründer
des Opus Dei, Bd. II, 399.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] s. Mt 10,40; 25,40; Lk 10,16.

[28] Christus begegnen, Nr. 111.

[29] Erinnerung von F. Botella, in: 
DYA. La Academia y Residencia..., 433.



[30] Erinnerung von J. Jiménez
Vargas, in: DYA. La Academia y
Residencia..., 443.

[31] Zitiert in: A. Vázquez de Prada, 
El Fundador del Opus Dei, vol. III,
Rialp, Madrid 2003, 405.

[32] Franziskus, Kreuzweg mit den
Jugendlichen während des
Weltjugendtages, 29-VII-2016.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/neue-horizonte-im-inneren-
leben-ii-jesus-ist-mein/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben-ii-jesus-ist-mein/
https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben-ii-jesus-ist-mein/
https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben-ii-jesus-ist-mein/

	Neue Horizonte im inneren Leben (II): «Jesus ist mein bester Freund»

