opusdei.org

Neue Horizonte (III):
«Von der Wunde der
rechten Hand ...»

Uns in die Wunden Christi
hineinversetzen: uns von der
Liebe Gottes beruhren lassen,
und Gott in den Leidenden
bertihren - ein Weg der
Kontemplation und des
Mitleidens.

07.04.2018

Der hl. Johannes berichtet, dass sich
die Junger am Tag der Auferstehung
in der Abenddammerung im Haus



versammelt hatten «bei
verschlossenen Turen aus Furcht vor
den Juden» (Joh 20,19). Vor Angst
hatten sie sich eingeschlossen. Da
«kam Jesus, trat in ihre Mitte und
sagte zu ihnen: Friede sei mit euch!
Nachdem er das gesagt hatte, zeigte
er ihnen seine Hande und seine
Seite» (Joh 20,27). Im gleichen
Augenblick verwandelte sich die
Angst jener Manner in tiefe Freude.
Sie empfingen den Frieden, den der
Herr ihnen brachte, und spater dann
die Gabe des Heiligen Geistes (vgl.
Joh 20,22).

In dieser Szene des Evangeliums gibt
es viele Einzelheiten, die uns
auffallen. Was erwarteten die
Apostel? Jesus erscheint vollig
unerwartet, und seine Gegenwart
erfullt sie mit Freude und Frieden.
Wir kennen einige seiner Worte und
Gesten. Wie wird wohl sein Blick
dabei gewesen sein? Sie hatten ihn
verlassen, ihn allein gelassen. Sie



waren feige geflohen. Aber der Herr
macht ihnen keine Vorwtrfe. Er
selbst hatte es ihnen ja vorhergesagt,
und er wusste, dass gerade aus
diesem Versagen eine tiefe
Bekehrung entstehen konnte. «Ich
habe fur dich gebetet», hatte er zu
Petrus vor seiner Passion gesagt,
«dass dein Glaube nicht erlischt. Und
wenn du dich wieder bekehrt hast,
dann starke deine Bruder» (Lk
22,31-32). Das zerknirschte Herz der
Apostel vermochte jetzt die Liebe, die
Gott ihnen anbot, in ihrer ganzen
Fille aufzunehmen. Sonst héatten sie -
vor allem Petrus - vielleicht
weiterhin zu sehr mit ihren eigenen
Kraften gerechnet.

Aber warum zeigt Jesus ihnen seine
Héande und seine Seite? Sie tragen
ganz offensichtliche Spuren der Qual
der Kreuzigung. Und doch stofdt sie
der Anblick seiner Wunden nicht ab
oder erfiillt sie mit Schmerz, sondern
mit Frieden und Freude. Wenn man



es recht tiberlegt, so sind die Male
der Nigel und der Lanze das Siegel
der gottlichen Liebe. Jesus wollte, -
und das ist sehr bedeutungsvoll -
dass die Wunden der Passion auch
nach der Auferstehung an seinem
Leibe sichtbar blieben, damit
angesichts unserer eigenen oft so
mittelméafligen und sogar kalten
Antwort auf seine Liebe auch nicht
der geringste Anlass bliebe, ihm zu
misstrauen und niemand mehr
denken konne, dass Jesus seine Tat
vielleicht bereut hatte. Die Liebe
Christi ist stark, und sie ist eine
vollkommen bewusste Entscheidung.

Auflerdem sind die Wunden fiir den
ungldubigen Thomas das untrigliche
Zeichen der Auferstehung. Jesus ist
der Sohn Gottes, der fiir unsere
Siinden wahrhaft gestorben und
auferstanden ist. Papst Franziskus
sagt in einer Predigt: «Die Wunden
Jesu sind ein Argernis fiir den
Glauben, sie sind aber auch ein



Glaubensbeweis. Darum
verschwinden die Wunden am Leib
des auferstandenen Christus nicht,
sondern sie bleiben weiter bestehen,
denn diese Wunden sind ein
bleibendes Zeichen der Liebe Gottes
zu uns, und sie sind unerldsslich fiir
den Glauben an Gott. Nicht fiir den
Glauben an Gottes Existenz, sondern
fir den Glauben daran, dassGott
Liebe, Barmherzigkeit und Treue ist.
Der hl. Petrus greift die Worte des
Propheten Jesaja auf und schreibt an
die Christen: »Durch seine Wunden
sind wir geheilt« (1Petr 2,24; s. Jes
53,5)»[i].

Die geistliche Tradition hat in den
Wunden des Herrn eine Quelle des
Trostes gefunden. Der hl. Bernhard
schrieb zum Beispiel: «Aus diesen
Offnungen kann ich wilden Honig
kosten und Ol aus dem Felsen (vgl. Dt
32,13), - das heifst, ich kann
verkosten und sehen, wie gut der
Herr istr[ii]. In diesen Wunden



erkennen wir die maif$lose Liebe
Gottes. Aus seinem durchbohrten
Herzen entspringt die Gabe des
Heiligen Geistes (vgl. Joh 7,36-39). Die
Wunden des Herrn sind ein sicherer
Zufluchtsort. Wenn wir die tiefe
Bedeutung dieser Wunden begreifen,
eroffnet sich unserem inneren Leben
ein neuer Horizont.

«Die heiligste Wunde der rechten
Hand meines Herrn»

«Versetzt euch in die Wunden
Christi», empfiehlt der hl. Johannes
von Avila. «Dort», sagt er, «wohnt
seine Taube, das ist die Seele, die ihn
in Einfachheit sucht»[iii]. «In deine
Wunden verberge mich», heifdt es in
einem bekannten Gebet. Auch der hl.
Josefmaria hat sich diese Art zu
beten zu eigen gemacht, die unter
den Christen so verbreitet ist. Im
Jahr 1933 notiert er: «Ich mochte
mich jeden Tag in eine Wunde
meines Jesus versetzen»[iv].



Es ist eine der
Frommigkeitsibungen, die er sein
Leben lang gepflegt hat und die er
auch den jungen Leuten empfahl, die
zu ihm kamen[v]. Sie bekam
besondere Bedeutung aufgrund einer
Erfahrung, die ihm mitten im
Spanischen Burgerkrieg, als er in
Burgos wohnte, ungeheure neue
Horizonte eroffnete. Damals war fir
ihn eine Zeit des Leidens: Seine
Kinder im Opus Dei waren uber ganz
Spanien zerstreut, einige an der
Front, andere irgendwo versteckt,
manche von ihnen befanden sich
noch in der Zone, in der die
Glaubigen verfolgt wurden. Ahnlich
erging es seiner Mutter und den
Geschwistern. Von seinen geistlichen
Tochtern hatte er kaum Nachrichten
und manche seiner Kinder waren
wéhrend des Krieges gefallen.

Unter diesen Umstanden flihlte sich
Josefmaria aufgerufen, seine
Bemiuihungen, das Gebet und



insbesondere seine Abtdotungen zu
verdoppeln. Anfang Juni 1938 hatte
er auf dem Weg zum Kloster de Las
Huelgas, wo er wissenschaftliche
Forschungsarbeiten durchfihrte,
eine besondere gottliche
Erleuchtung. Noch am gleichen Tag
schildert er sie Juan Jiménez Vargas
in einem Brief: «Mein lieber Juanito,
heute Morgen habe ich auf dem
Fufsweg nach Las Huelgas, wo ich
beten wollte, etwas total Bekanntes
sentdeckt“: die heiligste Wunde der
rechten Hand meines Herrn. Und
dort habe ich den ganzen Tag
verbracht, mit Kissen und Anbetung.
Wie liebenswert ist doch die heilige
Menschheit unseres Gottes! Bitte ihn,
dass er mir die wahre Liebe zu ihm
schenke! So werden alle meine
Affekte geldutert. Es reicht nicht, zu
sagen: Du Herz am Kreuz! Denn
wenn schon eine Wunde Christi so
sehr reinigt, heilt, beruhigt, starkt, in
Brand steckt und verliebt macht —
um wieviel mehr dann alle funf



zusammen, offen am Holz des
Kreuzes? Mein Jesus! Du Herz am
Kreuz! Mein Jesus, mehr brauche ich
nicht! Ich weifs: wenn ich dich noch
langer auf diese Weise betrachte (die
mir der hl. Josef, mein Vater und
Herr, auf meine Bitte gezeigt hat),
dann werde ich noch verruckter, als
ich schon war. Versuche es doch
selbst!»[vi]

Schon seit einiger Zeit betrachtete er
die Menschheit des Herrn und
verehrte seine Wunden. Ganz
unvermutet «entdeckte» er damit
aufs Neue etwas, was er eigentlich
bereits kannte. Er gelangte mit einem
Mal zur tiefen Erkenntnis, dass diese
Wunden die erlosende Liebe
bedeuten, und er verstand, dass die
beste Antwort auf eine derart grofe
Liebe nicht in irgendwelchen
Aktionen bestand, sondern darin,
sich in Christus zu versenken, ihn zu
betrachten und sich ganz von seiner
Liebe umarmen zu lassen.



Im Brief schreibt er weiter dartiber,
wie sehr ihn die eigene Situation
belastet: «Trotzdem beneide ich alle
sehr, die an der Front sind». Und
dann spielt er auf einen berihmten
Feldkaplan an, der bekannt war fiir
sein Bufderleben: «Wenn ich meinen
Weg nicht so deutlich vor mir sdhe,
wiurde ich gerne den Pater Doyle
noch ubertreffen. Aber... das wiirde
mir ja nur entgegenkommen, denn
die BufSe ist mir nie besonders
schwergefallen. Zweifellos ist die
Liebe der Grund, warum ich auf
einem anderen Weg gefiihrt werde.»
Sein Weg ist ein Weg der Liebe:
lieben und sich lieben lassen. Am
Schluss des Briefes bestatigt er diese
Uberzeugung: «Ich umarme dich.
Von der Wunde der rechten Hand
aus segnet dich dein Vater»[vii].

Jenes Ereignis, das unerwartete
Licht, war ein Zeichen der Hoffnung
und bedeutete ohne Zweifel einen
Ansporn fir seine priesterliche



Arbeit. Dank dieser gottlichen
Erleuchtung wurde aus einer
bekannten Tatsache, die er
wiederholt im Gebet betrachtet hatte,
aus einem Weg, den er selbst
zuruckgelegt und anderen
empfohlen hatte, eine neue
Erkenntnis, eine unerschopflich
reiche Goldmine, von der er sich nun
nicht mehr trennen wollte.

Von der Liebe beschiitzt

Die Wunden Jesu bedeuten eine
stdndige Erinnerung an seine Liebe,
die im Kreuzesopfer bis zum
AufRersten ging. Gott hat niemals
bereut, dass er uns liebt. Deshalb ist
die Betrachtung dieser Liebe eine
Quelle der Hoffnung. Angesichts des
Auferstandenen, der noch immer die
Zeichen seiner Passion tragt, wird
uns klar: «Gerade dort, am Ort seiner
daufSersten Erniedrigung, der zugleich
der Ort seiner grofdten Liebe ist,
keimt die Hoffnung auf. Wenn einer



von euch fragt: ,Wie entsteht die
Hoffnung?“ ,Sie kommt vom Kreuz.
Schau das Kreuz an, schau den
gekreuzigten Christus an! Von dort
her kommt die Hoffnung, die nicht
mehr vergeht, die Hoffnung, die bis
ins ewige Leben andauert“[viii]. Am
Kreuz ist unsere Hoffnung
entstanden und entsteht sie immer
wieder neu. «Mit Jesus kann sich
daher unsere Finsternis in Licht
verwandeln, wird jede Niederlage
zum Sieg und jede Enttduschung zur
Hoffnung. Jede, ja, wirklich
jede.»[ix]. Diese Sicherheit liefd den
hl. Paulus ausrufen: «Was kann uns
scheiden von der Liebe Christi?
Bedrangnis oder Not oder
Verfolgung, Hunger oder Kalte,
Gefahr oder Schwert? (...) Doch all
das tiberwinden wir durch den, der
uns geliebt hat» (Rom 8,35.37).

Wenn wir unsere Schwachheit und
unsere Sunden erkennen, dann
konnte die Versuchung zur



Verzweiflung die Seele auf
verschiedene Weise beschleichen.
Dinge, in die wir vielleicht allzu
leichtfertig eingewilligt haben,
erscheinen uns plétzlich als absurdes
Nein, als Schlag ins Angesicht Gottes,
der uns liebt. Auch unsere laue,
lustlose Antwort kann zur Ursache
der Verzweiflung werden. Aber all
das ist nichts anderes, als eine Reihe
von Versuchungen desjenigen, der
uns zu Fall gebracht hat. Die beste
Antwort darauf konnte sein, die
Wunden des Herrn zu betrachten.
Diese Wunden erinnern uns daran,
dass seine Liebe «stark ist wie der
Tod» (Hld 8,16). Mehr noch: seine
Liebe hat den Tod besiegt. Ein
zeitgenossischer Dichter driickt es so
aus:

«Gewaschen in dem Wasser seiner
Seite, / im Inneren seiner Wunde
wohl verteidigt / vor so viel ,Nein“,
das nur das Nichts in mir bewirkt, /



vor so viel Lauheit und vor so viel
faulem Frieden»[x].

Wenn wir von neuem die Menschheit
des Herrn betrachten, der durch
unsere Stiinden verwundet wurde
und auferstanden ist, dann kann uns
dies zur Quelle der Hoffnung
werden. Wie den Aposteln ist der
Herr auch uns nicht bose. Er wirft
uns unsere Sinden und Schwachen
und unseren Verrat nicht vor. Im
Gegentell, er richtet uns wieder auf,
denn seine Liebe ist wirklich
bedingungslos. Er sagt nicht: «Ich
liebe dich, wenn du dich ordentlich
benimmst», sondern: «Ich liebe dich,
fur mich bist du ein Schatz und wirst
es immer sein, was auch geschehen
mag. » Dieses Bewusstsein, das aus
der Betrachtung der offenen
Wunden am Leib des Herrn entsteht,
erfillt uns mit Freude und Frieden.
Was auch immer geschehen mag, wir
konnen in diesen Wunden Zuflucht



suchen und uns auf die Vergebung
Gottes berufen.

Der Papst erzdhlte in einer Homilie:
«In meinem personlichen Leben
habe ich viele Male das barmherzige
Antlitz Gottes gesehen, und seine
Geduld. Ich habe auch viele
Menschen gesehen, die sich in die
Wunden Jesu versetzt und zu ihm
gesagt haben: Herr, da bin ich, nimm
meine Armut an, verbirg meine
Sunde in deinen Wunden, wasche sie
rein mit deinem Blut. Und ich habe
immer gesehen, dass Gott das dann
gemacht hat, dass er sie
aufgenommen, getrostet, gewaschen
und geliebt hat»[xi].

Unsere Schwachen anzuerkennen
bedeutet kein Scheitern, keine
Demitigung. Das konnte der Fall
sein, wenn Gott uns beherrschen
wollte. Es ist aber nicht der Fall. Die
Liebe ist das einzige, was ihn bewegt,
eine bedingungslose Liebe, die er uns



schenkt und von der er mochte, dass
wir sie annehmen.

Der Weg des Mitleidens

Wir konnen uns den Wundmalen des
Herrn auf viele Weisen niahern. «Eilt
zu ihm, wie es das Herz euch
eingibt», riet der hl. Josefmaria[xii].
Wir wissen, wie gerne er sich mit
Hilfe der Fantasie in das Evangelium
hineinversetzte. Im Buch Der
Rosenkranz zum Beispiel schrieb er
als Kommentar zum ersten
glorreichen Geheimnis: « Und bevor
wir das Gesatz beenden, hast du die
Wunden seiner FufSe gekisst... und
ich, noch verwegener, weil noch
mehr Kind, habe meine Lippen auf
seine geoffnete Seite gedruckt»[xiii].

In Erinnerung daran, wie der hl.
Josefmaria nach der Messe die
Danksagung zu machen pflegte, denn
das war fur ihn der privilegierte Ort,
um die tagliche Begegnung mit der
Liebe seines Lebens zu erneuern,



schrieb Don Javier Echevarria: «Die
ersten Minuten kniete er auf dem
Boden oder auf der Kniebank und
betrachtete das kleine Kreuz, das er
in Handen hielt. Dabei betete er das
En ego (Siehe, o guter und lieber
Jesus). Und wahrend er die Worte
wiederholte, die sich auf die Wunden
des Herrn beziehen, kuisste er sie,
eine nach der anderen»[xiv].

Die Wundmale des Herrn, die der hl.
Josefmaria an jenem Junimorgen so
grundlich entdeckt hatte, offenbaren
nicht nur die Liebe, die der Herr zu
uns hegt. Sie sind auch eine
Einladung an uns, wie Maria mit ihm
zusammen zu Miterlosern, und wie
Simon von Zyrene zum Kreuztrager
fur ihn zu werden, und ihn zu
trosten fur die vielen Beleidigungen,
die sein Herz vor allem deshalb
verwunden, weil sie das unsere
verwunden... SchliefSlich ist es ein
Aufruf, ihm zu dienen in jenen
«kleinsten Briudern», mit denen er


https://www.kathpedia.com/index.php?title=Jesus_Christus
https://www.kathpedia.com/index.php?title=Jesus_Christus

sich identifiziert und in denen er auf
geheimnisvolle Weise bei uns bleiben
wollte (Vgl. Mt 25,40).

Wenn wir daher den Weg betrachten,
der den hl. Josefmaria zur
Entdeckung dieser «neuen
Horizonte» fiithrte, und der zweifellos
eine gottliche Erleuchtung
beinhaltete, dann diirfen wir die
enorme Zahl der Stunden nicht
vergessen, die er der Fursorge fir
Kranke und Bedurftige in den
armsten Vierteln Madrids widmete.
Es ist freilich eine wunderbare Art
und Weise, die Liebe Gottes zu
entdecken, wenn wir aus uns
herausgehen, um Jesus in leidenden
Menschen zu berihren. Und es ist
zweifellos ein sicherer Weg.

Dieser Weg beinhaltet, dass wir den
Hilferuf Jesu vernehmen, uns seinen
Wunden ndhern und auf seine Liebe
mit unserer Liebe antworten. Wir
lernen, die anderen mit der gleichen



Zartlichkeit zu behandeln, die Gott
fir unsere personlichen Schwéchen
bereithalt. So bekommt unser Leben
ein neues Sendungsbewusstsein,
durch das wir tiber uns selbst
hinauswachsen, ohne auf die
eigenen Kraften zu setzen, sondern
auf den Ruf Gottes. Gott wandelt uns
um und rechnet mit uns, um seinen
Frieden und seine Freude in der Welt
auszusden. Unermudlich betont es
der Papst: «Zuweilen verspuren wir
die Versuchung, Christen zu sein, die
einen sicheren Abstand zu den
Wundmalen des Herrn halten. Jesus
aber will, dass wir mit dem
menschlichen Elend in Berihrung
kommen, dass wir mit dem
leidenden Leib der anderen in
Berihrung kommen. (...) Wenn wir
das tun, wird das Leben fiir uns
wunderbar komplex, und wir
machen die tiefe Erfahrung, Volk zu
sein, die Erfahrung, zu einem Volk zu
gehoren»[xv].



Wenn wir uns auf dem Weg der
Beschauung und des Mitleidens in
die Wunden des Herrn versetzen,
dann konnen sich uns wirklich neue
Horizonte eroffnen. Wir lernen so,
zu diesen Wunden der Liebe
Zuflucht zu nehmen und die
Menschen in unserer Umgebung von
Herzen zu lieben. Und wir beginnen
damit bei denen, die es am meisten
brauchen, bei den Menschen, die oft
ein wenig am Rande stehen, und die
vielleicht sogar im gleichen Haus
wohnen, wie wir.

Lucas Buch

Foto: Santi Villamarin (cc)

[i] Papst Franziskus, Homilie,
27.4.2014.

[ii] HI. Bernhard v. Clairvaux, Predigt
61 (Predigten uber das Hohelied), 4.



Zahlreiche Zeugnisse Uiber diese
Frommigkeit und die Art, sie zu
leben, finden sich in: P. Beteta,
Miraran al que traspasaron, Rialp,
Madrid 2009.

[iii] H]. Johannes von Avila, Briefe,
Brief 47, s. Hld 2,16.

[iv] HI. Josefmaria, Apuntes intimos,
n. 1799b, von 1933; in Santo Rosario.
Edicion critico-historica, Rialp,
Madrid 2010, Kommentar zum ersten
glorreichen Geheimnis,S. 226, Note 5.

[v] «Ich werde, einem alten Vorsatz
treu, jeden Tag in der Seitenwunde
meines Herrn verweilen»: HI.
Josefmaria, Apuntes intimos, Nr.
1763, von 1934; in: Camino. Edicion
critico-historica, Rialp, Madrid 2004,
3. Auflage, Kommentar zu Nr. 288.

[vi] HI. Josefmaria, Brief an Juan
Jiménez Vargas, 6.4.1938, in: A.
Vazquez de Prada, Der Griinder des



Opus Dei, Bd. 2, Adamas, Koln 2004,
288.

[vii] Ebd.

[viii] Papst Franziskus, Audienz,
12.4.2017.

[ix] Ebd.

[x] «Lavado por el agua del costado /
y dentro de la herida defendido / de
tanto no que solo trae nada, / de
tanto tibio si, de tanta tregua». Julio
Martinez Mesanza, ,Defendido“, in:
Gloria, Rialp, Madrid 2016.

[xi] Papst Franziskus, Homilie,
7.4.2013.

[xii] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 303.

[xiii] HI. Josefmaria, Der Rosenkranz,
Erstes glorreiches Geheimnis.
Adamas, Koln, 3. Auflage, 1971.



[xiv] Javier Echevarria, Memoria del
Beato Josemaria, Rialp, Madrid 2000,
p. 235.

[xv] Papst Franziskus, Apostol.
Schreiben Evangelii Gaudium
(24.9.2013), Nr. 270.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/neue-horizonte-iii-von-der-
wunde-der-rechten-hand/ (12.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-iii-von-der-wunde-der-rechten-hand/
https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-iii-von-der-wunde-der-rechten-hand/
https://opusdei.org/de/article/neue-horizonte-iii-von-der-wunde-der-rechten-hand/

	Neue Horizonte (III): «Von der Wunde der rechten Hand …»

