
opusdei.org

Mit Christus entsteht
Einheit von innen
heraus

Prälat Ocáriz erinnert an die
Bedeutung der Einheit für die
Kirche und das Opus Dei.

23.01.2026

Wir dokumentieren einen Vortrag des
Prälaten des Opus Dei, Fernando
Ocáriz, über den Wert der Einheit. Er
hielt ihn vor Studenten der
Philosophie und Theologie in Rom.
Diese hatten im Anschluss die
Möglichkeit, Fragen zu stellen.



Die Einheit des Werkes nimmt ganz
wesentlich Anteil an der Einheit der
Kirche. Der heilige Josefmaria
erinnerte oft daran, dass das Werk
ein kleiner Teil der Kirche ist. Daraus
folgt, dass die Elemente, die die
Einheit des Werkes ausmachen, im
Wesentlichen dieselben sind, die
auch die Einheit der Kirche stützen.

Die Kirche ist die eine, heilige,
katholische und apostolische Kirche
– das sind ihre grundlegenden
Merkmale. Die Einheit wird hierbei
deutlich im Evangelium
hervorgehoben, wenn der Herr
selbst im Beisein seiner Jünger bat:
„Alle sollen eins sein, wie du, Vater,
in mir und ich in dir“ (Joh 17,21).
Dieses Gebet gibt uns einen sehr
tiefen Einblick in das Verständnis der
christlichen Einheit.

Tatsächlich ist der letzte Zweck der
Einheit der Kirche – und damit auch
der Einheit der Jünger Jesu Christi –



eine Teilhabe an der Einheit Gottes
selbst. Wir sehen sie, soweit wir das
Geheimnis der Dreifaltigkeit in
unserer Begrenztheit erkennen
können, in besonderer Weise im
Heiligen Geist: Denn was verbindet,
ist die Liebe. Und der Heilige Geist ist
die Liebe.

Deshalb erreichen die auf die
Personen bezogenen Merkmale der
Einheit in der Kirche – und des
Werkes – ihren wahren Wert, wenn
sie von der Liebe geprägt sind. Es
geht nicht darum, diese Merkmale
nur als eine organisatorische
Kategorie aufzufassen. Das sind sie
zwar auch, aber es geht doch
vielmehr darum, diese Tatsache
anzuerkennen: Ihr tiefster Wert
besteht darin, Ausdruck der Liebe zu
sein, die verbindet.

Aus dieser Perspektive kann die
Einheit des Werkes als Teil der
Kirche unter drei Gesichtspunkten



betrachtet werden. Ich stütze mich
hierbei auf eine Unterscheidung, die
Joseph Ratzinger als damaliger
Universitätsprofessor einmal im
Zusammenhang mit der Kirche
getroffen hat: Was die Kirche
sichtbar ist, was sie konstitutiv ist
und was sie operativ ist.

Zunächst einmal ist die Kirche
sichtbar. Was bedeutet das? Dass sie
ein Volk ist, eine Gemeinschaft von
Menschen mit einer einzigartigen
Eigenschaft: Sie ist ein Volk, das aus
vielen Völkern besteht. Der Erste
Brief des Petrus drückt dies mit einer
sehr bedeutungsvollen Formulierung
aus, wenn er von der Kirche als 
populus adquisitionis (1 Petr 2,9)
spricht, als einem Volk, das Gott
erworben hat.

Seit Pfingsten ist die Weltkirche eine
Einheit: Sie ist die sichtbare Realität
eines sichtbaren Volkes, das in seinen
Anfängen klein ist, aber von Anfang



an zur Universalität berufen ist. Und
was diesem Volk, das menschlich
gesehen aus so unterschiedlichen
Völkern besteht, sichtbare Einheit
verleiht, sind vor allem drei
Elemente: das gemeinsame
Bekenntnis zum Glauben, das
sakramentale Leben und die Existenz
eines gemeinsamen Oberhauptes,
des Papstes. Der gemeinsame
äußerlich bezeugte Glaube, das
gemeinsame sakramentale Leben mit
seinen verschiedenen Riten und
Liturgien und das verbindende
Prinzip einer universalen Leitung:
Das sind die sichtbaren Elemente, die
die Einheit so unterschiedlicher
Völker und Kulturen ermöglichen.

Der andere Aspekt, den Ratzinger in
Bezug auf die Kirche erwähnt, ist ihr
konstitutiver Charakter. Hier
gelangen wir zum Kern des
Geheimnisses. Die Kirche ist der Leib
Christi. Der heilige Josefmaria
erinnerte eindringlich daran, als er



sagte, dass die „Kirche Christus unter
uns“ (Christus begegnen, Nr. 131) sei.
Das ist die tiefste Wirklichkeit der
Kirche, die allem Sichtbaren Sinn
und Wirksamkeit verleiht. Es geht
nicht nur darum, dass Christus
gegenwärtig ist und von innen
heraus Kraft gibt, sondern dass die
Kirche als Ganzes wirklich ein Leib
ist. Der mystische Leib ist keine
Metapher: Er ist eine geistliche
Wirklichkeit, eine echte Vereinigung
aller Glieder mit Jesus Christus. Das
ist die Kirche in ihrer
Wesensbestimmung. In diesem
Zusammenhang gab Ratzinger eine
sehr bekannte und sehr prägnante
Definition: Die Kirche ist das Volk,
das vom Leib Christi lebt – also ein
direkter Bezug auf die Eucharistie.
Sie lebt vom Leib Christi und wird
selbst zum Leib Christi in der Feier
der Eucharistie.

Wir kommen nun zur dritten
Dimension, aus der wir die Einheit



der Kirche betrachten können.
Bezieht sich die erste darauf, dass die
Kirche sichtbar ein Volk ist, das aus
Menschen besteht, und die zweite
darauf, dass sie in ihrer tiefsten
Wirklichkeit der Leib Christi ist, so
drückt die dritte aus, dass die Kirche
in ihrem Wirken in der Welt das
universale Heilssakrament ist (vgl.
Konzilskonstitution Lumen Gentium).
Das heißt, die heiligende Kraft der
Kirche entfaltet sich in der
Verkündigung des Evangeliums und
in den Sakramenten, insbesondere
indem sie die Menschen zur Beichte
und zur Eucharistie führt und
dadurch in ihnen den apostolischen
Eifer weckt.

Die Einheit der Kirche – und mit ihr
verbunden die Einheit des Werkes –
ist letztlich ein Geschenk Gottes. Sie
ist zutiefst übernatürlich, auch wenn
sie menschliche und
organisatorische Ausdrucksformen
hat. Und sie ist ein Geschenk, das



allen gegeben ist; deshalb ist es auch
die Verantwortung aller, sie zu
bewahren.

Nach Beendigung des Vortrags
wurden Fragen an Prälat Ocáriz
gestellt:

Die Einheit ist ein Geschenk, das
der ganzen Kirche gehört. Wie
zeigt sie sich im Geist des Opus
Dei? Wie kommt es, dass sie im
Werk mit so viel Einsatz gelebt und
gepflegt wird?

Die Einheit, die im Werk gelebt wird,
ist im Wesentlichen dieselbe Einheit
wie die der Kirche, wie es auch in
jeder anderen kirchlichen Institution
der Fall ist. Aber natürlich gibt es im
Werk eigene Aspekte, die spezifisch
zu seinem Geist gehören und ihn
prägen.

Der grundlegende Punkt ist die
Einheit des Geistes. Das Werk hat
eine bestimmte Spiritualität, und in



dem Maße, in dem wir alle an diesem
Geist teilhaben, entsteht eine tiefe
Einheit. Es handelt sich nicht um
Uniformität, sondern um eine
gemeinsame Art zu denken und nach
diesem Geist zu leben, mit großer
Freiheit in allen Fragen, über die
man unterschiedlicher Meinung sein
kann. Der heilige Josefmaria sprach
von einem kleinen gemeinsamen
Nenner – dem Geist des Opus Dei –
mit einem sehr großen Zähler. Diese
Einheit wird durch diesen
gemeinsamen Nenner gegeben.

Dieser Geist „ist so alt wie das
Evangelium und so neu wie das
Evangelium“ (Hl. Josefmaria, Brief 6,
Nr. 31). Man darf also nicht denken,
dass es im Werk etwas gibt, das sich
völlig von dem unterscheidet, was in
der Kirche üblich ist. Es handelt sich
vielmehr um eine eigene Art, dem
Wesen des Christentums zugehörige
Aspekte zu leben.



Was sind diese Aspekte? Wenn wir
uns mit einigen zentralen Punkten
des Geistes des Werkes befassen,
können wir mit dem Zentrum und
der Wurzel des geistlichen Lebens
beginnen: der Eucharistie. Sie ist das
Zentrum der ganzen Kirche, aber im
Werk wird sie mit einem sehr klaren
Wissen um ihre Bedeutung gelebt.
Sie hat einen Anspruch darauf, jeden
Tag mit großer Treue gelebt zu
werden: an der Heiligen Messe
teilnehmen, eucharistische Seelen
sein und – wie der heilige Josefmaria
sagt – dafür sorgen, dass „unser
Denken“ (Im Feuer der Schmiede, Nr.
268 und 835) ganz auf die Eucharistie
ausgerichtet ist.

Wenn die Eucharistie das Zentrum
und die Wurzel ist, dann ist das
Fundament des Geistes des Opus Dei
das Bewusstsein der
Gotteskindschaft. Das ist zweifellos
allen Christen gemeinsam, aber im
Werk nimmt es als Grundlage des



geistlichen Lebens einen zentralen
Platz ein: unsere Frömmigkeit,
unsere Arbeit und unser tägliches
Leben vollziehen wir aus diesem
Bewusstsein, Kinder Gottes zu sein.

Dann gibt es noch den Dreh- und
Angelpunkt im Geist des Opus Dei:
die Heiligung der Arbeit. Wir alle
sind dazu berufen, heilig zu werden
und vielen Menschen die Möglichkeit
zu verkünden, ihre Arbeit zu
heiligen. Aber im Werk ist dieser
Aspekt etwas ganz Eigenes und
Fundamentales: Die Arbeit ist der
Ort, auf den sich das Streben nach
Heiligung und Apostolat bezieht.

So gibt es neben all den Elementen,
die der Einheit der Kirche und im
Werk identisch sind, auch diese
besonderen Merkmale, die uns in
dem Maße eins machen, wie wir
denselben Geist leben: die
Eucharistie als Zentrum und Wurzel,
die Gotteskindschaft als Fundament



und die Heiligung der Arbeit als
Dreh- und Angelpunkt.

Vater, wenn die Einheit ein
Geschenk Gottes ist, um das wir
für die ganze Kirche und für das
Werk bitten, können wir dann
auch um dieses Geschenk für jeden
Einzelnen bitten?

Ja, natürlich. Die Einheit ist ein
Geschenk Gottes für jeden Menschen,
gerade indem sie in uns die
Sehnsucht nach ihr wachsen lässt.
Wir erhalten dann durch seine
Gnade die Kraft, durch Taten der
Nächstenliebe Werkzeuge der
Einheit zu sein.

Daher ist die Einheit eine
Voraussetzung für Wirksamkeit auf
allen Ebenen. Der heilige Josefmaria
hat dies in einem seiner Briefe aus
dem Jahr 1931 besonders deutlich
zum Ausdruck gebracht: „Gott
rechnet mit unseren Schwächen: mit
unserer Schwäche und mit der



Schwäche der anderen. Aber er zählt
auch mit der Stärke aller, wenn die
Liebe uns verbindet“ (Brief 2, Nr. 56).
Einheit gibt Stärke, wenn die Liebe
uns verbindet. Und was wirklich
verbindet, ist die gegenseitige tiefe
Zuneigung.

Hier muss zwischen Zuneigung und
Emotion unterschieden werden.
Wahre Zuneigung, wahre Liebe, zeigt
sich vor allem in Taten: in Hingabe,
in Engagement, in Interesse für
andere. Oft geht diese Liebe mit
einer spürbaren Zuneigung einher,
manchmal aber auch nicht. Aber wo
wahre Liebe ist, da ist auch Einheit.

Im Grunde genommen steht der
persönliche Umgang in engem
Zusammenhang mit der Einheit. Er
ist auch eine Quelle apostolischen
Eifers. Er bringt uns dazu, das
Apostolat der anderen auf unser
eigenes Leben zu übertragen. Das
gibt Mut und Impulse, auch wenn



man manchmal denken mag, dass
die eigene apostolische Tätigkeit ihre
Limits hat oder weniger Spielraum
bietet. Was die apostolisch gesinnten
Menschen um uns tun, überträgt sich
auf uns und dieses Bewusstsein
erzeugt Kraft und Fruchtbarkeit.

Das Werk nähert sich seinem
hundertjährigen Jubiläum, und
seine Botschaft hat Menschen
verschiedener Generationen und
Kulturen an ganz
unterschiedlichen Orten erreicht.
Wie können wir heute Instrumente
der Einheit sein und diese
Verantwortung inmitten der
kulturellen Veränderungen und
Umstände unserer Zeit auf uns
nehmen?

Einerseits können wir die Einheit
immer wieder zum Thema unseres
Gebets machen und den Herrn
aufrichtig darum bitten, dass er uns
konkrete Hinweise gibt, wie wir sie



dort leben können, wo jeder einzelne
von uns ist.

Darüber hinaus gibt es viele
hilfreiche Aspekte. Ein sehr
wichtiger unter ihnen ist das
Verständnis, dass die Einheit des
Werkes die Einheit einer Familie ist.
Man kann nicht über die Einheit des
Werkes sprechen oder sie verstehen,
ohne an die Einheit der Familie zu
denken. Das gehört sehr wesentlich
zum Geist des Opus Dei.

Es handelt sich um eine Einheit, die
sich immer als direkte Verbindung
zu unserem heiligen Gründer
manifestiert. Der heilige Josefmaria
ist weiterhin unser Vater vom
Himmel aus, durch seine Schriften,
durch seinen Geist, durch das, was er
uns als Erbe hinterlassen hat, und
durch das, was wir über sein Leben
wissen. Ein Teil der persönlichen
Verantwortung für die Pflege der
Einheit besteht auch darin, dort, wo



wir sind, dazu beizutragen, dass die
Gestalt unseres Vaters lebendig
bleibt: indem wir in den
verschiedenen Nöten seine
Fürsprache in Anspruch nehmen,
seine Erinnerung wachhalten und
versuchen, nach seinem Geist zu
handeln. Das ist es, was Papst Paul
VI. zu Álvaro del Portillo sagte:
„Wenn Sie etwas tun müssen, denken
Sie darüber nach, wie der Gründer es
tun würde.“ Don Álvaro war sehr
dankbar dafür; es machte ihn sehr
glücklich, denn er hatte es von
Anfang an so gemacht. Die
Verbundenheit mit dem heiligen
Josefmaria ist ein sehr wichtiger Teil
der Einheit des Werkes.

Hinzu kommt noch die Zugehörigkeit
zum Vater, wer auch immer das
gerade sein mag: eine Zugehörigkeit,
die dem gesamten Werk, der
männlichen und der weiblichen
Abteilung, echte Einheit verleiht,



immer gestützt auf das Wesentliche,
nämlich die Einheit des Geistes.

Vater, manchmal können
Missverständnisse oder
Verletzungen, die in der
Vergangenheit vorgefallen sind, zu
Hindernissen für die Einheit
werden. Wie können wir das
Vertrauen wiederherstellen, wenn
es Schmerz oder Wut gegeben hat?

In solchen Fällen geht es zunächst
darum, den Menschen zu helfen, an
die Haltung des Herrn zu denken:
Gott liebt jeden Menschen unendlich,
viel mehr, als wir ihn lieben können.
Die Rückkehr zu dieser tiefen
Wahrheit verändert die Art und
Weise, wie wir anderen begegnen,
und hilft uns. Dieser Gedanke, dass
Gott diesen Menschen unendlich
liebt, trägt insbesondere dann, wenn
es noch Reste von Groll oder einen
Grund für Unmut aus der
Vergangenheit oder Gegenwart gibt.



Der heilige Paulus drückt dies in
seinem Brief an die Epheser in einem
uns wohlbekannten Text
eindringlich aus: „Ich, der ich um des
Herrn willen im Gefängnis bin,
ermahne euch: (…) bemüht euch, die
Einheit des Geistes zu wahren durch
den Frieden, der euch
zusammenhält. Ein Leib und ein
Geist, wie euch durch eure Berufung
auch eine gemeinsame Hoffnung
gegeben ist“ (Eph 4, 1-4). Hier
kommen bereits ganz konkrete
Aspekte zum Vorschein: die Einheit
durch das Band des Friedens.

Frieden stiften. Der heilige
Josefmaria hat uns oft dazu ermutigt,
Friedensstifter zu sein und Freude zu
verbreiten. Schon in jungen Jahren
schrieb er voller Staunen in seinen
persönlichen Notizen: „Ich glaube,
dass der Herr meiner Seele eine
weitere Eigenschaft verliehen hat:
den Frieden; Frieden zu haben und
Frieden zu stiften.“



Und was ist dieser Friede? Jesus
Christus selbst. Ipse est pax nostra,
„Er ist unser Friede“ (Eph 2,14).
Deshalb ist jede Bemühung um
Einheit notwendigerweise eine
Bemühung, sich mit Jesus Christus zu
vereinen. Wie der heilige Paulus
sagt: „Durch das Band des Friedens,
als ein Leib und ein Geist“ (Eph 4,
3-4). Es ist der Heilige Geist – mit der
Gabe der Liebe –, der vereint. Der
Glaube verbindet zweifellos, aber
noch radikaler verbindet die Liebe,
und der Heilige Geist ist die
unendliche Liebe Gottes.

Wir leben in einem Kontext, der
von Uneinigkeit und
Individualismus geprägt ist, in der
Gesellschaft, in der Politik, in den
Institutionen und sogar in der
Familie. Wie kann man Einheit auf
authentische Weise leben, die
nicht nur etwas Äußerliches ist,
sondern aus jedem Einzelnen



heraus entsteht, wenn es an
Bezugspunkten mangelt?

Der heilige Josefmaria sprach davon,
Instrument der Einheit zu sein:
Menschen, die Einheit schaffen, sie
verteidigen und sich um sie sorgen.
Um dies zu leben, ist Jesus Christus
immer der wichtigste Bezugspunkt.
Inwiefern kann der dringende
Wunsch, das Verlangen, die Neigung,
die Einheit zu pflegen, in unserem
Leben Raum greifen? Es gelingt
dann, wenn die Einheit unsere
Gedanken und Gefühle durchdringt
und somit spontan unsere
Lebensweise beeinflusst. Dann wird
das, was die anderen betrifft, auch zu
unserem Anliegen: ihr Innenleben,
ihre Arbeit, ihre Gesundheit, ihre
Krankheit, immer in der jeweils
angemessenen Weise. Wir möchten
für sie beten, ihnen den Weg
erleichtern, uns über ihre Erfolge
freuen. Alles, was die anderen
betrifft, ist auch unser Anliegen. Das



ist Einheit. Einheit bedeutet auch,
mit den leidenden mitleiden zu
können. Sie zeigt sich ganz konkret
in der Haltung gegenüber den
Fehlern oder Einschränkungen
anderer.

Wenn der Wunsch nach Einheit
überwiegt, entsteht ganz natürlich
eine besondere Aufmerksamkeit
dafür, das zu fördern, was verbindet,
und das zu vermeiden – und je nach
Fall sogar abzulehnen –, was, wenn
auch nur in geringem Maße, zu
Uneinigkeit führen könnte.

Vater, manchmal kann es scheinen,
als würde die Arbeit und
Entscheidungsfindung in der
Gruppe langsamer vorangehen als
wenn man alleine arbeitet. Im
Werk ist Kollegialität eine übliche
Arbeitsweise. Wie können wir sie
als Bereicherung und nicht als
Hindernis verstehen und leben?



Innerhalb der Organisation des
Werkes ist die Kollegialität ein sehr
wichtiger Aspekt der Einheit: Sie
muss auf allen Ebenen gelebt
werden, sowohl in der Leitung als
auch in den apostolischen Aufgaben.
Sie ist ein entscheidender Ausdruck
der Klugheit, denn sie verhindert,
dass jemand allein entscheidet, ohne
die Meinung anderer zu
berücksichtigen. Der heilige
Josefmaria hat sie – mit Gottes Hilfe –
von Anfang an eingeführt und wollte
sie im gesamten Werk so verankern.

Er hat dies einmal in einem seiner
Briefe sehr eindringlich in
Erinnerung gerufen: „Ich habe euch
– es ist ein Text, den ihr bereits kennt
– in unzähligen Situationen
wiederholt gesagt, und ich werde es
im Laufe meines Lebens noch oft
wiederholen, dass ich im Werk auf
allen Ebenen eine kollegiale Leitung
fordere, damit es nicht zu Tyrannei



kommt“ (Brief vom 24.12.1951, Nr.
5).

Es besteht die Gefahr, dass man aus
Eile in einseitige Arbeitsweisen
verfällt: Man denkt, es sei dringend
und man müsse nicht auf andere
warten und ihre Meinung einholen.
Der heilige Josefmaria pflegte zu
sagen, dass dringende Dinge warten
können und sehr dringende Dinge
warten müssen. Nicht, um Zeit zu
verlieren, sondern um sie wie
vorgesehen zu prüfen. Diese
Vorgehensweise ist eine Garantie für
Effizienz und auch für Gelassenheit.

Allein zu entscheiden kann sogar
Unruhe hervorrufen, vor allem wenn
es um komplexe Themen geht. Die
Beiträge anderer Menschen hingegen
helfen dabei, einen besseren
Überblick zu gewinnen. Das gilt
auch, wenn jemand objektiv gesehen
mehr Erfahrung hat oder sich mit
einem bestimmten Thema besser



auskennt. Die Erfahrung zeigt, dass
auch eine Person, die weniger weiß,
eine Erkenntnis, eine Lösung oder
auch nur ein Detail beitragen kann,
die einer anderen entgangen ist.

Auch wenn Kollegialität mehr Zeit
erfordert, lohnt sie sich daher. Es ist
ein Preis, der es wert ist, gezahlt zu
werden, denn das, was man dadurch
erreicht, ist von großem Wert. Es
handelt sich nicht nur um ein
System, um Dinge zu erledigen,
sondern vor allem um eine
Geisteshaltung: die Überzeugung,
dass wir alle die Erkenntnisse
anderer brauchen. Und das muss auf
allen Ebenen gelebt werden.

Eine Frage beschäftigt mich oft:
Manchmal trauen wir uns nicht,
unsere Meinung zu sagen, aus
Angst, dass dadurch
Meinungsverschiedenheiten oder
Uneinigkeit entstehen. Wie finden
wir das Gleichgewicht zwischen



der Freiheit, die eigene Meinung zu
äußern, und der Sorge um die
Einheit, in dem Wissen, dass wir
nicht immer in allem einer
Meinung sein werden?

Ein weiterer Aspekt dieses
engagierten Einsatzes für die Einheit
führt zwangsläufig dazu, Vielfalt zu
schätzen. Das mag widersprüchlich
erscheinen, ist es aber nicht. Einheit
bedeutet nicht, dass alle gleich
denken, sondern dass man andere so
liebt, wie sie sind, und darin
Gemeinsamkeiten findet. In diesem
Sinne geht Verständnis mit dem
zuvor Gesagten einher: Alles, was
anderen gehört, gehört auch uns.
Und das hilft, Kritik zu vermeiden.

Um so zu leben, muss man sich
zunächst bewusst dafür entscheiden:
verstehen, dass ein wichtiger Teil der
Einheit darin besteht, die Meinungen
anderer zu akzeptieren. Das geht
aber auch damit einher, keine Angst



zu haben, seine Meinung zu sagen.
Natürlich immer mit Bedacht. Es
geht nicht darum, irgendetwas zu
sagen, zu irgendeinem Zeitpunkt
oder auf irgendeine Weise. Aber in
den geeigneten Situationen – zum
Beispiel in einer Sitzung oder in
einem Gespräch – ist es gut, seine
eigene Meinung zu äußern, auch
wenn man glaubt, dass man damit in
der Minderheit ist. Es geht nicht
darum, die eigenen Ideen
aufzuzwingen, sondern einfach zu
sagen, was man nach bestem Wissen
und Gewissen denkt. Das zerstört
keineswegs die Einheit, sondern baut
Brücken zu ihr.

Ich erinnere mich, dass ich vor
Jahren, als ich zum Berater der
Kongregation für die Glaubenslehre
ernannt wurde, den Philosophen
Cornelio Fabro besuchte – ich sah ihn
ziemlich oft –, der ebenfalls viele
Jahre lang Berater gewesen war. Er
sagte mir mit Nachdruck: Aus meiner



Erfahrung gebe ich Ihnen einen
einzigen Rat: Sagen Sie in
Besprechungen immer, was Sie
denken, auch wenn Sie sehen, dass
alle anderen das Gegenteil denken.
Tun Sie das immer. Nun, ich gebe
Euch denselben Rat.

Darüber hinaus bedeutet die Pflege
der Einheit ganz direkt und sichtbar
die Pflege der christlichen
Brüderlichkeit. Dies beinhaltet das
ständige Bemühen, Einheit zu stiften,
Gruppenbildungen innerhalb des
Werkes zu vermeiden, alle gleich zu
behandeln und ein aufrichtiges
Interesse am Leben der anderen zu
fördern. Der heilige Josefmaria war
von dieser Haltung der Menschen,
die zusammenführen, sehr angetan.

Wir sollten uns nicht über die
Verschiedenheit der Charaktere, der
Vorlieben und der Schwierigkeiten in
den zwischenmenschlichen
Beziehungen wundern, die aufgrund



dieser Verschiedenheit entstehen.
Der heilige Josefmaria schrieb in
einem seiner Briefe: „Ihr müsst auch
ständig eine Brüderlichkeit
praktizieren, die über jede natürliche
Sympathie oder Antipathie
hinausgeht, indem ihr euch wie
echte Brüder liebt, mit dem Umgang
und dem Verständnis, das für eine
eng verbundene Familie
charakteristisch ist“ (Brief Nr. 2). Das
sind schöne und zugleich
anspruchsvolle Worte, und es liegt in
unseren Händen, sie zu leben und
weiterzugeben.

Abschließend möchte ich an einen
Text erinnern, den wir gut kennen,
der aber immer wieder Anlass zum
Nachdenken gibt. Er stammt aus
einem Brief des heiligen Josefmaria
aus dem Jahr 1957: „Im Tabernakel
der Kapelle des Generalrats habe ich
folgende Worte anbringen lassen: 
Consummati in unum. Mit Jesus
Christus sind wir alle eins. Mögen



wir, in Gottes Schmiede, immer diese
wunderbare Einheit des Verstandes,
des Willens und des Herzens
bewahren. Und möge unsere Mutter,
durch die alle Gnaden zu den
Menschen gelangen, dieser
großartige und fruchtbare Kanal, uns
mit der Einheit auch Klarheit,
Nächstenliebe und Stärke schenken.“

Dies ist nicht nur ein frommer
Schluss einer Rede. Es ist zwar ein
frommer, aber auch zutiefst
logischer Schluss. Er führt uns ganz
natürlich dazu, für die Einheit zu
beten. Tatsächlich beten wir jeden
Tag dafür. Und das sollten wir mit
dankbarer und optimistischer Seele
tun, denn wir beten für etwas, das
bereits existiert: damit es erhalten
bleibt, damit wir es zu schätzen
wissen und damit wir Gott für die
Einheit des Werkes danken, die ein
großes Geschenk ist.



Vielleicht sind wir so an die Einheit
gewöhnt, dass wir Gefahr laufen, sie
nicht ausreichend zu schätzen.
Deshalb lohnt es sich, um die Gnade
zu bitten, sie mehr zu schätzen, sie
sich dankbar in Erinnerung zu rufen
und besser für sie zu sorgen: nicht
als abstrakte Idee, sondern in Gesten,
Entscheidungen und authentischen
Haltungen, in denen die Einheit zu
einer wahren Leidenschaft wird.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/mit-christus-entsteht-einheit-

von-innen-heraus/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/mit-christus-entsteht-einheit-von-innen-heraus/
https://opusdei.org/de/article/mit-christus-entsteht-einheit-von-innen-heraus/
https://opusdei.org/de/article/mit-christus-entsteht-einheit-von-innen-heraus/

	Mit Christus entsteht Einheit von innen heraus

