
opusdei.org

Das apostolische
Schreiben
"Misericordia et
Misera"

Am 20. November, dem
Christkönigsfest, endete das
außerordentliche Heilige Jahr
der Barmherzigkeit. Aus diesem
Anlass veröffentlichte Papst
Franziskus ein apostolisches
Schreiben über das "das
Geheimnis der Liebe Gottes (...),
wenn diese dem Sünder
begegnet."

24.11.2016



FRANZISKUS

erbittet allen Lesern dieses
Apostolischen Schreibens
Barmherzigkeit und Frieden

Misericordia et misera – die
Barmherzigkeit und die Erbärmliche,
das sind die beiden Worte, die der
heilige Augustinus gebraucht, um die
Begegnung zwischen Jesus und der
Ehebrecherin zu beschreiben (vgl. 
Joh 8,1-11). Eine schönere und
schlüssigere Formulierung als diese
konnte er nicht finden, um das
Geheimnis der Liebe Gottes
verständlich zu machen, wenn diese
dem Sünder begegnet: » Es blieben
nur zwei: die Erbärmliche und die
Barmherzigkeit. «[1] Wie viel
Erbarmen und göttliche
Gerechtigkeit liegt in dieser
Erzählung! Ihre Lehre wirft ein Licht
auf den Abschluss des
Außerordentlichen Jubiläums der
Barmherzigkeit und zeigt zugleich

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn1


den Weg auf, den wir in Zukunft
gehen sollen.

1. Dieser Abschnitt aus dem
Evangelium kann zu Recht als Bild
dessen übernommen werden, was
wir im Heiligen Jahr, einer Zeit reich
an Erbarmen, gefeiert haben. Und
dieses Erbarmen verlangt, weiter in
unseren Gemeinschaften gefeiert und
gelebt zu werden. Die
Barmherzigkeit kann nämlich im
Leben der Kirche nicht ein bloßer
Einschub sein, sondern sie ist ihr
eigentliches Leben, das die tiefe
Wahrheit des Evangeliums deutlich
und greifbar werden lässt. Alles wird
in der Barmherzigkeit offenbart;
alles wird in der barmherzigen Liebe
des Vaters gelöst.

Eine Frau und Jesus begegnen
einander. Sie, eine Ehebrecherin und
nach dem Gesetz zur Steinigung
verurteilt; er, der mit seiner
Verkündigung und seiner



Ganzhingabe, die ihn ans Kreuz
bringen sollte, das Gesetz des Mose
auf seine echte ursprüngliche
Absicht zurückgeführt hat. Im
Mittelpunkt stehen nicht das Gesetz
und die legale Gerechtigkeit, sondern
die Liebe Gottes. Sie versteht, im
Herzen eines jeden Menschen zu
lesen, um seine verborgenste
Sehnsucht zu erfassen, und muss vor
allem den Vorrang haben. In dieser
Erzählung des Evangeliums
begegnen sich jedoch nicht abstrakt
Sünde und Urteil, sondern eine
Sünderin und der Heiland. Jesus hat
dieser Frau in die Augen geschaut
und in ihrem Herzen gelesen: Dort
hat er die Sehnsucht entdeckt,
Verständnis, Vergebung und
Befreiung zu erlangen. Die
Erbärmlichkeit der Sünde ist von der
Erbarmung der Liebe überkleidet
worden. Kein Urteil von Seiten Jesu,
das nicht von Erbarmen und Mitleid
mit der Lage der Sünderin geprägt
wäre. Denen, die sie richten und zum



Tode verurteilen wollten, antwortet
Jesus mit einem langen Schweigen,
das die Stimme Gottes in den Herzen
sowohl der Frau als auch ihrer
Ankläger durchklingen lassen will.
Letztere lassen die Steine fallen, die
sie in Händen halten, und gehen
einer nach dem anderen weg (vgl. 
Joh 8,9). Und nach jenem Schweigen
sagt Jesus: » Frau, wo sind sie
geblieben? Hat dich keiner
verurteilt? […] Auch ich verurteile
dich nicht. Geh und sündige von jetzt
an nicht mehr! « (V.10-11). Auf diese
Weise hilft er ihr, voll Hoffnung in
die Zukunft zu schauen und bereit zu
sein, ihr Leben neu zu beginnen; von
jetzt an kann sie, wenn sie will, „in
der Liebe wandeln“ (vgl. Eph 5,2).
Wenn man erst einmal von der
Barmherzigkeit überkleidet worden
ist, dann ist der Zustand der
Schwachheit aufgrund der Sünde,
auch wenn er fortbesteht,
übertroffen von der Liebe, die



erlaubt, darüber hinauszusehen und
anders zu leben.

2. Jesus hatte das im Übrigen in aller
Deutlichkeit gelehrt, als er von einem
Pharisäer zum Essen eingeladen war
und eine Frau an ihn herantrat, die
allen als Sünderin bekannt war (vgl. 
Lk 7,36-50). Sie hatte Jesu Füße mit
wohlriechendem Öl gesalbt, sie mit
ihren Tränen benetzt und mit ihrem
Haar getrocknet (vgl. V. 37-38). Als
der Pharisäer schockiert reagierte,
antwortete Jesus: » Ihr sind ihre
vielen Sünden vergeben, weil sie
(mir) so viel Liebe gezeigt hat. Wem
aber nur wenig vergeben wird, der
zeigt auch nur wenig Liebe « (V. 47).

Die Vergebung ist das sichtbarste
Zeichen der Liebe des Vaters, die
Jesus in seinem ganzen Leben
offenbaren wollte. Es gibt keine
Stelle im Evangelium, die aus diesem
Imperativ der Liebe, die bis zur
Vergebung reicht, ausgeklammert



werden könnte. Sogar im letzten
Moment seines Erdenlebens, als er
ans Kreuz geschlagen wird, hat Jesus
noch Worte der Vergebung: » Vater,
vergib ihnen, denn sie wissen nicht,
was sie tun « (Lk 23,34).

Nichts, was ein reumütiger Sünder
vor die Barmherzigkeit Gottes trägt,
kann ohne die Umarmung seiner
Vergebung bleiben. Das ist der
Grund, warum niemand von uns der
Barmherzigkeit Bedingungen stellen
kann; sie bleibt immer ein Akt der
Unentgeltlichkeit des himmlischen
Vaters, eine bedingungslose und
unverdiente Liebe. Wir dürfen daher
nicht Gefahr laufen, uns der völligen
Freiheit der Liebe entgegenzustellen,
mit der Gott in das Leben jedes
Menschen eintritt.

Die Erbarmung ist diese konkrete
Handlung der Liebe, die das Leben
verwandelt und ändert, indem sie
verzeiht. Das ist die Weise, wie sich



ihr göttliches Geheimnis zeigt. Gott
ist barmherzig (vgl. Ex 34,6), sein
Erbarmen währt ewig (vgl. Ps 136),
von Generation zu Generation
umarmt er jede Person, die auf ihn
vertraut, und verwandelt sie, indem
er ihr sein eigenes Leben schenkt.

3. Wie viel Freude ist im Herzen
dieser beiden Frauen, der
Ehebrecherin und der Sünderin,
erweckt worden! Die Vergebung hat
ihnen endlich das Gefühl vermittelt,
frei und glücklich zu sein wie nie
zuvor. Die Tränen der Scham und
des Schmerzes haben sich in das
Lächeln derer verwandelt, die
wissen, dass sie geliebt werden. Die
Barmherzigkeit erweckt Freude, weil
sich das Herz der Hoffnung auf ein
neues Leben öffnet. Die Freude über
die Vergebung ist unbeschreiblich,
leuchtet in uns aber jedes Mal auf,
wenn wir Vergebung erfahren. Ihr
Ursprung ist die Liebe, mit der Gott
auf uns zukommt und den Kreis des



Egoismus durchbricht, der uns
umgibt, um uns unsererseits zu
Werkzeugen der Barmherzigkeit zu
machen.

Wie bedeutsam sind auch für uns die
alten Worte, die die ersten Christen
leiteten: » Ergib dich also der
Fröhlichkeit, die allezeit Gnade
findet bei Gott und ihm wohlgefällig
ist, und lass dir’s in ihr wohl sein!
Denn jeder fröhliche Mann tut Gutes,
sinnt auf Gutes und verachtet die
Traurigkeit […] Alle werden Leben
haben bei Gott, die der Traurigkeit
absagen und sich allein der
Fröhlichkeit ergeben. « [2] Erbarmen
zu erfahren, schenkt Freude. Lassen
wir sie uns nicht nehmen durch die
verschiedenen Betrübnisse und
Sorgen. Möge sie fest in unserem
Herzen verwurzelt bleiben und uns
immer mit frohem Gleichmut auf das
Alltagsleben blicken lassen.

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn2


In einer oft von der Technik
beherrschten Kultur scheinen sich
die Formen von Traurigkeit und
Einsamkeit zu vervielfältigen, in die
die Menschen – und sogar viele
Jugendliche – fallen. Tatsächlich
scheint die Zukunft eine Geisel der
Unsicherheit zu sein, die keine
Beständigkeit gewährt. Auf diese
Weise kommen oft Gefühle von
Schwermut, Traurigkeit und
Verdruss auf, die allmählich in die
Verzweiflung führen können. Es
braucht Zeugen der Hoffnung und
der echten Freude, um die
Trugbilder zu verscheuchen, die ein
müheloses Glück mit künstlichen
Paradiesen versprechen. Die tiefe
Leere so vieler kann durch die
Hoffnung, die wir im Herzen tragen,
und durch die Freude, die daraus
hervorgeht, aufgefüllt werden. Es ist
so notwendig, die Freude
kennenzulernen, die sich in dem
vom Erbarmen berührten Herzen
offenbart. Beherzigen wir also die



Worte des Apostels: » Freut euch im
Herrn zu jeder Zeit! « (Phil 4,4; vgl. 1
Thess 5,16).

4. Wir haben ein intensives Jahr
begangen, in dem uns die Gnade der
Barmherzigkeit reichlich geschenkt
worden ist. Wie ein heftiger und
heilsamer Wind wehten die Güte und
das Erbarmen des Herrn über die
ganze Erde hin. Und angesichts
dieses liebevollen Blickes Gottes, der
so anhaltend lange auf jeden von uns
gerichtet war, kann man nicht
gleichgültig bleiben, denn er
verändert das Leben.

Wir haben vor allem das Bedürfnis,
dem Herrn zu danken und ihm zu
sagen: » Du hast, o Herr, dein Land
begnadet […] hast deinem Volk die
Schuld vergeben « (Ps 85,2-3). Genau
das ist geschehen: Gott hat unsere
Schuld zertreten und unsere Sünden
in die Tiefe des Meeres
hinabgeworfen (vgl. Mi 7,19); er



erinnert sich nicht mehr an sie, er
hat sie hinter seinen Rücken
geworfen (vgl. Jes 38,17); so weit der
Aufgang entfernt ist vom Untergang,
so weit sind unsere Sünden von ihm
entfernt (vgl. Ps 103,12).

In diesem Heiligen Jahr hat die
Kirche verstanden zuzuhören, und
sie hat ganz intensiv die Gegenwart
und Nähe des Vaters erfahren, der
ihr durch das Wirken des Heiligen
Geistes das Geschenk und den
Auftrag Jesu Christi in Bezug auf die
Vergebung verdeutlicht hat. Es ist
wirklich ein neuer Besuch des Herrn
in unserer Mitte gewesen. Wir haben
gespürt, wie sein Lebensatem die
Kirche anhauchte und seine Worte
noch einmal auf die Sendung
hinwiesen: » Empfangt den Heiligen
Geist! Wem ihr die Sünden vergebt,
dem sind sie vergeben; wem ihr die
Vergebung verweigert, dem ist sie
verweigert « (Joh 20,22-23).



5. Jetzt, da dieses Jubiläum
abgeschlossen ist, wird es Zeit, nach
vorne zu schauen und zu begreifen,
wie auch weiterhin in Treue, Freude
und Begeisterung der Reichtum der
göttlichen Barmherzigkeit zu
erfahren ist. Unsere Gemeinschaften
werden im Werk der
Neuevangelisierung in dem Maß
lebendig und dynamisch bleiben
können, wie die „pastorale Umkehr“,
die zu leben wir aufgerufen sind,[3]
täglich von der erneuernden Kraft
der Barmherzigkeit geprägt sein
wird. Schränken wir ihr Handeln
nicht ein; betrüben wir nicht den
Heiligen Geist, der immer neue Wege
aufzeigt, die zu beschreiten sind, um
allen das heilbringende Evangelium
zu vermitteln.

An erster Stelle sind wir aufgerufen,
die Barmherzigkeit zu feiern. Wie
viel Reichtum ist im Gebet der Kirche
enthalten, wenn sie Gott als
barmherzigen Vater anruft! In der

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn3


Liturgie wird das Erbarmen nicht
nur wiederholt ins Gedächtnis
gerufen, sondern wirklich
empfangen und erlebt. Vom Anfang
bis zum Ende der Eucharistiefeier
kommt die Barmherzigkeit immer
wieder vor im Dialog zwischen der
betenden Gemeinde und dem Herzen
des Vaters, der sich freut, wenn er
seine erbarmungsvolle Liebe
ausgießen kann. Nach der
anfänglichen Vergebungsbitte mit
dem Ruf » Herr, erbarme dich! «
werden wir umgehend beruhigt: »
Der allmächtige Gott erbarme sich
unser, er lasse uns die Sünden nach
und führe uns zum ewigen Leben. «
Das ist die Zuversicht, in der sich die
Gemeinde in der Gegenwart des
Herrn versammelt, besonders am
heiligen Tag der Auferstehung. Viele
Tagesgebete haben den Sinn, an das
große Geschenk der Barmherzigkeit
zu erinnern. So beten wir zum
Beispiel in der Fastenzeit: » Gott,
unser Vater, du bist der Quell des



Erbarmens und der Güte, wir stehen
als Sünder vor dir und unser
Gewissen klagt uns an. Sieh auf
unsere Not und lass uns Vergebung
finden durch Fasten, Gebet und
Werke der Liebe. «[4] Dann vertiefen
wir uns in das große Eucharistische
Hochgebet mit der Präfation, die
sagt: » So sehr hast du [in deinem
Erbarmen] die Welt geliebt, dass du
deinen Sohn als Erlöser gesandt hast.
Er ist uns Menschen gleich geworden
in allem, außer der Sünde…«[5] Das
vierte Hochgebet ist zudem ein
Hymnus auf die Barmherzigkeit
Gottes: » Voll Erbarmen [hast du]
allen geholfen, dich zu suchen und
zu finden. « » Erbarme dich über uns
alle «[6], ist die dringliche Bitte, die
der Priester im Hochgebet vorbringt,
um die Teilhabe am ewigen Leben zu
erflehen. Nach dem Vaterunser setzt
er das Gebet mit der Bitte um
Frieden und um Bewahrung vor der
Sünde fort und fügt hinzu: » Komm
uns zu Hilfe mit deinem Erbarmen. «

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn6


Und vor dem Friedensgruß, der als
Ausdruck der Geschwisterlichkeit
und der gegenseitigen Liebe im Licht
der empfangenen Vergebung
ausgetauscht wird, betet der Priester
von neuem: » Schau nicht auf unsere
Sünden, sondern auf den Glauben
deiner Kirche. «[7] Mit diesen
Worten erbitten wir in demütigem
Vertrauen die Gabe der Einheit und
des Friedens für die heilige Mutter
Kirche. Die Feier der göttlichen
Barmherzigkeit findet ihren
Höhepunkt im eucharistischen
Opfer, dem Gedächtnis des
Ostergeheimnisses Christi, aus dem
das Heil für jeden Menschen, für die
Geschichte und für die ganze Welt
hervorgeht. So nimmt also jeder
Moment der Eucharistiefeier auf das
Erbarmen Gottes Bezug.

Im gesamten sakramentalen Leben
wird uns die Barmherzigkeit
reichlich geschenkt. Es ist durchaus
nicht bedeutungslos, dass die Kirche

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn7


in der Formulierung der beiden
Sakramente der „Heilung“, also der 
Versöhnung und der Krankensalbung,
einen ausdrücklichen Verweis auf
die Barmherzigkeit machen wollte.
In der Absolutionsformel heißt es: »
Gott, der barmherzige Vater, hat
durch den Tod und die Auferstehung
seines Sohnes die Welt mit sich
versöhnt und den Heiligen Geist
gesandt zur Vergebung der Sünden.
Durch den Dienst der Kirche schenke
er dir Verzeihung und Frieden «,[8]
und bei der Krankensalbung: »
Durch diese heilige Salbung helfe dir
der Herr in seinem reichen
Erbarmen; er stehe dir bei mit der
Kraft des Heiligen Geistes «.[9] So ist
also die Bezugnahme auf die
Barmherzigkeit im Gebet der Kirche
alles andere als nur paränetisch, sie
ist höchst wirkungsvoll, das heißt,
während wir sie im Glauben
erflehen, wird sie uns gewährt;
während wir sie als lebendig und
real bekennen, verwandelt sie uns

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn8
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn9


wirklich. Das ist ein grundlegender
Inhalt unseres Glaubens, den wir in
seiner ganzen Ursprünglichkeit
bewahren müssen: Vor der
Offenbarung der Sünde haben wir
die Offenbarung der Liebe, mit der
Gott die Welt und die Menschen
erschaffen hat. Die Liebe ist der erste
Akt, mit dem Gott sich zu erkennen
gibt und uns entgegenkommt. Halten
wir also unser Herz offen für das
Vertrauen, von Gott geliebt zu sein.
Seine Liebe kommt uns immer zuvor,
begleitet uns und bleibt an unserer
Seite trotz unserer Sünde.

6. In diesem Zusammenhang
bekommt auch das Hören des Wortes
Gottes eine besondere Bedeutung. An
jedem Sonntag wird das Wort Gottes
in der christlichen Gemeinde
verkündet, damit der Tag des Herrn
von dem Licht erhellt wird, das aus
dem Ostergeheimnis hervorgeht.[10]
In der Eucharistiefeier scheint es, als
erlebe man einen wirklichen Dialog

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn10


zwischen Gott und seinem Volk. Bei
der Verkündigung der biblischen
Lesungen geht man nämlich noch
einmal die Geschichte unseres Heiles
nach auf dem Weg über das
unablässige Wirken der
Barmherzigkeit, von dem berichtet
wird. Gott spricht heute immer noch
zu uns wie zu Freunden, er »
verkehrt « mit uns,[11] um uns mit
seiner Gesellschaft zu beschenken
und uns den Weg zum Leben zu
zeigen. Sein Wort bringt unsere
Bitten und Sorgen zum Ausdruck
und bietet zugleich eine fruchtbare
Antwort, damit wir ganz konkret
seine Nähe erfahren können. Welch
eine Bedeutung kommt der Homilie
zu, wo » die Wahrheit mit der
Schönheit und dem Guten
einher[geht] «,[12] um das Herz der
Gläubigen angesichts der Größe des
Erbarmens ins Schwingen zu
bringen! So ermahne ich dringend,
die Homilie entsprechend
vorzubereiten und die Verkündigung

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn11
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn12


zu pflegen. Sie wird umso
fruchtbarer sein, je mehr der Priester
an sich selbst die barmherzige Güte
des Herrn erfahren hat. Die
Gewissheit zu vermitteln, dass Gott
uns liebt, ist keine rhetorische
Übung, sondern eine Bedingung für
die Glaubhaftigkeit des eigenen
Priestertums. Die Barmherzigkeit zu
leben, ist daher der beste Weg, um
sie im pastoralen Leben zu einer
echten Verkündigung des Trostes
und der Umkehr werden zu lassen.
Die Homilie wie auch die Katechese
müssen immer von diesem
pulsierenden Herzen des christlichen
Lebens unterstützt werden.

7. Die Bibel ist die große Erzählung,
die von den Wundern der
Barmherzigkeit Gottes berichtet. Jede
Seite ist durchtränkt von der Liebe
des Vaters, der seit der Schöpfung
dem Universum die Zeichen seiner
Liebe eingeprägt hat. Der Heilige
Geist hat durch die Worte der



Propheten und die Weisheitsbücher
die Geschichte Israels in der
Erkenntnis der Zärtlichkeit und Nähe
Gottes geformt, trotz der Untreue des
Volkes. Das Leben Jesu und seine
Verkündigung prägen die Geschichte
der christlichen Gemeinde auf
entscheidende Weise; sie hat auf der
Grundlage des Auftrags Christi ihre
Sendung verstanden, ein ständiges
Werkzeug seiner Barmherzigkeit und
seiner Vergebung zu sein (vgl. Joh
20,23). Auf dem Weg über die Heilige
Schrift, die durch den Glauben der
Kirche lebendig erhalten wird,
spricht der Herr weiter zu seiner
Braut und zeigt ihr die Wege, die sie
gehen soll, damit das Evangelium des
Heils zu allen gelangt. Es ist mein
herzlicher Wunsch, dass das Wort
Gottes immer mehr gefeiert, gekannt
und verbreitet wird, damit dadurch
das Geheimnis der Liebe, die aus
jener Quelle des Erbarmens
hervorströmt, besser verstanden
werden kann. Daran erinnert uns



der Apostel ganz deutlich: » Jede von
Gott eingegebene Schrift ist auch
nützlich zur Belehrung, zur
Widerlegung, zur Besserung, zur
Erziehung in der Gerechtigkeit « (2
Tim 3,16).

Es wäre gut, wenn jede Gemeinschaft
an einem Sonntag des Kirchenjahres
ihr Engagement für die Verbreitung,
die Kenntnis und die Vertiefung der
Heiligen Schrift erneuern könnte: an
einem Sonntag, der ganz und gar
dem Wort Gottes gewidmet ist, um
den unerschöpflichen Reichtum zu
verstehen, der aus diesem ständigen
Dialog Gottes mit seinem Volk
hervorgeht. Es soll nicht an
Kreativität fehlen, um diesen
Moment durch Initiativen zu
bereichern, die die Gläubigen
anregen, lebendige Werkzeuge für
die Vermittlung des Wortes Gottes zu
sein. Selbstverständlich gehört zu
diesen Initiativen die weitere
Verbreitung der Lectio divina, damit



das geistliche Leben durch das
betende Lesen der Heiligen Schrift
Unterstützung und Wachstum
erfährt. Die Lectio divina über die
Themen der Barmherzigkeit wird
ermöglichen, gleichsam mit Händen
zu greifen, wie viel Fruchtbarkeit aus
der Heiligen Schrift entspringt, wenn
sie im Licht der gesamten geistlichen
Überlieferung der Kirche gelesen
wird, was unweigerlich in Gesten
und konkrete Werke der Liebe
mündet.[13]

8. Die Feier der Barmherzigkeit
geschieht in ganz besonderer Weise
mit dem Sakrament der Versöhnung.
Das ist der Moment, in dem wir die
Umarmung des Vaters spüren, der
uns entgegenkommt, um uns die
Gnade zurückzugeben, wieder seine
Kinder zu sein. Wir sind Sünder und
tragen in uns die Last des
Widerspruchs zwischen dem, was
wir tun möchten, und dem, was wir
konkret tun (vgl. Röm 7,14-21). Doch

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn13


die Gnade kommt uns immer zuvor
und nimmt das Gesicht der
Barmherzigkeit an, die in der
Versöhnung und in der Vergebung
wirksam wird. Gott macht seine
unermessliche Liebe gerade
angesichts unserer Verfasstheit als
Sünder verständlich. Die Gnade ist
stärker und übertrifft jeden
möglichen Widerstand, denn die
Liebe überwindet alles (vgl. 1 Kor
13,7).

Im Sakrament der Vergebung zeigt
Gott den Weg der Umkehr zu ihm
und lädt dazu ein, wieder seine Nähe
zu erfahren. Es ist eine Vergebung,
die dadurch empfangen werden
kann, dass man vor allem die Liebe
lebt. Daran erinnert auch der Apostel
Petrus, wenn er schreibt: » die Liebe
deckt viele Sünden zu « (1 Petr 4,8).
Allein Gott vergibt die Sünden, aber
er verlangt auch von uns die
Bereitschaft, den anderen zu
verzeihen so, wie er uns vergibt: »



Erlass uns unsere Schulden, wie auch
wir sie unseren Schuldnern erlassen
haben « (Mt 6,12). Wie viel
Traurigkeit, wenn wir in uns selbst
verschlossen bleiben und unfähig
sind, zu verzeihen! Dann gewinnen
Groll, Wut und Rache die Oberhand;
sie machen das Leben unglücklich
und vereiteln den frohen Einsatz für
die Barmherzigkeit.

9. Eine Erfahrung der Gnade, die die
Kirche im Jubiläumsjahr mit großer
Wirksamkeit gemacht hat, ist
sicherlich der Dienst der Missionare
der Barmherzigkeit. Ihre pastorale
Tätigkeit hat deutlich machen
wollen, dass Gott keinerlei Grenze
setzt für diejenigen, die ihn mit
reuevollem Herzen suchen, denn
allen kommt er entgegen wie ein
Vater. Ich habe viele Zeugnisse der
Freude über die erneuerte
Begegnung mit dem Herrn im
Sakrament der Beichte erhalten.
Verpassen wir nicht die Gelegenheit,



den Glauben auch als eine Erfahrung
von Versöhnung zu erleben. » Lasst
euch mit Gott versöhnen! « (2 Kor
5,20) ist die Einladung, die der
Apostel noch in unseren Tagen
macht, um jeden Gläubigen die
Macht der Liebe entdecken zu lassen,
die ihn eine » neue Schöpfung « (2
Kor 5,17) werden lässt.

Ich spreche jedem Missionar der
Barmherzigkeit meinen Dank aus für
diesen wertvollen Dienst, den er
geleistet hat, um die Gnade der
Vergebung wirksam werden zu
lassen. Dieses außerordentliche Amt
endet jedoch nicht mit der
Schließung der Heiligen Pforte. Ich
möchte nämlich, dass es bis auf
weiteres noch fortdauert als
konkretes Zeichen dafür, dass die
Gnade des Jubiläums in den
verschiedenen Teilen der Erde
weiter lebendig und wirksam ist. Es
wird Aufgabe des Päpstlichen Rates
zur Förderung der



Neuevangelisierung sein, die
Missionare der Barmherzigkeit als
einen unmittelbaren Ausdruck
meiner Fürsorge und Nähe zu
betreuen und die schlüssigsten
Formen für die Ausübung dieses
wertvollen Amtes zu finden.

10. Die Priester fordere ich erneut
auf, sich mit großer Sorgfalt auf den
Dienst der Beichte vorzubereiten, der
eine wirklich priesterliche Aufgabe
ist. Ich danke euch herzlich für euren
Einsatz und bitte euch, für alle offen
und aufnahmebereit zu sein; Zeugen
der väterlichen Zärtlichkeit zu sein
trotz der Schwere der Sünde; 
fürsorglich zu helfen, über das
getane Böse nachzudenken; 
unmissverständlich die moralischen
Prinzipien darzulegen; verfügbar zu
sein, um die Gläubigen auf ihrem
Weg der Buße zu begleiten und dabei
geduldig ihr Tempo zu
berücksichtigen; weitsichtig zu sein
in der Unterscheidung jedes



einzelnen Falles undgroßherzig in
der Gewährung der Vergebung
Gottes. Wie Jesus vor der
Ehebrecherin die Wahl traf, im
Schweigen zu verharren, um sie vor
dem Todesurteil zu bewahren, so
möge auch der Priester im
Beichtstuhl weitherzig sein, in dem
Bewusstsein, dass jeder Beichtende
ihn an seine eigene persönliche Lage
erinnert: Sünder, aber Diener der
Barmherzigkeit.

11. Ich möchte, dass wir alle die
Worte des Apostels meditieren, die er
am Ende seines Lebens geschrieben
hat, als er dem Timotheus gesteht,
dass er der Erste der Sünder war,
und hinzufügt: » Aber ich habe
Erbarmen gefunden « (1 Tim 1,16).
Seine Worte haben eine
durchschlagende Kraft, um auch uns
herauszufordern, über unser Leben
nachzudenken und zu sehen, wie das
Erbarmen Gottes am Werk ist, um
unser Herz zu verändern, zu



bekehren und zu verwandeln: » Ich
danke dem, der mir Kraft gegeben
hat: Christus Jesus, unserem Herrn.
Er hat mich für treu gehalten und in
seinen Dienst genommen, obwohl ich
ihn früher lästerte, verfolgte und
verhöhnte. Aber ich habe Erbarmen
gefunden « (1 Tim 1,12-13).

Erinnern wir uns daher mit immer
neuer pastoraler Leidenschaft an die
Worte des Apostels: » Gott [hat] uns
durch Christus mit sich versöhnt und
uns den Dienst der Versöhnung
aufgetragen « (2 Kor 5,18). Wir haben
als Erste Vergebung empfangen, im
Hinblick auf diesen Dienst, und sind
zu persönlichen Zeugen der
Universalität der Vergebung gemacht
worden. Es gibt weder ein Gesetz,
noch eine Vorschrift, die Gott
verbieten könnte, den Sohn wieder
in die Arme zu schließen, der zu ihm
zurückkehrt und gesteht, einen
Fehler begangen zu haben, aber
entschlossen ist, wieder von vorne



anzufangen. Nur bei dem Gesetz
stehen zu bleiben bedeutet, den
Glauben und das göttliche Erbarmen
zu vereiteln. Es gibt einen
propädeutischen Wert im Gesetz (vgl.
Gal 3,24), dessen Ziel die Liebe ist
(vgl. 1 Tim 1,5). Der Christ ist jedoch
berufen, die Neuheit des
Evangeliums zu leben, » das Gesetz
des Geistes und des Lebens in
Christus Jesus « (Röm 8,2). Selbst in
den kompliziertesten Fällen, in
denen man versucht ist, einer
Gerechtigkeit den Vorrang zu geben,
die allein aus den Normen
hervorgeht, muss man an die Kraft
glauben, die aus der göttlichen
Gnade entspringt.

Wir Beichtväter besitzen die
Erfahrung vieler Bekehrungen, die
sich vor unseren Augen abspielen.
Spüren wir also die Verantwortung
von Gesten und Worten, die tief ins
Herz des Büßers eindringen sollen,
damit er die Nähe und die



Zärtlichkeit des verzeihenden Vaters
entdeckt. Vereiteln wir diese
Momente nicht mit
Verhaltensweisen, die im
Widerspruch stehen können zu der
Erfahrung der Barmherzigkeit, nach
der gesucht wird. Helfen wir
vielmehr, den Raum des
persönlichen Gewissens mit der
unendlichen Liebe Gottes zu
erleuchten (vgl. 1 Joh 3,20).

Das Sakrament der Versöhnung muss
seinen zentralen Platz im
christlichen Leben wiederfinden;
darum verlangt es Priester, die ihr
Leben in den » Dienst der
Versöhnung « (2 Kor 5,18) stellen. Auf
diese Weise soll niemandem, der
ernsthaft bereut, der Zugang zur
Liebe des Vaters, der auf seine
Rückkehr wartet, verwehrt werden
und allen die Möglichkeit offen
stehen, die befreiende Kraft der
Vergebung zu erfahren.



Eine günstige Gelegenheit kann die
Feier der Initiative „24 Stunden für
den Herrn“ unmittelbar vor dem 4.
Fastensonntag sein. Sie findet bereits
eine breite Zustimmung in den
Diözesen und bleibt ein starker
pastoraler Aufruf, um das Sakrament
der Beichte intensiv zu erleben.

12. Aufgrund dieser Notwendigkeit
und damit dem Wunsch nach
Versöhnung und der Vergebung
Gottes nichts im Wege stehe,
gewähre ich von nun an allen
Priestern die Vollmacht, kraft ihres
Amtes jene loszusprechen, welche
die Sünde der Abtreibung begangen
haben. Was ich auf den Zeitraum des
Jubeljahres begrenzt gewährt
habe[14], wird nun zeitlich
ausgedehnt, unbeachtet gegenteiliger
Bestimmungen. Ich möchte
nochmals mit all meiner Kraft
betonen, dass Abtreibung eine
schwere Sünde ist, da sie einem
unschuldigen Leben ein Ende setzt.

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn14


Mit gleicher Kraft kann und muss ich
jedoch sagen, dass es keine Sünde
gibt, die durch die Barmherzigkeit
Gottes nicht erreicht und vernichtet
werden kann, wenn diese ein
reuevolles Herz findet, das um
Versöhnung mit dem Vater bittet.
Jeder Priester möge daher den
Pönitenten bei der Begleitung auf
diesem Weg der besonderen
Versöhnung Führer, Halt und Trost
sein.

Im Jubiläumsjahr hatte ich den
Gläubigen, die aus verschiedenen
Gründen die von den Priestern der
Bruderschaft St. Pius X. betreuten
Kirchen besuchen, gewährt, gültig
und erlaubt die sakramentale
Lossprechung ihrer Sünden zu
empfangen.[15] Für das pastorale
Wohl dieser Gläubigen und im
Vertrauen auf den guten Willen ihrer
Priester, dass mit der Hilfe Gottes die
volle Gemeinschaft in der
katholischen Kirche wiedererlangt

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn15


werden kann, setze ich aus eigenem
Entschluss fest, diese Vollmacht über
den Zeitraum des Jubeljahres hinaus
auszudehnen, bis diesbezüglich neue
Verfügungen ergehen. So möge
keinem das sakramentale Zeichen
der Versöhnung durch die Vergebung
der Kirche je fehlen.

13. Die Barmherzigkeit hat auch das
Gesicht des Trostes. » Tröstet, Tröstet
mein Volk « (Jes 40,1), sind die
eindringlichen Worte, die der
Prophet auch heute hören lässt,
damit zu allen, die Leid und Schmerz
tragen, ein Wort der Hoffnung
gelange. Lassen wir uns nie die
Hoffnung nehmen, die aus dem
Glauben an den auferstandenen
Herrn kommt. Es stimmt, oft werden
wir auf eine harte Probe gestellt,
doch nie dürfen wir die Gewissheit
verlieren, dass der Herr uns liebt.
Sein Erbarmen zeigt sich auch in der
Nähe, Zuneigung und Hilfe vieler
Brüder und Schwestern, wenn Tage



der Traurigkeit und des Leids
hereinbrechen. Tränen zu trocknen
ist eine konkrete Handlung, die den
Kreis der Einsamkeit, in dem wir oft
eingeschlossen sind, durchbricht.

Wir alle brauchen Trost, denn
niemand ist frei von Leid, Schmerz
und Unverständnis. Wie viel
Schmerz kann ein grollendes Wort,
das eine Frucht von Neid, Eifersucht
und Wut ist, hervorrufen! Wie viel
Leid verursacht die Erfahrung der
Untreue, der Gewalt und des
Verlassenwerdens! Wie viel
Bitterkeit entsteht angesichts des
Todes geliebter Menschen! Und doch
ist Gott nie fern, wenn man diese
Dramen durchlebt. Ein
aufmunterndes Wort, eine
Umarmung, durch die du dich
verstanden fühlst, eine Liebkosung,
welche die Liebe spüren lässt, ein
Gebet, das es möglich macht, stärker
zu sein … dies alles sind Zeichen der



Nähe Gottes durch den Trost seitens
der Brüder und Schwestern.

Mitunter kann auch das Schweigen
von großer Hilfe sein, denn
manchmal gibt es keine Worte, um
auf die Fragen eines leidenden
Menschen Antwort zu geben. Das
Fehlen von Worten kann jedoch
durch das Mitleid dessen, der da und
nahe ist, der liebt und die Hand hält,
ausgeglichen werden. Es stimmt
nicht, dass das Schweigen ein Akt der
Kapitulation ist, vielmehr ist es ein
Moment der Kraft und der Liebe.
Auch das Schweigen gehört zu
unserer Sprache des Trostes, da es zu
einem konkreten Werk wird, das
Leid des Mitmenschen zu teilen und
daran Anteil zu nehmen.

14. In einer besonderen Zeit wie der
unseren, die unter vielen Krisen
auch die der Familie kennt, ist es
wichtig, dass ein Wort tröstlicher
Kraft an unsere Familien ergeht. Das



Geschenk der Ehe ist eine große
Berufung, auf die mit der Gnade
Christi in großherziger, treuer und
geduldiger Liebe zu antworten ist.
Die Schönheit der Familie bleibt
unverändert, trotz vieler Dunkelheit
und alternativer Vorschläge: » Die
Freude der Liebe, die in den Familien
gelebt wird, ist auch die Freude der
Kirche. «[16] Der Weg des Lebens,
der einen Mann und eine Frau sich
begegnen, sich lieben und sich für
immer die Treue vor Gott
versprechen lässt, ist oft von Leid,
Untreue und Einsamkeit
unterbrochen. Die Freude über das
Geschenk von Kindern ist nicht frei
von den Sorgen der Eltern
hinsichtlich ihres Heranwachsens
und ihrer Bildung, hinsichtlich einer
wirklich lebenswerten Zukunft.

Die Gnade des Ehesakraments stärkt
nicht nur die Familie, damit sie ein
bevorzugter Ort sei, wo
Barmherzigkeit gelebt wird, sondern

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn16


sie verpflichtet auch die christliche
Gemeinde und die ganze Pastoral,
den großen Wert der Familie als
Lebensmodell hervortreten zu
lassen. Dieses Jubiläumsjahr darf
jedoch nicht dazu führen, dass man
die Vielschichtigkeit der aktuellen
familiären Realität aus den Augen
verliert. Die Erfahrung der
Barmherzigkeit macht uns fähig, auf
alle menschlichen Schwierigkeiten
mit der Haltung der Liebe Gottes zu
schauen, der nicht müde wird, sie
aufzunehmen und zu begleiten.[17]

Wir dürfen nicht vergessen, dass
jeder den Reichtum und die Bürde
der eigenen Geschichte mit sich trägt,
die ihn von jeder anderen Person
unterscheidet. Unser Leben mit
seinen Freuden und Leiden ist etwas
Einmaliges und Unwiederholbares,
das unter dem barmherzigen Blick
Gottes verläuft. Dies erfordert, vor
allem seitens des Priesters, eine
aufmerksame, tiefe und weitsichtige

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn17


geistliche Unterscheidung, damit
niemand ausgeschlossen wird, in
welcher Situation er auch lebt, und
jeder sich von Gott konkret
angenommen fühlen, aktiv am Leben
der Gemeinde teilhaben und in jenes
Volk Gottes eingegliedert werden
kann, das unermüdlich auf die Fülle
des Reiches Gottes, des Reichs der
Gerechtigkeit und Liebe, der
Vergebung und Barmherzigkeit, hin
unterwegs ist.

15. Von besonderer Bedeutung ist der
Moment des Todes. Die Kirche hat
diesen dramatischen Übergang stets
im Licht der Auferstehung Jesu
Christi gelebt, der den Weg für die
Gewissheit des künftigen Lebens
aufgetan hat. Wir haben hier eine
große Herausforderung
anzunehmen, vor allem in der
zeitgenössischen Kultur, die häufig
zu einer Banalisierung des Todes
neigt und zwar so weit, dass sie ihn
eine reine Fiktion werden lässt oder



ihn verdrängt. Der Tod muss
hingegen als schmerzlicher und
unausweichlicher Übergang
angegangen und vorbereitet werden,
der dennoch voll Sinn ist: es ist der
Sinn des äußersten Aktes der Liebe
gegenüber den Menschen, die man
zurücklässt, und gegenüber Gott,
dem man entgegengeht. In allen
Religionen wird der Moment des
Todes wie jener der Geburt religiös
begleitet. Wir erfahren die Exequien
als hoffnungsvolles Gebet für die
Seele des Verstorben und als
Spendung von Trost für jene, die
unter dem Abschied eines geliebten
Menschen leiden.

Ich bin überzeugt, dass wir in der
von lebendigem Glauben beseelten
Pastoral mit Händen greifbar
machen müssen, wie sehr die
liturgischen Zeichen und unsere
Gebete Ausdruck der Barmherzigkeit
Gottes sind. Er selbst bietet uns
Worte der Hoffnung, denn nichts und



niemand kann uns je von seiner
Liebe scheiden (vgl. Röm 8,35). Die
Anteilnahme eines Priesters an
diesem Moment ist eine wichtige
Form der Begleitung, denn sie lässt
im Augenblick der Schwäche, der
Einsamkeit, der Unsicherheit und der
Trauer die Nähe der christlichen
Gemeinde erfahren.

16. Das Jubiläumsjahr endet und die
Heilige Pforte wird geschlossen. Aber
die Pforte der Barmherzigkeit
unseres Herzens bleibt immer weit
geöffnet. Wir haben gelernt, dass
Gott sich uns zuneigt (vgl. Hos 11,4),
damit auch wir ihn nachahmen
können, wenn wir uns unseren
Brüdern und Schwestern zuneigen.
Die Sehnsucht vieler, zum Haus des
Vaters zurückzukehren, der schon
auf ihr Kommen wartet, wird auch
durch aufrichtige und großherzige
Zeugen der göttlichen Zärtlichkeit
erweckt. Die Heilige Pforte, die wir in
diesem Jubiläumsjahr durchschritten



haben, hat uns auf den Weg der
Nächstenliebe geführt, den wir jeden
Tag in Treue und Freude beschreiten
sollen. Die Straße der Barmherzigkeit
nämlich macht es möglich, vielen
Brüdern und Schwestern zu
begegnen, die die Hand ausstrecken,
damit sie jemand ergreifen kann, um
miteinander zu gehen.

Wenn man Christus nahe sein
möchte, muss man den Mitmenschen
ein Nächster sein, denn nichts ist
dem Vater wohlgefälliger, als ein
konkretes Zeichen der
Barmherzigkeit. Von ihrer Natur her
macht sich die Barmherzigkeit in
einer konkreten dynamischen
Handlung sichtbar und greifbar.
Wenn man sie einmal in ihrer
Wahrheit erfahren hat, kehrt man
nicht mehr hinter sie zurück: Sie
wächst ständig und verändert das
Leben. Sie ist eine echte neue
Schöpfung, die ein neues Herz
schafft, das fähig ist, vollkommen zu



lieben, und die Augen reinigt, so dass
sie die ganz verborgenen Nöte
erkennen. Wie wahr sind die Worte,
mit denen die Kirche in der
Osternacht nach der Lesung des
Schöpfungsberichts betet: Gott, du
hast den Menschen nach deinem Bild
wunderbar erschaffen und noch
wunderbarer erneuert und erlöst.
[18]

Die Barmherzigkeit erneuert und 
erlöst, da sie die Begegnung zweier
Herzen ist: des Herzens Gottes, das
dem Herzen des Menschen
entgegenkommt. Dieses erwärmt sich
und ersteres heilt es: Das Herz von
Stein wird in ein Herz von Fleisch
verwandelt (vgl. Ez 36,26), das trotz
seiner Sünde fähig ist zu lieben. Hier
nimmt man wahr, wirklich „neue
Schöpfung“ (vgl. Gal 6,15) zu sein: Ich
bin geliebt, daher lebe ich; mir wird
vergeben, daher werde ich zu neuem
Leben geboren; mir wurde
Barmherzigkeit zuteil, daher werde

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn18


ich zum Werkzeug der
Barmherzigkeit.

17. Während des Heiligen Jahres,
besonders jeweils am „Freitag der
Barmherzigkeit“, konnte ich mit
Händen greifen, wie viel Gutes es in
der Welt gibt. Oft wird es nicht
erkannt, weil es sich täglich auf
diskrete und stille Weise
verwirklicht. Auch wenn sie kein
Aufsehen erregen, gibt es doch viele
konkrete Zeichen der Güte und der
Zärtlichkeit gegenüber den
Geringsten und Wehrlosesten,
gegenüber den ganz Einsamen und
Verlassenen. Es gibt wirklich
Protagonisten der Nächstenliebe, die
es den Ärmsten und Unglücklichsten
nicht an Solidarität fehlen lassen.
Danken wir dem Herrn für diese
wertvollen Gaben, die dazu einladen,
die Freude zu entdecken, angesichts
der Schwachheit der verwundeten
Menschheit ein Nächster zu werden.
Dankbar denke ich an die vielen



Freiwilligen, die jeden Tag ihre Zeit
dafür aufwenden, die Gegenwart
und Nähe Gottes mit ihrer Hingabe
zu bezeugen. Ihr Dienst ist ein echtes
Werk der Barmherzigkeit, das vielen
Menschen hilft, sich der Kirche zu
nähern.

18. Es ist die Zeit, dem
Erfindungsreichtum der
Barmherzigkeit Raum zu geben, um
viele neue Werke, die Frucht der
Gnade sind, ins Leben zu rufen. Die
Kirche muss heute jene »viele[n]
andere[n] Zeichen«, die Jesus getan
hat und die »nicht aufgeschrieben
sind« (Joh 20,30), erzählen, auf dass
sie beredter Ausdruck der
Fruchtbarkeit der Liebe Christi und
der Gemeinschaft sind, die in ihm
lebt. Mehr als zweitausend Jahre
sind vergangen, und doch machen
die Werke der Barmherzigkeit die
Güte Gottes weiter sichtbar.



Noch heute leiden ganze Völker
unter Hunger und Durst, und wieviel
Sorge erregen die Bilder von
Kindern, die nichts zu essen haben.
Massen von Menschen wandern
weiterhin von einem Land ins
andere auf der Suche nach Nahrung,
Arbeit, einem Zuhause und Frieden.
Krankheiten in ihren verschiedenen
Formen sind ein ständiger Grund für
Leiden, die Hilfe, Trost und
Unterstützung erfordern. Die
Gefängnisse sind Orte, in denen oft
zur Freiheitsstrafe mitunter schwere
Entbehrungen aufgrund
unmenschlicher Lebensbedingungen
hinzukommen. Der Analphabetismus
ist immer noch sehr verbreitet; er
hindert Kinder an ihrer Bildung und
setzt sie neuen Formen von Sklaverei
aus. Die Kultur des extremen
Individualismus, vor allem im
Westen, führt dazu, den Sinn für
Solidarität und Verantwortung
gegenüber den anderen zu verlieren.
Gott selbst bleibt heute für viele ein



Unbekannter; dies stellt die größte
Armut dar und das größte Hindernis,
um die unveräußerliche Würde des
menschlichen Lebens anzuerkennen.

Somit lässt sich bis heute an den
Werken der leiblichen und der
geistlichen Barmherzigkeit die große
positive Auswirkung der
Barmherzigkeit als sozialer Wert
feststellen. In der Tat führt sie dazu,
die Ärmel hochzukrempeln, um
Millionen von Menschen, unseren
Brüdern und Schwestern, die Würde
zurückzugeben. Sie sind mit uns
gerufen, eine » verlässliche Stadt «
aufzubauen.[19]

19. Im Laufe dieses Heiligen Jahres
wurden viele konkrete Zeichen von
Barmherzigkeit verwirklicht.
Gemeinschaften, Familien und
einzelne Gläubige haben die Freude
am Teilen und die Schönheit der
Solidarität wieder entdeckt. Und
doch ist es nicht genug. Die Welt

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn19


bringt weiter neue Formen
geistlicher und materieller Armut
hervor, die die Würde der Menschen
gefährden. Deswegen muss die
Kirche immer wachsam und bereit
sein, neue Werke der Barmherzigkeit
auszumachen und sie großzügig und
begeistert in die Tat umzusetzen.

Unternehmen wir daher alle
Anstrengungen, um der
Nächstenliebe konkrete Gestalt zu
verleihen und zugleich die Werke
der Barmherzigkeit verständig zu
verwirklichen. Letztere besitzt eine
einschließende Wirkung, und
deshalb weitet sie sich zusehends aus
und kennt keine Grenzen. Und in
diesem Sinn sind wir gerufen, den
Werken der Barmherzigkeit, die wir
seit jeher kennen, ein neues Gesicht
zu verleihen. Denn die
Barmherzigkeit kennt kein Maß;
immer überbordet sie und ist
fruchtbar. Sie ist wie der Sauerteig,
der den Teig durchsäuert (vgl. Mt



13,33), und wie das Senfkorn, das zu
einem Baum wird (vgl. Lk 13,19).

Denken wir zum Beispiel nur an das
Werk der leiblichen Barmherzigkeit, 
Nackte zu bekleiden (vgl. Mt
25,36.38.43.44). Es führt uns an die
Anfänge zurück, an den Garten Eden:
Adam und Eva entdeckten, dass sie
nackt waren, und als sie den Herrn
kommen hörten, schämten und
versteckten sie sich (vgl. Gen 3,7-8).
Wir wissen, dass der Herr sie
bestrafte; doch er »machte Adam und
seiner Frau Röcke aus Fellen und
bekleidete sie damit« (Gen 3,21). Die
Scham wird überwunden und die
Würde wiederhergestellt.

Richten wir unsern Blick auch auf
Jesus auf Golgota. Der Sohn Gottes
am Kreuz ist nackt; die Soldaten
hatten sein Untergewand genommen
und darum gelost (vgl. Joh 19,23-24);
er hat nichts mehr. Am Kreuz
offenbart sich bis zum Äußersten,



dass Jesus das Los derer teilt, die ihre
Würde verloren haben, weil ihnen
das Nötigste genommen wurde. Wie
die Kirche berufen ist, das „Gewand
Christi“[20] zu sein, um ihren Herrn
zu bekleiden, so ist sie zur Solidarität
mit den Nackten der Erde
verpflichtet, damit sie die Würde, der
sie beraubt wurden, wiedererlangen.
Sein Wort » Ich war nackt, und ihr
habt mir Kleidung gegeben « (Mt
25,36) verpflichtet uns daher, nicht
den Blick von den neuen Formen von
Armut und Ausgrenzung
abzuwenden, die den Menschen ein
Leben in Würde verwehren.

Keine Arbeit zu haben und nicht den
gerechten Lohn zu erhalten; kein
Zuhause zu haben oder kein Land
zum Wohnen; wegen des Glaubens,
der ethnischen Herkunft, des
sozialen Status diskriminiert zu
werden… dies und vieles andere sind
Umstände, welche die Würde des
Menschen gefährden und auf die das

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn20


barmherzige Handeln der Christen
vor allem mit Aufmerksamkeit und
Solidarität antwortet. In wie vielen
Situationen können wir heute den
Menschen Würde zurückgeben und
ihnen ein menschliches Leben
ermöglichen! Denken wir nur an die
vielen Kinder, die Gewalt
verschiedener Art erleiden, durch
die ihnen die Lebensfreude
genommen wird. Ihre traurigen und
orientierungslosen Gesichter haben
sich in mein Gedächtnis eingeprägt;
sie bitten um unsere Hilfe, um von
den Formen der Sklaverei in der
heutigen Welt befreit zu werden.
Diese Kinder sind die Jugendlichen
von morgen; wie bereiten wir sie
darauf vor, in Würde und
Verantwortung zu leben? Mit
welcher Hoffnung können sie sich
der Gegenwart und der Zukunft
stellen?

Der soziale Charakter der
Barmherzigkeit verlangt, nicht



untätig zu bleiben und die
Gleichgültigkeit und Heuchelei zu
vertreiben, damit die Pläne und
Projekte nicht toter Buchstabe
bleiben. Der Heilige Geist helfe uns,
stets bereit zu sein, tatkräftig und
selbstlos unseren Beitrag zu leisten,
damit Gerechtigkeit und ein
menschenwürdiges Leben nicht
Höflichkeitsfloskeln bleiben, sondern
konkretes Engagement dessen sind,
der die Gegenwart des Reiches Gottes
bezeugen möchte.

20. Wir sind aufgerufen, eine Kultur
der Barmherzigkeit wachsen zu
lassen, die darauf gründet, die
Begegnung mit den anderen
wiederzuentdecken: eine Kultur, in
der niemand mit Gleichgültigkeit auf
den anderen schaut, noch den Blick
abwendet, wenn er das Leid der
Mitmenschen sieht. Die Werke der
Barmherzigkeit sind „Handwerk“:
Keines von ihnen gleicht dem
anderen. Unsere Hände können sie



auf tausenderlei Weise formen. Und
auch wenn Gott, der sie anregt, einer
ist und ebenso die „Materie“, aus der
sie bestehen – nämlich die
Barmherzigkeit –, eine ist, so nimmt
doch jedes einzelne eine andere
Form an.

Die Werke der Barmherzigkeit gehen
tatsächlich das ganze Leben eines
Menschen an. Deswegen können wir
gerade von der Einfachheit der
Gesten her, die Körper und Geist, das
heißt das Leben der Menschen zu
erreichen vermögen, eine wahre
kulturelle Revolution ins Leben
rufen. Dies ist eine Aufgabe, die sich
die christliche Gemeinde zu Eigen
machen kann in dem Bewusstsein,
dass das Wort des Herrn sie stets
ruft, aus der Gleichgültigkeit und
dem Individualismus
hinauszugehen. Man ist ja versucht,
sich darin einzuschließen, um ein
bequemes und problemloses Leben
zu führen. » Die Armen habt ihr



immer bei euch « (Joh 12,8), sagt
Jesus zu seinen Jüngern. Es gibt keine
Alibis, die mangelndes Engagement
rechtfertigen können, wenn wir
wissen, dass der Herr sich mit jedem
von ihnen identifiziert hat.

Die Kultur der Barmherzigkeit bildet
sich im beharrlichen Gebet, in der
bereitwilligen Offenheit für das
Wirken des Heiligen Geistes, in der
Vertrautheit mit dem Leben der
Heiligen und in der konkreten Nähe
zu den Armen. Es ist eine
eindringliche Aufforderung, recht zu
verstehen, wo ein Einsatz von
entscheidender Bedeutung ist. Die
Versuchung, eine „Theorie der
Barmherzigkeit“ zu betreiben, wird
in dem Maß überwunden, wie man
Barmherzigkeit im Alltag lebt und
teilt. Im Übrigen dürfen wir nie die
Worte vergessen, mit denen der
Apostel Paulus im Bericht über sein
Treffen mit Petrus, Johannes und
Jakobus nach seiner Bekehrung



einen wesentlichen Aspekt seiner
Sendung und seines ganzen
christlichen Lebens hervorhebt: »
Nur sollten wir an ihre Armen
denken; und das zu tun, habe ich
mich eifrig bemüht « (Gal 2,10). Wir
dürfen die Armen nicht vergessen: Es
ist eine Aufforderung, die mehr denn
je aktuell ist und sich ganz
offenkundig aus dem Evangelium
ergibt.

21. Die Erfahrung des
Jubiläumsjahres möge uns die Worte
des Apostels Petrus einprägen: »
Einst gab es für euch kein Erbarmen,
jetzt aber habt ihr Erbarmen
gefunden « (1 Petr 2,10). Behalten wir
nicht eifersüchtig nur für uns, was
wir empfangen haben; mögen wir
fähig sein, es mit den leidenden
Brüdern und Schwestern zu teilen,
damit sie von der Kraft der
Barmherzigkeit des Vaters
unterstützt werden. Unsere
Gemeinden mögen sich öffnen, um



die zu erreichen, die auf ihrem
Gebiet wohnen, damit durch das
Zeugnis der Gläubigen die
Zärtlichkeit Gottes zu allen gelange.

Dies ist die Zeit der Barmherzigkeit.
Jeder Tag unseres Weges ist von der
Gegenwart Gottes geprägt, der
unsere Schritte mit der Kraft der
Gnade führt, die der Heilige Geist in
unser Herz eingießt, um es zu bilden
und fähig zu machen zu lieben. Es ist
die Zeit der Barmherzigkeit für alle
und jeden, damit niemand denkt, der
Nähe Gottes und der Macht seiner
Zärtlichkeit fern zu sein. Es ist die
Zeit der Barmherzigkeit, damit alle
Schwachen und Wehrlosen, Fernen
und Einsamen die Anwesenheit der
Brüder und Schwestern
wahrnehmen können, die sie in
ihren Nöten unterstützen. Es ist die
Zeit der Barmherzigkeit, damit die
Armen den respektvollen und doch
aufmerksamen Blick jener auf sich
spüren, die nach Überwindung der



Gleichgültigkeit das Wesentliche des
Lebens entdecken. Es ist die Zeit der
Barmherzigkeit, damit jeder Sünder
nicht müde wird, um Vergebung zu
bitten und die Hand des Vaters zu
spüren, der uns immer aufnimmt
und an sich drückt.

Vor dem Hintergrund des „Jubiläums
für die von der Gesellschaft
Ausgeschlossenen“ – während in
allen Kathedralkirchen und
Heiligtümern der Welt die Pforten
der Barmherzigkeit geschlossen
wurden – kam mir der Gedanke, dass
als weiteres konkretes Zeichen dieses
Außerordentlichen Heiligen Jahres
am 33. Sonntag im Jahreskreis in der
ganzen Kirche der Welttag der Armen
begangen werden soll. Das wird die
würdigste Vorbereitung für die Feier
des Christkönigssonntags sein, denn
Jesus Christus hat sich mit den
Geringen und den Armen
identifiziert und wird uns nach den
Werken der Barmherzigkeit richten



(vgl. Mt 25,31-46). Es wird ein Tag
sein, der den Gemeinden und jedem
Getauften hilft, darüber
nachzudenken, wie die Armut ein
Herzensanliegen des Evangeliums ist
und dass es keine Gerechtigkeit noch
sozialen Frieden geben kann, solange
Lazarus vor der Tür unseres Hauses
liegt (vgl. Lk 16,19-21). Dieser Tag
wird auch eine echte Form der
Neuevangelisierung darstellen (vgl. 
Mt 11,5), durch die das Antlitz der
Kirche in ihrer ständigen pastoralen
Umkehr erneuert wird, um Zeugin
der Barmherzigkeit zu sein.

22. Stets bleiben die barmherzigen
Augen der heiligen Mutter Gottes auf
uns gerichtet. Sie ist die erste, die
den Weg für das Zeugnis der Liebe
eröffnet und uns dabei begleitet. Die
Mutter der Barmherzigkeit sammelt
alle unter dem Schutz ihres Mantels,
wie es in der Kunst oft dargestellt
wurde. Vertrauen wir auf ihre
mütterliche Hilfe und folgen wir



ihrem ständigen Hinweis, auf Jesus
zu schauen, das leuchtende Antlitz
der Barmherzigkeit Gottes.

Gegeben zu Rom, bei Sankt Peter, am
20. November, Christkönigssonntag,

im Jahr des Herrn 2016, dem vierten
Jahr meines Pontifikats.

FRANZISKUS

[1] In Ioh 33,5.

[2] Hirt des Hermas, Zehntes Gebot,
42, 1-4.

[3] Vgl. Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 27.

[4] Römisches Messbuch, 3.
Fastensonntag.

[5] Ebd., Präfation VII für die
Sonntage im Jahreskreis.

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref5


[6] Ebd., Zweites Hochgebet.

[7] Ebd., Riten zur Kommunion.

[8] Ritus der Beichte.

[9] Ritus der Krankensalbung.

[10] Vgl. Zweites Vatikanisches
Konzil, Konst. Sacrosanctum
Concilium, 106.

[11] Zweites Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Dei Verbum, 2.

[12] Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 142.

[13] Vgl. Benedikt XVI.,
Nachsynodales Apostolisches
Schreiben Verbum Domini, 86-87.

[14] Vgl. Schreiben mit dem zum
Außerordentlichen Jubiläum der
Barmherzigkeit der Ablass gewährt
wird , 1. September 2015.

[15] Vgl. ebd.

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_ge.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref13
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref14
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref15


[16] Apostolisches Schreiben Amoris
laetitia, 1.

[17] Vgl. ebd., 291-300.

[18] Vgl. Römisches Messbuch,
Osternacht, Gebet nach der ersten
Lesung.

[19] Enzyklika Lumen fidei,50.

[20] Vgl. Cyprian, De catholicae
ecclesiae unitate, 7.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/misericordia-et-misera/
(22.01.2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref16
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref17
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref18
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref20
https://opusdei.org/de/article/misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/de/article/misericordia-et-misera/

	Das apostolische Schreiben "Misericordia et Misera"

