opusdei.org

Marienfrommigkeit
im Leben Josemaria
Escriva

Der Ruckgang der
Marienverehrung in
Deutschland geht einher mit
einer zunehmenden religiésen
Orientierungslosigkeit der
Menschen. Eine
Wiederbelebung der
Marienfrommigkeit, dieses
reichen Schatzes der Kirche,
kann dem Christentum neue
Attraktivitat und
Ausdruckskraft vermitteln und
Menschen so neue Orientierung
und Halt geben.



09.01.2005

Im Zuge des Ruckgangs der kirchlich
gebundenen Religiositat ist auch die
Marienverehrung in Deutschland
zuruckgegangen. Dagegen ist ein
starker Anstieg von pseudoreligiosen
Bewegungen zu beobachten. Wo der
Glaube schwindet, wachst der
Aberglaube. Der Rickgang der
Marienverehrung geht einher mit
einer zunehmenden religiosen
Orientierungslosigkeit der
Menschen. Eine Wiederbelebung der
Marienfrommigkeit, dieses reichen
Schatzes der Kirche, kann dem
Christentum neue Attraktivitat und
Ausdruckskraft vermitteln und
Menschen so neue Orientierung und
Halt geben.

Josemaria Escriva hat sich dieses
kirchlichen Schatzes sein ganzes
Leben lang bedient, denn die Mutter



Gottes ist aus seinem Leben nicht
wegzudenken. Alvaro del Portillo,
der Nachfolger des Griunders des
Opus Dei, sagte, befragt nach der
Marienverehrung Josemaria
Escrivas: »Dariiber miifste man ein
Buch schreiben. Auch fir seine
Marienverehrung gilt, dafl sie ein
solides theologisches Fundament
hatte.«1

Die Eckdaten des Lebens von
Josemaria Escriva sind marianisch
bestimmt. Schon als Kleinkind von
der Mutter Gottes gerettet, gilt sein
letzter Blick im Angesicht des Todes
dem Bild der Mutter Gottes. So hatte
er es sich funf Jahre zuvor erschopft
vor einem Marienbild von
Guadalupe gewtinscht.2 Die Zeit
dazwischen ist bestimmt durch die
spezifische marianische Spiritualitat
Escrivas. Anhand ausgesuchter
Beispiele soll versucht werden, einen
Einblick in die Marienfrommigkeit
des Grinders des Opus Dei zu geben.



Unter Beriicksichtigung der Krise, in
der sich Marienfrommigkeit und
Heiligenverehrung in Deutschland
befinden, scheint es angebracht,
zunéchst etwas Grundsatzliches tiber
Maria zu sagen. Das ist ganz im
Sinne Josemaria Escrivas, denn er
legte Wert auf ein solides
theologisches Fundament, seine
Marienfrommigkeit war frei von
unbiblischen und untraditionellen
Ubertreibungen und oberflidchlicher
Sentimentalitéit. Der fruchtbare
Dialog mit Andersdenkenden war
ihm ein grofSes Anliegen, dieser
Herausforderung hat er sich gern
gestellt.3 Dabei zeigten sich
manchmal mehr Gemeinsamkeiten
als zunachst vermutet. Dies gilt auch
fur die Marienverehrung, die, richtig
verstanden, keine Blockade fir
Okumenische Bemithungen sein
mulfs.

Marienverehrung bleibt aktuell



Die Liebe Josemaria Escrivas zur
Mutter Gottes wird nur dann
verstandlich, wenn man sich die
Bedeutsamkeit Marias fiir den
katholischen Glauben vor Augen
fihrt. Deutschland ist das Land der
Reformation, und Marienverehrung
sowie Heiligenverehrung sind nicht
unumstritten. Die Auswirkungen der
Reformation und der Sdkularisation
haben die Verehrung Marias und der
Heiligen gegentuber friheren Zeiten
und auch im Vergleich zu Landern,
in denen es praktisch keine
Reformation gegeben hat, wie
beispielsweise Spanien, Polen, Italien
oder Litauen, zurickgedrangt und
kritisch in Frage gestellt. Die
Bevolkerung in vornehmlich
katholischen Gebieten lebte die
Marienfrommigkeit zwar noch, man
pflegte das Rosenkranzgebet,
Oktober und Mai galten als Monate,
die besonders der Mutter Gottes
gewidmet waren, Marienandachten
wurden abgehalten, Wallfahrten



wurden unternommen, bestimmte
Wallfahrtsorte waren weit tiber die
Grenzen Deutschlands hinaus
bekannt, wie Altotting oder Kevelaer,
und die landlaufig tibliche
Bezeichnung Marias als Mutter
Gottes ist mit die treffendste und
schonste, die ein Volk entwickelt hat.

Fur das Wiederaufbliihen der
Marienfrommigkeit wurde in
Deutschland vieles getan. So weihten
die deutschen Bischofe am 4.
September 1954 Deutschland dem
Unbefleckten Herzen Mariens.
Daruber hinaus entstanden einige
wissenschaftliche und
frommigkeitsfordernde
Einrichtungen wie das Institutum
Marianum Regensburg, die Deutsche
Mariologische Arbeitsgemeinschaft
und der Internationale
Mariologische Arbeitskreis Kevelaer,
um nur einige zu nennen. 1979
veroffentlichten die deutschen
Bischofe einen Brief iiber Maria,



1987 erschien die Enzyklika
Johannes Pauls II. »Redemptoris
Mater«, und ein marianisches Jahr
wurde begangen. Alle diese
Initiativen blieben nicht ohne
positive Auswirkungen, konnten
aber letztlich die Entchristlichung
der Gesellschaft nicht aufhalten.4

Die kritische Einstellung gegentiber
Maria und den Heiligen hat
wahrscheinlich in den letzten Jahren
sogar noch zugenommen. Dies hangt
auch mit der Auffassung zusammen,
die sich im offentlichen Bewuf$tsein
gegenuber den letzten Dingen, also
gegenuber Himmel und Holle,
entwickelt hat. Oftmals werden sie so
sehr in den Bereich des
Unernsthaften und fast Unwirklichen
geruckt, dafd die Personen, die sich
im Himmel natiirlicherweise
bewegen, wie Maria, die Heiligen
und die Engel, zu Spielkameraden
von Kleinkindern oder zu
Gebetsinhalten von



zuruckgebliebenen, alten
Miitterchen degradiert werden.
GleichermafSen verfahrt man mit der
Holle und den gefallenen Engeln,
denen der Seinsrang als geistige
Wirklichkeiten abgesprochen wird,
so dafs sie bestenfalls noch als
Fiktion Geltung haben.

Damit werden sie auch ihrer
Furchtbarkeit entkleidet. Das kann
fur den einzelnen dramatische
Folgen haben, denn das Bewufitsein
von der Furchtbarkeit der Holle ist
fir den Menschen etwas zutiefst
Heilsames. Der Verlust der
Sensibilitat gegentber diesen
Wirklichkeiten ist mit dem Verlust
des Bewufstseins verbunden, dafs der
Mensch die ihm von Gott sicher
zugesagte Begegnung mit ihm in der
Wirklichkeit des Himmels verfehlen
kann. Wenn er sie verfehlt, liegt das
an ihm, nicht an Gott, denn Gott hat
jeden Menschen erlost, der Mensch
mulf$ die Erlosung aber auch



annehmen. Zur Annahme dieser
Erlosung gehort wesentlich die
sogenannte Furcht des Herrn. Das
bedeutet nicht, dafd der Mensch
Furcht vor Gott haben solle, sondern
vielmehr, dafd er fiirchten solle, ihn
zu verlieren. Dabei gilt die Angst vor
der Holle als wichtige padagogische
Stufe. Sie kann, wenn die Liebe zu
Gott noch nicht so intensiv ist,
ausreichen, um den Menschen vor
dem Verlust Gottes zu bewahren.
Dann bewegt der Mensch sich zwar
noch auf einer kindlichen,
narzifdtischen Stufe, insofern er Gott
wahlt, um eigenes Unheil, hier die
ewige Verdammnis, abzuwenden.
Aber dies kann die Vorstufe zu einer
selbstlosen Gottesliebe sein, in der
der Mensch die Stinde flirchtet und
meidet, weil er Gott so sehr liebt, dafs
er ihm nur noch gefallen méchte.5
Auf dieser Stufe gilt der bertithmte
Satz des hl. Augustinus: »Liebe und
tue, was du willst.«



Die Wirklichkeiten von Himmel und
Holle mussen angemessen ernst
genommen werden. Der
abschreckenden Holle steht die den
Menschen ungemein bereichernde
Wirklichkeit des Himmels
gegenuber. Dafs die Bewohner des
Himmels etwas Lebendiges, etwas
schon in diesem irdischen Leben
Erfaf$bares sind, gilt es neu zu
entdecken. Fur den Glauben an ein
Weiterleben nach dem Tode steht die
feste Uberzeugung, dafl die Heiligen
letztlich etwas Lebendiges und nicht
etwas Totes sind. Etwas Lebendiges
kann man aber auch verehren,
beknien, wenn es um Unterstiitzung
bei der Befreiung von Sorgen und
Noten geht, und an seinem Leben
teilhaben lassen. Das setzt wiederum
eine gewisse Demut voraus, insofern
darin das Zugestandnis eingebettet
ist, die Losung von Problemen nicht
allein bewaéltigen zu konnen. Das
macht unter anderem die Legitimitat
der Heiligenverehrung aus, unter



denen die Mutter Gottes als Konigin
des Himmels besonders herausragt.

Dabei ist die »ungeforderte,
»unbegleitete« Beziehung zu Gott ein
Weg, der selbstverstandlich immer
jedem offen steht, denn jeder Mensch
ist unmittelbar zu Gott. Maria und
die Heiligen haben nur ein
Bestreben: auf ihn, den Grofderen,
den Allmachtigen, den in jeder
Hinsicht Liebenswiirdigen
hinzuweisen. Das wird sogar im Ave-
Maria deutlich. Der dlteste Kern
dieses Gebetes, die Begrufdung
Marias durch den Engel und ihre
Bezeichnung als Begnadete, ist
zweifellos eine bemerkenswerte
Ehrung fiir Maria, da es im Orient
nicht ublich war, Frauen zu
begrifden oder gar personlich zu
ehren. Aber die eigentliche Botschaft
dieser Szene ist die Offenbarung der
Messianitat und Gottessohnschaft
Jesu. Darum ist das uibergeordnete
Element dieser Szene wie auch



anderer biblischer Stellen6 und der
Mariologie insgesamt die
Christologie. Es handelt sich um eine
Verzahnung von Christologie und ihr
dienender Mariologie.7 Wenn man
Heiligenverehrung,
Marienverehrung und
Gottesverehrung in dieser
Konstellation nebeneinander sieht,
erkennt man immer den Verweis der
beiden ersten auf das je grofSere
Dritte.

Dennoch hebt sich die
Marienverehrung gegenuber der
Heiligenverehrung deutlich ab.
Einzelne Aussagen Uber Maria gelten
als Glaubensaussagen, d.h. der
katholische Christ kann diese nicht
beliebig annehmen oder ablehnen,
sie gelten als wahr. Wahrheit ist aber
per definitionem allgemeingtltig.
Der innere Grund fir die
Verbindlichkeit der Mariologie liegt
darin, daf$ Gott die Aussagen uber
Maria als solche geoffenbart hat.



Maria ist also Gegenstand von
Offenbarung. Dartiber hinaus
bezeugt das Neue Testament, dafs
Aussagen Uber Maria unter einem
ganz bestimmten theologischen
Interesse stehen (siehe
Jungfrauengeburt,
Kindheitsgeschichten, Davidssohn).

Auch die Aufnahme Mariens in das
sehr knappe Glaubensbekenntnis
(»natus ex Maria virgine«)
unterstreicht ihre hochrangige
Stellung innerhalb des
Glaubensgutes. Innerhalb der
Dogmatik stellt die Mariologie einen
eigenen Traktat dar. Sie folgt dem
Traktat tiber die Christologie, denn
uber Maria kann nur von Christus
her etwas gewufdt werden. Weil sie
aber nicht nur eine Grofde im Leben
Jesu darstellt, sondern vielmehr eine
Figur innerhalb der 6ffentlichen
Heilsgeschichte als solcher, ist die
Mariologie ein eigenstandiger
Traktat innerhalb der Dogmatik und



nicht nur ein Anhang der
Christologie.8

Dartiber hinaus dokumentieren
Heiligenverehrung und
Marienfrommigkeit die bleibende
Bedeutung dieser Personen fur die
Kirche. Gott nimmt den Menschen
ernst, und es verdeutlicht zudem das
Stehen der Kirche sowohl in als auch
uber der Zeit, insofern in einer
konkreten Zeit Heilige verehrt
werden, die aus einer ganz anderen
Zeit stammen, aber in diese konkrete
Zeit hinein eine Botschaft bringen.9

Dabei ist Maria das Ur- und Vorbild
aller Heiligen. Sie ist als die
liebenswiirdige Mutter fir die Kirche
in den Zeiten der Missionierung und
Evangelisierung wie ein Einfallstor
ins Christentum gewesen. Sie
verkorperte damals ebenso wie in
der heutigen Zeit, in der die
Menschen in ihrem tiefsten Innern
nicht weniger als zu fritheren Zeiten



auf die Wahrheit und Einzigartigkeit
des Christentums warten, wie keine
andere das Christentum als die
Religion der guitigen Mutter und des
leidenden Gottes10, der die
Menschen so sehr geliebt hat, daf$ er
Mensch wurde, damit danach nie
mehr blofSer Gott, sondern nur noch
menschgewordener Gott sei.11

Dies hat Josemaria Escriva, der
Grunder des Opus Dei, zu leben
versucht. Fur ihn war das
Bewufstsein der Gotteskindschaft
Grundlage der Spiritualitat. Seine
kindliche Liebe bezeugen eine
unubersehbare Fille an Aussagen in
Predigten, katechetischen Treffen,
Betrachtungen und Buchern.12 Er
sagte: »Die Liebe, die Gott uns durch
Maria erweist, besitzt die ganze
Unauslotbarkeit des Gottlichen und
zugleich den familidren Ton und die
Warme von etwas zutiefst
Menschlichem.«13 Daraus ergibt sich
fir ihn ganz von allein eine ihm



eigentiimliche marianische
Frommigkeit. Die mariologischen
Aussagen der Kirche waren fir ihn
keine abstrakten theologisch-
spekulativen Uberlegungen, er hat
sie mit Leben gefullt. Daftir steht
seine vorbildliche Verehrung der
Mutter Gottes, denn Maria hat durch
ihr »fiat« die Menschwerdung Gottes
ermoglicht. Diesen marianischen
Geist wiinschte er sich fir das Opus
Dei in der Welt: »Die Liebe zu
unserer Herrin ist ein Zeichen guten
Geistes bei Gemeinschaften und bei
einzelnen Menschen. Traue keinem
Unternehmen, dem dieses Zeichen
fehlt.«14

Marianische Lebenspragung

Am 9. Januar 1902 war Josemaria
Escriva in Barbastro als Sohn eines
Textilkaufmanns zur Welt
gekommen. Die Mutter Gottes spielte
in seinem jungen Leben bald eine
entscheidende Rolle, und sein ganzes



weiteres Leben hat er sich ihr
besonders verbunden gefiihlt. Die
von unerschitterlichem Vertrauen
gepragte Haltung eines Kindes
gegenuber seiner Mutter beschreibt
am zutreffendsten das Verhaltnis
zwischen Josemaria Escriva und der
Mutter Gottes. Diese Haltung zieht
sich durch sein ganzes Leben; denn
als reifer Mensch ist er von dieser
Grundeinstellung gegentiber Maria
nie abgewichen, wenngleich er als
ein denkender und kritischer
Mensch nicht als ein naiv
Glaubender verstanden werden darf.
Die Mutter Gottes war ihm jedoch
auf eine ihr eigene Weise sehr frih
begegnet, hatte sich als etwas
Lebendiges erwiesen, das von sich
aus agiert, als etwas, das man nicht
denkend erfahren kann, sondern das
einem widerfahrt.

Bereits im Alter von zwei Jahren
erkrankte Josemaria Escriva schwer.
Die Arzte konnten seinen Eltern



keine Hoffnung mehr machen. Seine
Mutter, Dolores Albas, setzte ihre
ganze Hoffnung auf die Mutter
Gottes. Sie versprach, das Kind zur
Kapelle Unserer Lieben Frau von
Torreciudad zu tragen, wenn es
geheilt wiirde. Ihre Hoffnung wurde
erfullt, das Kind tiberlebte und
wuchs wider Erwarten als gesundes
und frohliches Wesen auf. Dolores
Albas hielt ihr Versprechen und trug
ihren Sohn zur Kapelle Unserer
Lieben Frau von Torreciudad.15

Diese in dem jungen Leben des
Josemaria sich abspielende
Begebenheit wurde dem Kind spater
von seiner Mutter berichtet, und sie
erganzte den Bericht mit einer
personlichen Deutung des
Geschehens: »Mein Sohn, fiir etwas
Grofdes hat dich Maria auf dieser
Welt gelassen; denn du warst schon
mehr tot als lebendig.«16



Im Alter von 26 Jahren zeigte Gott
dem mittlerweile Priester
gewordenen Josemaria Escriva, dafs
er ihm eine neuartige und zur
damaligen Zeit (1928) revolutiondr
zu nennende Aufgabe anvertrauen
wollte: Die Grindung des Opus Dei.
Die damit verbundene Berufung,
verstanden als Ruf eines aktiv in die
Geschichte eingreifenden Gottes,
nicht als ein »Sich-Berufen-Fiihlen«
des Menschen, zur Heiligung in der
beruflichen Arbeit und in den
gewohnlichen Alltagspflichten des in
der Welt lebenden Laien, ging tiber
das zur damaligen Zeit gangige
Verstdndnis von einer Berufung weit
hinaus. Auch wenn die Einbeziehung
von unterschiedlichsten Menschen,
auch von Frauen — Maria ist ein
exponiertes Beispiel dafiir —, in den
Heilsplan Gottes schon biblisch
bezeugt ist, galt es zur Grindungszeit
des Opus Dei, dieses Bewuiftsein neu
zu wecken. Dabei war er sich der
Unterstitzung der Mutter Gottes



immer sicher, denn gepragt von der
wegweisenden Begegnung mit ihr in
seiner frihen Kindheit und gefestigt
durch die starke Verbundenheit
seiner eigenen Mutter mit Maria hat
er sein Leben lang eine tiefe innere
Beziehung zu Maria bewahrt. Dies
wird sowohl in seinem personlichen
Gebets- und Frommigkeitsleben als
auch in seiner Wallfahrtspraxis
deutlich. Er suchte, dem Beispiel
seiner Mutter folgend, im Laufe
seines Lebens in seinen Anliegen
immer wieder Marienwallfahrtsorte
auf.17 Als Kronung dieser
Gewohnheit kann Torreciudad
angesehen werden. Aus der kleinen
Wallfahrtskapelle, die seine Mutter
im Jahre 1904 mit ihm unter grofsen
Strapazen aufgesucht hatte, ist ein
beeindruckender
Marienwallfahrtsort geworden.

Im Rosenkranz sagen sich
Verliebte immer dasselbe



Unser heutiges Rosenkranzgebet, das
Josemaria Escriva taglich betete,
entwickelte sich in der uns heute
bekannten Form erst allméhlich im
Laufe der Jahrhunderte. Seine heute
gultige Fassung ist aus mehreren
Elementen zusammengesetzt, die aus
verschiedenen Zeiten und Quellen
stammen. Die gesamte Entwicklung
des den Rosenkranz priagenden Ave-
Maria und des Rosenkranzes selbst
kann hier nur skizzenhaft
angedeutet werden.

Die altesten Bestandteile des Ave-
Maria sind das GrufSwort des Engels
Gabriel an Maria in der
Verkiindigungsperikope (Lk 1,26-38),
der Name Maria, der im
Gebetsbrauch der Kirche dem
Grufswort des Engels hinzugefuigt
wird und das Segenswort Elisabeths
uber Maria aus der Perikope von der
Begegnung der beiden Frauen (Lk
1,39-56). Das urspringliche Ave-
Maria lautete: »GegrifSet seist du



Maria, voll der Gnade, der Herr ist
mit dir, du bist gebenedeit unter den
Frauen und gebenedeit ist die Frucht
deines Leibes.« Es hatte zunachst
starker den Charakter eines
biblischen Meditationsverses, denn
der Name Jesus und das heute
ubliche abschliefdende Bittgebet
sowie das abrundende Amen fehlten.
18 Im Laufe der Jahrhunderte
entwickelte sich das Ave-Maria
weiter zu der heute tiblichen Form.

Seit dem Beginn des 16. Jahrhunderts
sind die 15 Geheimnisse im
wesentlichen die gleichen wie heute.
19 Die durchaus spannungsreiche
Entwicklung des Rosenkranzes laf3t
ein intensives Bemuihen der
Menschen um die Marienverehrung
seit den Ursprungen der Kirche
erkennen.20 Die Mutter Gottes hat
die Menschen eben zu allen Zeiten
fasziniert. Josemaria Escriva war
dieser Faszination erlegen, das zeigte
sich unter anderem im taglichen



Rosenkranzgebet. Er liebte es
besonders, weil es fiir ihn mehr war
als ein eintoniges Gebet, es war
vielmehr wie das Eintauchen in das
Leben von Jesus, Maria und Josef.
Denn die einzelnen Betrachtungen
des Rosenkranzes haben genau das
zum Inhalt: Das Leben von Jesus,
Maria und Josef. Mit einfithlsamen
Worten wirbt Josemaria Escriva in
seiner kleinen, aber bedeutenden
Schrift »Der Rosenkranz«, die er 1934
zur Ehre der Gottesmutter verfafite,
darum, Maria kennen- und
liebenzulernen tiber das Gebet des
Rosenkranzes.

»Am Anfang eines Weges, dessen
Ende die ganze Torheit eines Lebens
fur Jesus ist, steht eine
vertrauensvolle Liebe zu Maria.
Willst du die Mutter Gottes lieben? —
Dann lerne sie kennen! - Wie? — Bete
den Rosenkranz unserer Lieben Frau
gut!



Aber im Rosenkranz ... sagen wir
doch immer dasselbe! - Immer
dasselbe? Und sagen sich Verliebte
nicht immer dasselbe?«21

»Der Rosenkranz« von Josemaria
Escriva ist ein sehr beredtes Zeugnis
von einer kraftvollen, innigen
personlichen Beziehung zu Maria.
Die Schrift beginnt mit einer kleinen
Einfihrung des Lesers in das
Geschehen. Danach wird jedes
einzelne Gesatz des Rosenkranzes
vorgestellt in Form einer bildlichen
Darbietung und einer kleinen zum
Mit- und Nachdenken anregenden
Betrachtung. Fur den ungetbten
Rosenkranzbeter kann sich so eine
vollig neue Perspektive des
betrachtenden und auswendig-
gelernten Betens zugleich eroffnen,
fir den getbten Beter erschliefSen
sich neue, ungeahnte Dimensionen
der Frommigkeit durch die
Anregungen, die der Autor in seinen
Betrachtungen zu geben vermag.22



Man spiuirt aus dem Text heraus die
gereifte Spiritualitat von jemandem,
der taglich mehrmals und an
welchen Orten auch immer aus dem
Schatz dieses Gebetes geschopft hat.
23

Die letzte Verriicktheit:
Torreciudad

Torreciudad, der kleine Wallfahrtsort
unweit von Barbastro im
Pyrendenvorland, den die Mutter
Josemaria Escrivas mit ihrem
geheilten Kind aufgesucht hatte,
spielte am Anfang und am Ende 24
des irdischen Lebens von Josemaria
Escriva eine tibernattirliche Rolle.
Die Umstdnde am Anfang seines
Lebens sind bereits bekannt, die am
Ende seines Lebens sind nicht
weniger abenteuerlich. Er selbst
nannte Torreciudad »die letzte
Verrucktheit meines Lebens«25.
Denn aus der karglichen, schwer
zuganglichen kleinen Kapelle liefs er



einen vielbeachteten, grof3artigen
Wallfahrtsort bauen mit einer
Kirche, deren Turm weit sichtbar aus
der gebirgigen Landschaft oberhalb
eines landschaftsverschonernden
und technisch beeindruckenden
Stausees hervorragt. Wenige Wochen
vor seinem Tod wurde Torreciudad
fertiggestellt. Die erste feierliche
heilige Messe am 7. Juli 1975 war
sein Requiem. Am 23. Mai diesen
Jahres kam Josemaria Escriva noch
einmal nach Torreciudad, um den
Wallfahrtsort zu besuchen und den
Altar in der neu errichteten Kirche
zu weihen. Es war die letzte Reise
seines Lebens, sie fiihrte ihn nicht
nur in seine alte Heimat, sondern
auch an die gnadenhafte Statte
seiner Kindheit. Bei seiner Ankunft
in Torreciudad lauteten die Glocken
der machtigen Kirche, und er betete
im Freien das Regina caeli. Dieses
Beten zur Mutter Gottes im Freien
gehort noch heute zu den
Gewohnheiten der Bewohner und



der zahlreichen Besucher von
Torreciudad. Das Beten des
Rosenkranzes unter
selbstverstandlicher Beteiligung der
anwesenden Wallfahrer, in einer
sonst nicht gekannten
Unbefangenheit, gehort mit zu den
pragenden Erfahrungen, die jeder in
Torreciudad machen kann. Der
Mensch trifft hier auf eine Insel des
Glaubens, des Gebetes und der
Marienverehrung fernab von Hektik
und Alltag und anbiederndem
Zeitgeist und eingebunden in die
ausdrucksstarke Kulisse der Natur.

Nach seinem Eintreffen in
Torreciudad 26 - seit seiner Kindheit
zum erstenmal —, besuchte er
zunachst das alte Kirchlein der
Mutter Gottes von Torreciudad, das
nun dem neuen Sanktuarium
vorgelagert war. Erst Stunden spater
betrat er die neuerbaute Kirche, um
uberwaltigt von ihrer
Ausdruckskraft ein gelungenes Werk



zur Kenntnis zu nehmen. Dieser Ort
sollte zu einer Stitte der Begegnung
mit der Mutter Gottes werden, zu
einer Statte des Gebetes und der
Bekehrung.

Der Grunder des Opus Dei starb
wenige Wochen nach seinem Besuch
in Torreciudad am 26. Juni 1975 in
Rom. Das, was mit der »letzten
Verrucktheit« seines Lebens gemeint
war, einen Ort der Marienverehrung
und der Periagoge, der Umkehr, zu
errichten, ist im Laufe der Jahre in
die Wirklichkeit umgesetzt worden.
Tausende von Pilgern aus aller Welt
wallfahren jedes Jahr dorthin, und
viele Bekehrungen haben sich
ereignet. Ihre Zahl ist nicht
statistisch erfafdbar, aber darum
kann es nicht gehen, denn eine
Bekehrung spielt sich im letzten
zwischen Gott und dem einzelnen
Menschen ab. Sie erfolgt nicht unter
der lautstarken Anteilnahme einer
grofRen Offentlichkeit, sondern leise,



z.B. im Schutz und der Geborgenheit
eines Beichtstuhls, in dem der
einzelne verborgen vor dem grellen
Licht der Offentlichkeit, verborgen
sogar vor den Augen des Priesters,
sich Gott gegentiber 6ffnet. Daf$ der
Beichtstuhl ein Schutzraum und kein
mittelalterliches Folterinstrument ist,
kann moglicherweise nur der
nachvollziehen, der sich auf das
Erlebnis der Begegnung mit Gott
eingelassen hat. Torreciudad bietet
reichlich Gelegenheit zu einem
solchen Ereignis, da der Grunder des
Opus Dei den Wunsch dufierte, dafd
in dem neuen Wallfahrtszentrum
vierzig Beichtstiihle errichtet werden
sollten. Das hat sich im Nachhinein
als eine zukunftsweisende
Entscheidung erwiesen, denn der
Andrang auf die Beichtstiihle in
Torreciudad ist grofs.

Die architektonische Gesamtanlage
fugt sich harmonisch in die kraftvolle
Naturlandschaft ein, so daf$ die dort



entstandene Architektur nicht als
fremd und storend, sondern als
dazugehorig empfunden wird. So
etwas wie ein in Stein gefafster
Einklang zwischen Gott und Natur
scheint entstanden zu sein. Die
Architekten von Torrecuidad haben
sich viel Mihe gemacht,
kulturhistorische und
landschaftsbezogene Elemente zu
verwerten. Viele Bauteile der
Umgebung sind in die Gebaude
eingefliigt worden: Turstlrze,
Fensterfassungen, Pflastersteine von
Hausruinen und verlassenen Dorfern
der Umgebung finden sich in den
verwinkelten wie ein Bergdorf der
Vorpyrenden angelegten Komplex
wieder. Man hat sogar die Dachziegel
verlassener umliegender Gehofte zur
Abdeckung der Dacher von
Torreciudad verwendet und so eine
harmonische Einheit mit der
Umgebung herstellen konnen.27 Auf
die sonst uiibliche Geschaftigkeit in
Wallfahrtsorten hat man verzichtet.



Nur ein kleines
Devotionaliengeschéaft bietet dem
Pilger die Gelegenheit, Andenken zu
erwerben.

In Torreciudad darf man staunen
uber die mit allen Sinnen erfaffbare
Einheit von moderner Architektur,
grandioser landschaftlicher Kulisse,
Marienfrommigkeit, Bekehrung und
spirituellem Reichtum. Doch
Torreciudad ist ein Ort, den man
nicht zuféllig besucht: Die innere
Verbundenheit mit Maria bleibt das
bestimmende Motiv.

Die Verehrung Marias im Alltag

»Es ist unmoglich, wie ein Kind
Maria zu begegnen und dabei nur an
sich selbst, nur an die eigenen
Probleme zu denken. Es ist
unmoglich, der Jungfrau zu
begegnen und egoistische,
personliche Probleme mit sich
herumzutragen. Maria fihrt zu
Jesus, primogenitus in multis



fratribus (Rom 8,29), der
Erstgeborene unter vielen
Bridern.«28 Josemaria Escriva war
kein Egoist. Die Bereicherung und
Hilfe, die er immer durch seine
innige Beziehung zu Maria erfahren
hat - sie hat ihn nach seinen eigenen
Aussagen nie im Stich gelassen29 —,
wollte er nicht fur sich behalten,
sondern weitergeben. Darum hat er
sein Lebenswerk, das Opus Deli, sehr
marianisch ausgerichtet.30 Im
taglichen Leben der Mitglieder des
Opus Dei spielt die Mutter Gottes
eine nicht wegzudenkende Rolle. Es
sind keine neuen Formen, sondern
liebgewonnene Traditionen aus dem
Schatz der Marienverehrung in der
Kirche.

Zundachst einmal steht ihr berihmtes
»fiat« als Ausgangspunkt und Vorbild
fir die Treue der einzelnen zu ihrer
Berufung. Dies gilt um so mehr in
den Zeiten der Prifung und des
Zweifels. Die personliche



Frommigkeit schlief3t die Verehrung
Mariens in einer einfachen, aber
konkreten Weise ein. Mit einfachen
Mitteln sollte sich jeder die wirkliche
Gegenwart und Unterstitzung
Mariens vor Augen fiihren. Konkret
bedeutet das, sie zu begriifien, wenn
man an einem Bild oder einer Figur
der Mutter Gottes vorbeikommt, oder
hdufig am Tag Stofdgebete an sie zu
richten. Wie intensiv und hautnah
der Kontakt zu Maria gepflegt wird,
zeigt sich in einem Ratschlag, den
Josemaria Escriva hinterlassen hat:
»Stell auf deinen Arbeitstisch, in dein
Zimmer ein Bild der Mutter Gottes!
Steck es auch in deine Brusttasche,
und schau es an, wenn du mit deiner
Arbeit beginnst, wenn du sie
beendest und zwischendurch auch!
Ich versichere dir: Sie wird fiir dich
die Kraft erbitten, die deine Arbeit zu
einem Dialog der Liebe mit Gott
werden 1afdt.«31



Das tagliche Rosenkranzgebet, das in
der zuvor beschriebenen Weise in
der Verbindung von Bekanntem,
Vertrautem und
Neuzuentdeckendem verrichtet wird,
gehort zu einer festen und
hilfreichen Gewohnheit im Opus Dei.
Der Angelus sollte um zwolf Uhr
immer gebetet werden, wann und
wo immer es moglich ist.
Marianische Feste werden im Opus
Dei eigens bedacht. Durch kleine
Aufmerksamkeiten, zum Beispiel
einen Extrablumenstrauf in der
Kapelle, versucht man Maria an
diesen Tagen zu ehren. Nicht zu
vergessen sind die Wallfahrten im
Monat Mai oder bei anderen
Gelegenheiten in den grofsen und
kleinen Anliegen jedes einzelnen.
Unbeschreiblich bleibt das grofse
Feld der personlichen
Ausdrucksformen.

Maria ist ein guter Weg, um Jesus
Christus zu finden: »Maria, deine



Mutter, geleitet dich zur Liebe Jesu.
Bei ihm wirst du »cum gaudio et
paces, mit Freude und mit Frieden,
ausruhen; du wirst dich von ihm
»getragen« wissen — ohne ihn wurdest
du ins Bodenlose fallen, im Schlamm
versinken —, an seiner Hand aber
wirst du vorangehen und lernen, zu
glauben, zu lieben und zu leiden.«32

Anmerkungen

1. Alvaro del Portillo, Uber den
Grunder des Opus Dei, Koln 1996, S.
159. »Er hat auch wie kaum ein
anderer geistlicher Autor des 20.
Jahrhunderts der marianischen
Frommigkeit neuen geistigen und
sprachlichen Glanz, ein ihr neues
Selbstbewuf$tsein gegeben« (Peter
Berglar, Opus Dei. Leben und Werk
des Grinders Josemaria Escriva, 3.
erw. Aufl.,, Koln 1992, S. 227).

2. Bei seinem Aufenthalt in Mexiko
1970 zog sich einmal Escriva
erschopft in sein Zimmer zuruck,



schaute auf eine Abbildung der
Jungfrau von Guadalupe, wie sie dem
Indio Juan Diego Rosen in den
Umhang legte, und sagte: »So mochte
ich sterben. Ich schaue die Jungfrau
an, und sie gibt mir eine

Rose« (Dennis M. Helming,
Fufdspuren im Schnee, St. Ottilien
1991, S. 75).

3. vgl. Gesprache, 4.

4. Hans Urs von Balthasar driickt
dies drastisch so aus: »Ohne
Mariologie droht das Christentum
unter der Hand unmenschlich zu
werden. Die Kirche wird
funktionalistisch, seelenlos, ein
hektischer Betrieb ohne Ruhepunkt,
in lauter Planung hinein verfremdet.
Und weil in dieser mann-mannlichen
Welt nur immer neue Ideologien
einander ablosen, wird alles
polemisch, kritisch, bitter, humorlos
und schliefdlich langweilig, und die
Menschen laufen in Massen aus



einer solchen Kirche davone; in:
Klarstellungen, Freiburg 1972, S. 72.

5. Vgl. Josef Pieper, Uber die
Hoffnung, Leipzig 1935, S. 79 ff.

6. Vgl. Lk 1,41-44; 1Lk 11,27; Lk 1,28-
32.

7. Vgl. Rainer Scherschel, Der
Rosenkranz — das Jesusgebet des
Westens, S. 47.

8. Michael Schmaus kommt zu dem
Ergebnis: »In der Mariologie laufen
fast alle theologischen Linien
zusammen, die christologische, die
ekklesiologische, die
anthropologische und die
eschatologische. In der Mariologie
fallen daher theologische
Entscheidungen, die fiir das Ganze
unseres Glaubens aufschlufdreich
sind« (zit. nach Scheffczyk /
Ziegenaus (Hrsg.), Katholische
Dogmatik, Bd. V: Maria im



Glaubensleben der Kirche, Aachen
1998, S. 7).

9. Vgl. Johannes Paul II., Wir
firchten die Wahrheit nicht, Graz
1997. Der Papst hat in seiner
Amtszeit auffallend viele Menschen
offentlich selig- und
heiliggesprochen. Es ist ihm ein
besonderes Anliegen, auf die
Bedeutung der Heiligen fur die
Glaubwiirdigkeit der Kirche
hinzuweisen. In einer Zeit, in der die
Kirche offen und mutig dazu steht,
dafs in allen Zeiten ihres Daseins
viele versagt haben, legen die
Heiligen ein grofSes Zeugnis fir die
Erneuerungsfahigkeit und
Ubernatiirlichkeit der Kirche und die
auch menschliche Grofie vieler ihrer
Glieder ab.

10. Vgl. Josef Ratzinger, Gott und die
Welt, Miinchen 2000, S. 394 f£.

11. Vgl. Romano Guardini, Nahe des
Herrn, Wurzburg 1962, S. 52.



12. Vgl. Peter Berglar, a.a.0., S. 227

13. Informationsblatt Nr. 7, Kdln
1988, S. 6.

14. Der Weg, 505.

15. Diese das Leben Escrivas
pragende Ereignisse werden in allen
Biographien uiber ihn gewturdigt, u.a.
Peter Berglar, a.a.O., S. 23.

16. Andrés Vazquez de Prada, Der
Grunder des Opus Dei Josemaria
Escriva, Koln 2001, S. 32.

17. »Im Laufe seines Lebens hat der
Vater unzahlige
Marienwallfahrtsorte besucht. (...)
Im Dezember 1973 bemerkte er
einmal in Anspielung auf seine
vielen Wallfahrten: >Ich mache nichts
anderes mehr als Kerzen aufstellen.
Und solange es noch Ziindholzer gibt,
bleibe ich dabei.« (Alvaro del
Portillo, a.a.0., S. 160).



18. Vgl. Rainer Scherschel, a.a. O, S.
45 f.

19. Vgl. Angelus Walz, Rosenkranz,
in: Lexikon fur Theologie und Kirche,
Freiburg 1964, Bd. 9, Sp. 46 {.

20. Monche und Beter hatten die
Angewohnheit, Maria taglich mit Ave
Maria zu grufden. Diese Griufde
verband man oft mit kleinen
Betrachtungen uber Leben und
Leiden Jesu und mit dem Vaterunser
und Ave-Maria. Bernhard von
Clairvaux und die Zisterzienser
entwickelten Vorformen des
Rosenkranzes. Sie werden
weitergefiihrt bei den
Zisterzienserinnen in Trier, wo die
Nonnen um 1300 den 100mal
wiederholten Ave-Gruf$ mit 100
kurzgefafdten Glaubensgeheimnissen
verbanden. Die durch die
christologische Marienverehrung
gepragte Spiritualitat der
Zisterzienser war wohl entscheidend



fur die Weiterentwicklung des
Rosenkranzes. Vgl. Franz Courth,
Marianische Gebetsformen, in:
Handbuch der Marienkunde,
Regensburg 1984, S. 380.

Die Kartauser Dominikus von
Preufien (gest. 1427) und Adolf von
Essen (gest. 1439) vereinten 50 Ave-
Maria mit 50 Klauseln oder
Betrachtungen zu einem Rosenkranz.
Viele Handschriften und
Wiegendrucke bezeugen, dafs sich
diese Gebetstibung schnell auch
auferhalb des Klosters verbreitete.
Aber sie fand auch nennenswerten
Widerspruch unter den
Zeitgenossen. So lehnte Alanus von
Rupe OP (gest. 1475) den Rosenkranz
als weltlich ab und verbreitete das
sogenannte Psalterium Mariae, das
15 Vaterunser, 150 Ave und 150
Klauseln umfafite. J. Sprenger, Prior
zu Koln, machte sich dagegen wieder
fur den Rosenkranz stark und
errichtete 1475 die



Rosenkranzbruderschaft. Sprenger
warb zudem in einer eigens
entworfenen Schrift fir den
Rosenkranz, so dafs dieser auch nach
Gutheifsung durch den Papstlegaten
von Sixtus V. eigens empfohlen
wurde. Damit trat der Rosenkranz
gleichberechtigt neben den Psalter
des Alanus von Rupe OP, bis er
diesen schliefdlich iberwog; vgl.
Walz, a.a.O.

21. Der Rosenkranz, Vorwort.

22. Bereits die vertraulichen Worte
im Vorwort an den Leser bezeugen
diese Unmittelbarkeit, in die der
Autor den Leser fithren mochte:
»Komm mit mir, und — das ist das
Wesentliche meiner
vertrauensvollen Unterhaltung mit
dir — wir werden das Leben von
Jesus, Maria und Josef leben.« Mit
Bedacht sagt er hier nicht betrachten,
sondern leben. Am Ende des Buches
wird der Leser in das eigenstandige



Beten entlassen: »An dir liegt es nun,
mit Gottes Hilfe das Ubrige zu
entdecken. (...) Hab keine Angst, dafs
sich bei dir, wenn du auf eigene
Faust diesen Weg weitergehst,
Empfindungen und Worte einstellen,
die kithn und kindlich sind. Gerade
das liebt Jesus. Und Maria ermutigt
dich dazu.«

23. »Die Straflen Europas habe ich
mit zahllosen Gegrufiet-seist-du-
Maria und mit Liedern erfillt«, in:
Informationsblatt Nr. 7, Koln 1988, S.
8.

24. »Gewissermaifden der Schlufdstein
seiner Marienverehrung war die
Wallfahrtskirche von Torreciudade,
in: Alvaro del Portillo, a.a.O., S. 160.

25. Vgl. Dennis M. Helming, a.a.O., S.
70.

26. Die letzte Wegstrecke hat der
selige Josemaria in bufsfertiger
Gesinnung und mit dankbarem



Herzen barfuf$ zuriickgelegt. Er hatte
fast eine Stunde fir den Weg
gebraucht: »Es ist recht wenig, was
ich fir die Mutter Gottes tue, nach
sechsundsechzig Jahren ...« in:
Informationsblatt Nr. 5, Koln 1983, S.
12.

27. Der Architekt von Torreciudad,
Heliodoro Dols, beschreibt in einem
umfangreichen und reich
bebilderten Buch detailliert die
vielfaltigen Aspekte der Einbindung
des weit ausladenden Komplexes in
die kulturhistorische Landschaft:
Torreciudad, Madrid 1988, S. 69.

28. Christus begegnen, 145.

29. Diese Aussagen wiederholen sich
angesichts der verschiedenen
schwerwiegenden Anliegen, die der
Grunder des Opus Dei jedesmal der
Gottesmutter anvertraute. Vgl.: Die
Mutter Gottes, unsere Mutter, in:
Informationsablatt Nr. 7, Koln 1988,
S.71.



30. Escriva wollte nicht, dafs man ihn
in seiner Art nachahmt. »Nur darin
mochte ich, daf$ ihr mich nachahmt:
in meiner Liebe zu Unserer Lieben
Frau« (ebd.).

31. Die Spur des Sdmanns, 531.
32.Im Feuer der Schmiede, 677.

Artikel aus dem Buch "Profile
einer Griindergestalt", das 2002
anlifdlich des 100sten Geburtstages
des heiligen Josefmaria erschien.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/marienfrommigkeit-im-leben-

josemaria-escriva/ (14.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/marienfrommigkeit-im-leben-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/marienfrommigkeit-im-leben-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/marienfrommigkeit-im-leben-josemaria-escriva/

	Marienfrömmigkeit im Leben Josemaria Escrivá

