opusdei.org

«Laudato si'»: Papst
Franziskus uber die
Sorge fur das
gemeinsame Haus

Zu Pfingsten, am 24. Mai, wurde
in Rom die zweite Enzyklika
von Papst Franziskus
vorgestellt. Der nachfolgende
Text vermittelt einen Uberblick
und einige Grundgedanken. Die
Enzyklika lasst sich in den
Formaten PDF und epub
herunterladen.
(radiovaticana.va)

28.06.2015



Enzyklika auf der Website des
Vatikan lesen

«Laudato si'» herunterladen:
- Format PDF
- Format EPUB

Dieser Text will eine Hilfestellung zu
einem ersten Verstandnis der
Enzyklika anbieten. Er geht die
Entwicklung der Gedanken nach und
identifiziert die Hauptthemen. Zu
Beginn gibt es einen
Gesamtuberblick. Die Zahlen in
Klammern beziehen sich auf die
Nummern in LS.

Zusammenschau

,Welche Art von Welt wollen wir
denen tiberlassen, die nach uns
kommen, den Kindern, die gerade
aufwachsen?" (160). Diese Frage
steht im Zentrum von Laudato Si',
der lange erwarteten Enzyklika Papst


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/Laudato-si---Franziskus,-Papst_20150621155910443278.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/Laudato-si---Franziskus,-Papst_20150621155910443278.epub
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

Franziskus' iber die Sorge fiir das
gemeinsame Haus. Er fahrt fort:
,Diese Frage betrifft nicht nur die
Umwelt in isolierter Weise, denn es
ist unmoglich, das Problem
fragmentarisch anzugehen" (160).
Das stellt die Frage nach dem Sinn
unserer Existenz und ihrer Werte als
Grundlage des sozialen Lebens:
»Wozu gehen wir durch diese Welt,
wozu sind wir in dieses Leben
gekommen, wozu arbeiten wir und
miuhen uns ab, wozu braucht uns
diese Erde?...Wenn diese
grundlegende Frage nicht im
Hintergrund mitschwingt, glaube ich
nicht, dass unsere 6kologischen
Bemuihungen bedeutende
Wirkungen erzielen konnen" (160).

Ihren Namen bekommt die Enzyklika
von einem Gebet des heiligen Franz
von Assisi ,,Gepriesen seist du, Herr",
der im so genannten Sonnengesang
daran erinnert, dass die Erde, unser
gemeinsames Haus, ,,wie eine



Schwester ist, mit der wir das Leben
teilen, und wie eine schone Mutter,
die uns in ihre Arme schliefst” (1).
Wie selber sind Erde (vgl Gen 2:7),
sunser eigener Korper ist aus den
Elementen des Planeten gebildet;
seine Luft ist es, die uns den Atem
gibt, und sein Wasser belebt und
erquickt uns" (2).

Heute klagt diese misshandelte und
ausgeplinderte Erde (2), und ihr
Stohnen vereint sich mit dem aller
Vernachlassigten dieser Welt. Papst
Franziskus ladt dazu ein, zuzuhoren
und sich antreiben zu lassen - jeder
und jede, Familien, Gemeinden,
Nationen und die internationale
Gemeinschaft - zu einer
,okologischen Umkehr", wie es der
heilige Johannes Paul II. ausgedrickt
hat, also zu einem Kurswechsel und
zur Annahme der Verantwortung fur
das gemeinsame Haus. Zugleich
erkennt Papst Franziskus aber auch
an, dass ,eine steigende Sensibilitat



fur die Umwelt und die Pflege der
Natur zu beobachten [ist], und es
wachst eine ehrliche, schmerzliche
Besorgnis um das, was mit unserem
Planeten geschieht" (19). Er
rechtfertigt damit die Perspektive
der Hoffnung, welche die gesamte
Enzyklika pragt. Der Papst will
namlich eine klare Botschaft der
Hoffnung senden: ,,Die Menschheit
besitzt noch die Fahigkeit
zusammenzuarbeiten, um unser
gemeinsames Haus aufzubauen" (13),
und positive Beispiele bestatigen,
,dass der Mensch noch fahig ist,
positiv einzuschreiten” (58). Es ist
also ,,nicht alles verloren, denn die
Menschen, die fahig sind, sich bis
zum Aufersten herabzuwiirdigen,
konnen sich auch beherrschen, sich
wieder fuir das Gute entscheiden und
sich bessern" (205).

Papst Franziskus wendet sich
naturlich zunéchst an die Glaubigen,
indem er die Worte des heiligen



Johannes Paul II. aufgreift: ,Die
Christen insbesondere stellen fest,
dass ihre Aufgaben im Bereich der
Schopfung, ihre Pflichten der Natur
und dem Schopfer gegentiber
Bestandteil ihres Glaubens sind" (64).
Aber gleichzeitig betont der
argentinische Papst auch: ,In dieser
Enzyklika modchte ich in Bezug auf
unser gemeinsames Haus in
besonderer Weise mit allen ins
Gesprach kommen" (3). Das Thema
Dialog zieht sich durch den gesamten
Text, Kapitel funf beschreibt ihn als
das wichtigste Instrument zur
Losung der Probleme. Von Beginn an
erinnert Papst Franziskus daran,
dass zum Thema Okologie sandere
Kirchen und christliche
Gemeinschaften - wie auch andere
Religionen - eine weitgehende Sorge
und eine wertvolle Reflexion tiber
diese Themen ... entwickelt

haben" (7). Er greift ihren Beitrag
ausdrucklich in seiner Enzyklika auf,
besonders den des Okumenischen



Patriarchen von Konstantinopel,
Bartholomaios I., den er ausfiihrlich
in den Nummern 8-9 zitiert.
Wiederholt dankt der Papst allen, die
sich an dieser Aufgabe beteiligen -
Einzelne, Gemeinschaften und
Institutionen - und erkennt an, dass
,die Uberlegungen unzihliger
Wissenschaftler, Philosophen,
Theologen und sozialer
Organisationen" das Denken der
Kirche uber diese Frage bereichert
haben (7). Der Papst ladt dazu ein,
»,den Reichtum, den die Religionen
fiir eine ganzheitliche Okologie und
eine volle Entwicklung der
Menschheit bieten konnen",
anzuerkennen (62).

Nr. 16 ist sozusagen der Schliissel-
Paragraph: Er zeichnet den Weg vor,
den die Gedanken der Enzyklika
nehmen. Franziskus beginnt damit,
auf die Situation heute zu schauen,
indem er sich auf die neuesten
Ergebnisse der Wissenschaft stutzt



(Kapitel 1). Dann geht es um die
Perspektive der Bibel und der
judisch-christlichen Tradition
(Kapitel 2). Der Text fahrt dann fort,
indem er die Wurzel der Probleme
benennt (Kapitel 3), sie lagen in der
Technokratie und in einer exzessiven
Selbstbezogenheit des Menschen. Der
Vorschlag der Enzyklika (Kapitel 4)
ist der einer ,ganzheitlichen
Okologie..., welche die menschlichen
und sozialen Dimensionen klar mit
einbezieht" (137), denn diese sind
nach Uberzeugung des Papstes
untrennbar verbunden mit der
Umweltfrage. Dazu schlagt
Franziskus einen Dialog auf allen
Ebenen des sozialen, 6konomischen
und politischen Lebens vor, der zu
transparenten
Entscheidungsprozessen kommt
(Kapitel 5). Er erinnert zusatzlich
daran (Kapitel 6), dass kein Projekt
erfolgreich sein kann, wenn es nicht
von einem informierten und
gebildeten Gewissen getragen wird.



Dazu werden Vorschlédge fir die
Weiterentwicklung und das Wachsen
auf diesem Gebiet unterbreitet, und
zwar in den Bereichen Bildung,
Spiritualitdat, in Kirche, Politik und
Theologie. Die Enzyklika endet - auch
das ist eine Premiere - mit zwei
Gebeten; das erste fiir diejenigen, die
»an den einen Gott glauben, der
allmachtiger Schopfer ist" (246), das
andere fur alle, die an Christus
glauben. Dieses Gebet schliefdt mit
dem Refrain ,,Gelobt seist du", mit
dem die Enzyklika auch begonnen
hat.

Eine ganze Reihe von Themen ziehen
sich durch den gesamten Text und
werden im Lauf der Enzyklika von
verschiedenen Perspektiven her
beleuchtet. Diese geben dem Text
einen starken Zusammenhalt: , die
enge Beziehung zwischen den Armen
und der Anféalligkeit des Planeten, die
Uberzeugung, dass in der Welt alles
miteinander verbunden ist, die Kritik



am neuen Machtmodell und den
Formen der Macht, die aus der
Technik abgeleitet sind, die
Einladung, nach einem anderen
Verstiandnis von Wirtschaft und
Fortschritt zu suchen, der Eigenwert
eines jeden Geschopfes, der
menschliche Sinn der C)kologie, die
Notwendigkeit aufrichtiger und
ehrlicher Debatten, die schwere
Verantwortung der internationalen
und lokalen Politik, die
Wegwerfkultur und der Vorschlag
eines neuen Lebensstils" (16).

Kapitel 1: Was unserem Haus
widerfahrt

Das Anfangskapitel stellt die
Ergebnisse der jungsten
wissenschaftlichen Untersuchungen
zu Umweltfragen als einen Weg vor,
auf die Schreie der Schopfung zu
horen und ,es in personliches Leiden
zu verwandeln, welches der Beitrag
ist, den jeder Einzelne leisten



kann" (19). Es geht um die ,aktuelle
okologische Krise" (15).

Klimawandel: ,,Die Klimadnderung ist
ein globales Problem mit
schwerwiegenden Umwelt-Aspekten
und ernsten sozialen,
wirtschaftlichen, distributiven und
politischen Dimensionen; sie stellt
eine der wichtigsten aktuellen
Herausforderungen an die
Menschheit dar" (25). Das Klima ist
»ein gemeinschaftliches Gut von
allen und fur alle" (23), aber die
negativen Auswirkungen des
Klimawandels fallen vor allem auf
die Armsten zuriick. Viele, ,,die mehr
Ressourcen oder 6konomische oder
politische Macht besitzen, scheinen
sich vor allem darauf zu
konzentrieren, die Probleme zu
verschleiern oder ihre Symptome zu
verbergen" (26). ,Der Mangel an
Reaktionen angesichts dieser
Dramen unserer Bruder und
Schwestern ist ein Zeichen fiir den



Verlust jenes Verantwortungsgefiihls
fir unsere Mitmenschen, auf das sich
jede zivile Gesellschaft griundet" (25).

Die Wasserfrage: Der Papst stellt ganz
deutlich fest, dass ,der Zugang zu
sicherem Trinkwasser ein
grundlegendes, fundamentales und
allgemeines Menschenrecht [ist],
welil es fiir das Uberleben der
Menschen ausschlaggebend und
daher die Bedingung fur die
Ausibung der anderen
Menschenrechte ist" (30). Den Armen
den Zugang zu Wasser
vorzuenthalten bedeutet, ,,ihnen das
Recht auf Leben zu verweigern, das
in ihrer unveraufderlichen Wiirde
verankert ist" (30).

Schutz der Biodiversitiit: ,,Jedes Jahr
verschwinden Tausende Pflanzen-
und Tierarten, die wir nicht mehr
kennen konnen, die unsere Kinder
nicht mehr sehen konnen, verloren
fur immer" (33). Sie sind nicht nur



eine auszubeutende , Ressource”,
sondern haben ihre eigene Wirde.
,2Lobenswert und manchmal
bewundernswert sind die
Anstrengungen der Wissenschaftler
und Techniker, die versuchen,
Losungen fur die vom Menschen
verursachten Probleme zu

schaffen" (34). Wenn aber das
menschliche Eingreifen nur der Welt
der Finanzen und des Konsum dient,
dann fuhrt das dazu, ,,dass die Erde,
auf der wir leben, in Wirklichkeit
weniger reich und schon wird,
immer begrenzter und triber" (34).

Die okologische Schuld: Im Rahmen
einer Ethik der internationalen
Beziehungen spricht die Enzyklika
uber eine ,,0kologische Schuld" (51)
in der Welt, die vor allem zwischen
Nord- und Stidhalbkugel besteht. Im
Angesicht des Klimawandels gibt es
ydiversifizierte
Verantwortlichkeiten" (52), und die



Verantwortlichkeit der entwickelten
Lander ist eindeutig grofSer.

Der Papst sieht die Unterschiede in
der Beurteilung der Fragen, aber
nennt auch die Auffalligkeit der
ySchwache der internationalen
politischen Reaktion" (54) auf die
Dramen, die sich bei so vielen
Volkern abspielen. Auch wenn es
eine ganze Reihe von positiven
Beispielen gibt (58), sieht er doch
eine ,gewisse Schlafrigkeit und eine
leichtfertige
Verantwortungslosigkeit" (59). Es
fehle die angemessene Kultur des
Umgangs mit dem Problem (53) und
der Wille, Lebensstile,
Produktionsweisen und Konsum zu
andern (59). Es brauche ein
»,Rechtssystem [...], dass den Schutz
der Okosysteme gewéhrleistet" (53).

Kapitel 2: Das Evangelium von der
Schopfung



Um die im vorhergehenden Kapitel
benannten Probleme 16sen zu
konnen, liest Papst Franziskus die
biblischen Texte und bietet eine
umfassende Perspektive, die von der
judisch-christlichen Tradition
gespeist wird und welche die
,yunermessliche

Verantwortlichkeit" (90), welche die
Menschen fir die Schopfung haben,
die Beziehung aller Geschopfe
untereinander und die Tatsache
ausdruckt, dass ,,die Umwelt ein
kollektives Gut, ein Erbe der
gesamten Menschheit und eine
Verantwortung fiir alle" ist (95).

,In der Bibel ist der Gott, der befreit
und rettet, derselbe, der das
Universum erschuf ... in ihm sind
liebevolle Zuneigung und Kraft
miteinander verbunden" (73). Die
Schopfungsgeschichte steht im
Zentrum der Betrachtung uber die
Beziehung zwischen den Menschen
und den tibrigen Geschopfen sowie



uber die Stinde, die das
Gleichgewicht der Schopfung als
Einheit zerbricht: ,Diese
Erzahlungen deuten an, dass sich das
menschliche Dasein auf drei
fundamentale, eng miteinander
verbundene Beziehungen griindet:
die Beziehung zu Gott, zum Nachsten
und zur Erde. Der Bibel zufolge sind
diese drei lebenswichtigen
Beziehungen zerbrochen, nicht nur
aufderlich, sondern auch in unserem
Innern. Dieser Bruch ist die

Stuinde" (66).

Auch wenn ,,es stimmt, dass wir
Christen die Schriften manchmal
falsch interpretiert haben, missen
wir heute mit Nachdruck
zuruckweisen, dass aus der Tatsache,
als Abbild Gottes erschaffen zu sein,
und dem Auftrag, die Erde zu
beherrschen, eine absolute
Herrschaft tiber die anderen
Geschopfe gefolgert wird" (67). Die
Menschen haben den Auftrag, den



Garten der Welt (vgl Gen 2:15) zu
L2hebauen und zu hiten” (67), und
zwar im Wissen darum, dass der
Zweck der anderen Geschopfe nicht
etwa der Mensch ist. ,,Alle gehen mit
uns und durch uns voran auf das
gemeinsame Ziel zu, das Gott

ist" (83).

Dass der Mensch nicht Herr des
Universums ist, bedeutet nicht, ,,alle
Lebewesen gleichzustellen und dem
Menschen jenen besonderen Wert zu
nehmen" (90), der ihn
charakterisiert. In dieser Perspektive
zitiert der Papst den
Weltkatechismus (Nr. 2418): ,Jede
Grausamkeit gegeniiber irgendeinem
Geschopf ,widerspricht der Wiirde
des Menschen" (92). Trotzdem gilt:
»ein Empfinden inniger
Verbundenheit mit den anderen
Wesen in der Natur kann nicht echt
sein, wenn nicht zugleich im Herzen
eine Zartlichkeit, ein Mitleid und
eine Sorge um die Menschen



vorhanden ist" (91). Es braucht ein
Bewusstsein flir ein universales
Zusammengehoren. ,,Das gibt Anlass
zur der Uberzeugung, das samtliche
Geschopfe des Universums, die von
ein und demselben Vater erschaffen
wurden, durch unsichtbare Bande
verbunden sind, (..) die uns zu einem
heiligen, liebevollen und demiitigen
Respekt" bewegen (89).

Der Papst endet dieses Kapitel mit
dem Kern der christlichen
Offenbarung: der ,irdische Jesus und
seine so konkrete und liebevolle
Beziehung zur Welt" ist der
Auferstandene und Verherrlichte,
»,der mit seiner allumfassenden
Herrschaft in der gesamten
Schopfung gegenwartig ist" (100).

Kapitel 3: Die menschliche Wurzel
der okologischen Krise

Dieses Kapitel bietet eine Analyse der
aktuellen Situation, ,,so dass wir
nicht nur die Symptome betrachten,



sondern auch die tiefsten

Ursachen" (15), und zwar im Dialog
mit Philosophie und den
Humanwissenschaften. Es beginnt
mit einem Nachdenken tiber die
Technologien, die ,denen, welche die
Kenntnis und vor allem die
wirtschaftliche Macht besitzen, sie
einzusetzen, eine beeindruckende
Gewalt uber die gesamte Menschheit
und die ganze Welt" geben (104). Es
ist genau diese Mentalitat der
Beherrschung durch Technik, die zur
Zerstorung der Natur und zur
Ausbeutung von Menschen und hier
besonders der Schwachsten fiihrt.
,Das technokratische Paradigma
tendiert auch dazu, die Wirtschaft
und die Politik zu beherrschen" (109)
und uns davon abzuhalten, zu
erkennen, dass ,,der Markt von sich
aus (...) nicht die ganzheitliche
Entwicklung des Menschen und die
soziale Inklusion" gewdahrleistet
(109).



Im Kern des Problems liegt ein
exzessiver Anthropozentrismus
(116): Menschen erkennen nicht
mehr ihren wirklichen Ort in der
Welt, sondern denken selbstbezogen
und sehen nur sich selbst und die
eigenen Moglichkeiten. Das miindet
in eine Kultur von ,gebrauchen und
wegwerfen", die jede Form von
Verschwendung von Natur oder
Menschen rechtfertigt, weil sie
sowohl den Anderen wie auch die
Natur nur als Objekte wahrnimmt
und so zu unendlich vielen Formen
von Unterwerfung fiithrt. Diese
Mentalitat fihrt zur Ausbeutung von
Kindern, zur Vereinsamung alterer
und allein gelassener Menschen, zur
Sklaverei, zur Uberbewertung der
Fahigkeit des Markes, sich selber zu
regulieren; sie fihrt zu
Menschenhandel und dem Handel
mit Fellen vom Aussterben bedrohter
Tiere und mit Blutdiamanten. Es ist
die Logik derer, die Organe von
armen Menschen verkaufen, die mit



Drogen handeln, und derer, die
Kinder ,,wegwerfen", weil sie nicht
den Wiinschen der Eltern
entsprechen (123).

Der Papst wendet sich hierbei zwei
wichtigen Themen zu, zundchst dem
der Arbeit: ,Bei jedem Ansatz zu
einer ganzheitlichen Okologie, die
den Menschen nicht ausschliefSen
darf, ist es unerlasslich, den Wert der
Arbeit einzubeziehen" (124);
deswegen durfe man keineswegs
saufhoren, in den Menschen zu
investieren, um einen grofderen
Sofortertrag zu erzielen", denn das
wirke sich schlecht aus fiir die
Gesellschaft (128). Das zweite Thema
bezieht sich auf die Grenzen des
wissenschaftlichen Fortschritts, mit
deutlichem Bezug auf die genetisch
veranderten Pflanzen (132-136), eine
sehr komplexe Frage (135). ,,In
einigen Regionen hat ihre
Verwendung ein wirtschaftliches
Wachstum hervor gerufen, das die



Probleme zu 16sen half", aber es gibt
s,bedeutende Schwierigkeiten, die
nicht relativiert werden

durfen" (134). Papst Franziskus denkt
vor allem an Kleinbauern, an die
Biodiversitit und das Okosystem als
ein Netzwerk. Deswegen braucht es
»eine verantwortungsbewusste und
breite wissenschaftliche und
gesellschaftliche Debatte (..), die in
der Lage ist, alle verfiigharen
Informationen in Betracht zu ziehen
und die Dinge beim Namen zu
nennen", angefangen mit
unabhéngigen und
interdisziplindren Untersuchungen
(135).

Kapitel 4: Eine ganzheitliche
Okologie

Der Kern dessen, was die Enzyklika
vorschlégt, ist eine ganzheitliche
Okologie als neues Paradigma von
Gerechtigkeit; eine Okologie, ,,die in
ihren verschiedenen Dimensionen



den besonderen Ort des Menschen in
dieser Welt und seine Beziehungen
zu der ihn umgebenden Wirklichkeit
einbezieht" (15). Wir konnen nicht
einfach ,Natur als etwas von uns
Verschiedenes oder als einen
schlichten Raum unseres Lebens"
verstehen (139). Dieser Satz trifft auf
alle Gebiete zu, in die wir involviert
sind: Okonomie und Politik, die
verschiedenen Kulturen - vor allem
die gefahrdeten - und jeder
Augenblick unseres Alltags.

Eine ganzheitliche Perspektive bringt
auch eine Okologie der Institutionen
ins Spiel: ,Wenn zwischen allen
Dingen Beziehungen bestehen, bringt
auch der Gesundheitszustand der
Institutionen einer Gesellschaft
Folgen fiir die Umwelt und die
menschliche Lebensqualitit mit sich,
,jede Verletzung der burgerlichen
Solidaritdt und Freundschaft ruft
Umweltschiaden hervor', zitiert der
Papst seinen Vorganger (142).



Der Papst erldutert sein Denken mit
vielen konkreten Beispielen: Die
Frage der Umwelt und die sozialen
und menschlichen Fragen gehoren
zusammen und dirfen nicht
auseinanderdividiert werden. ,,Heute
ist die Analyse der Umweltprobleme
nicht zu trennen von einer Prifung
des menschlichen Umfelds, des
familidaren Kontextes, der
Arbeitsbedingungen und der
urbanen Verhaltnisse sowie der
Beziehung jedes Menschen zu sich
selbst" (141). ,,Es gibt nicht zwei
Krisen nebeneinander, eine der
Umwelt und eine der Gesellschaft,
sondern eine einzige und komplexe
sozio-okologische Krise" (139).

Eine ganzheitliche Okologie ist
untrennbar mit dem Gedanken des
Gemeinwohls verbunden (156),
verstanden auf ganz konkrete Weise
in der Gesellschaft weltweit, ,,in der
es so viel soziale Ungerechtigkeit gibt
und immer mehr Menschen



ausgeschlossen und ihrer
grundlegenden Menschenrechte
beraubt werden" (158). Sich fiir das
Gemeinwohl einsetzen bedeutet, eine
vorrangige Option fir die Armen zu
treffen (158). Und das ist zugleich
auch die richtige Weise, eine
zukunftsfahige Welt an die
kommenden Generationen zu
ubergeben; nicht durch Reden,
sondern durch eine Sorge fur die
Armen von heute, wie das bereits
Benedikt XVI. betont hat: ,,deshalb
muss ,neben einer aufrichtigen
Generationen Ubergreifenden
Solidaritét [...] die dringende
moralische Notwendigkeit einer
erneuerten Solidaritat innerhalb
einer Generation betont

werden (162).

Eine ganzheitliche Okologie bezieht
auch den Alltag mit ein. Die
Enzyklika spricht besonders uber das
stddtische Leben. Der Mensch hat
eine grofSe Fahigkeit der Anpassung,



»soewundernswert sind die
Kreativitat und die GrofSherzigkeit
von Personen und Gruppen, die fahig
sind, die Einschrankungen der
Umwelt aufzuheben, [..] und ihr
Leben inmitten der Unordnung und
der Unsicherheit einzurichten" (148).
Trotzdem braucht es fir eine
authentische Entwicklung eine
ganzheitliche Verbesserung der
Lebensqualitat: 6ffentliche Orte,
Gebaude, Transport und Verkehr etc.
(150-154).

Auch gilt, dass ,,unser Korper uns in
eine direkte Beziehung zu der
Umwelt und anderen Lebewesen
stellt. Das Akzeptieren des eigenen
Korpers als Gabe Gottes ist
notwendig, um die ganze Welt als
Geschenk des himmlischen Vaters
und als gemeinsames Haus zu
empfangen und zu akzeptieren,
wéhrend eine Logik der Herrschaft
uber den eigenen Korper sich in eine
manchmal subtile Logik der



Herrschaft tiber die Schopfung
verwandelt" (155).

Kapitel 5: Einige Leitlinien zum
richtigen Handeln

In diesem Kapitel geht es darum, was
getan werden kann und muss.
Analysen reichen nach Ansicht des
Papstes nicht aus, es braucht
sausfuhrliche Leitlinien fiir Dialog
und Aktion, die sowohl jeden von
uns als auch die internationale
Politik betreffen" (15), ,,die uns
helfen sollen, aus der Spirale der
Selbstzerstorung herauszukommen,
in der wir untergehen" (163). Fur
Franziskus ist es entscheidend, dass
man die neuen Wege nicht auf
ideologische, oberflachliche oder
reduktionistische Weise sucht. Es
brauche den Dialog als wesentliches
Element, und deswegen kommt
dieser Begriff ,Dialog' in jeder
Zwischentuberschrift des Kapitels
vor: ,Es gibt Diskussionen uber



Umweltfragen, in denen es schwierig
ist, einen Konsens zu erreichen". Die
Kirche beansprucht keineswegs, ,die
wissenschaftlichen Fragen zu 16sen,
noch die Politik zu ersetzen, doch ich
fordere zu einer ehrlichen und
transparenten Debatte auf, damit
Sonderbediirfnisse oder Ideologien
nicht das Gemeinwohl

schadigen" (188).

Papst Franziskus scheut nicht vor
harten Urteilen Giber die
internationale Entwicklung auf
diesem Gebiet zuruck: ,Die Umwelt-
Gipfeltreffen der letzten Jahre
[haben] nicht den Erwartungen
entsprochen, denn aus Mangel an
politischer Entscheidung haben sie
keine wirklich bedeutungsvollen und
wirksamen globalen
Umweltvereinbarungen

erreicht” (166). Der Papst fragt sich,
,ywarum man heute eine Macht
bewahren [mochte], die in die
Erinnerung eingehen wird wegen



ihrer Unfahigkeit einzugreifen, als es
dringend und notwendig war?" (57).
Es braucht stattdessen, wie seit
Pacem in Terris (Johannes XXIII.) die
Papste immer wieder betont haben,
Instrumente und Formen einer
,politischen Weltautoritat' (175): ,,Wir
brauchen also letztlich eine
Vereinbarung tiber die Regelungen
der Ordnungs- und Strukturpolitik
fir den gesamten Bereich des
sogenannten ,globalen
Gemeinwohls™ (174), denn der
Umweltschutz kann ,nicht nur auf
der Grundlage einer finanziellen
Kostennutzenrechnung gewéhrleistet
werden. Die Umwelt ist eines jener
Guter, die die Mechanismen des
Marks nicht in der angemessenen
Form schiitzen oder fordern

konnen" (190, das neue Kompendium
der katholischen Soziallehre
zitierend).

In diesem Kapitel besteht der Papst
auf der Entwicklung ehrlicher und



transparenter
Entscheidungsprozesse, um
unterscheiden zu konnen, welche
Entscheidungen und welche
wirtschaftlichen Initiativen wirklich
eine ganzheitliche Entwicklung
hervorbringen (185). So braucht es
etwa Studien zur
Umweltvertraglichkeit von
Projekten, die ,transparente
politische Prozesse" einschliefien,
»,die dem Dialog unterworfen sind,
wahrend die Korruption, welche die
wirkliche Umweltbelastung eines
Projektes um gewisser
Verglinstigungen willen
verheimlicht, gewohnlich zu
unlauteren Vereinbarungen fiihrt,
die sich Auskiinften und
eingehenden Erorterungen
entziehen" (182).

Besonders wichtig ist dem Papst der
Appell an die politisch
Verantwortlichen, dass sie sich der
heute dominierenden, auf ,Effizienz



und Unmittelbarkeit ausgerichteten
Logik" (181) entziehen: ,Wenn er
[Anm: der Verantwortungstrager] es
zu tun wagt, wird er wieder die
Wiirde erkennen, die Gott ihm als
Menschen gegeben hat und nach
seinem Weg durch diese Geschichte
ein Zeugnis grofizuigiger
Verantwortlichkeit

hinterlassen" (181).

Kapitel 6: Okologische Erziehung
und Spiritualitat

Das abschliefSende Kapitel 1adt zur
»0kologischen Umkehr" ein: Hier
sind wir beim Kern der Enzyklika.
Die Wurzeln der kulturellen Krise
reichen tief, und es ist nicht leicht,
Verhalten und Gewohnheiten zu
dndern. Die Hauptherausforderung
ist deswegen die Bildung: Weil ,,flir
jede Verdnderung Beweggrinde und
ein erzieherischer Weg notig

sind" (15), sind alle Bereiche der
Bildung betroffen, vor allem ,,die



Schule, die Familie, die
Kommunikationsmittel, die
Katechese" (213).

Der Papst beginnt damit, ,auf einen
anderen Lebensstil [zu]

setzen" (203-208), der die Moglichkeit
eroffnet, ,einen heilsamen Druck auf
diejenigen auszuuben, die politische,
wirtschaftliche und soziale Macht
besitzen" (206). Genau das wird
durch das Verhalten von
Verbrauchern erreicht, die ,,durch
den Boykott gewisser Produkte auf
das Verhalten der Unternehmen
dndernd einwirken und sie zwingen,
die Umweltbelastung und die
Produktionsmuster zu

uberdenken" (206).

Die Bedeutung von Umwelt-
Erziehung darf nicht unterbewertet
werden. Sie beeinflusst Handlungen
und alltagliche Gewohnheiten wie
die Reduktion von Wasserverbrauch,
das Trennen von Mull bis hin zum



Abschalten von Licht, wenn es nicht
gebraucht wird (211): ,,Eine
ganzheitliche Okologie ist auch aus
einfachen alltdglichen Gesten
gemacht, die die Logik der Gewalt,
der Ausnutzung, des Egoismus
durchbrechen" (230). Alles wird
einfacher, wenn man es mit den
Augen des Glaubens betrachtet: ,Der
Glaubende betrachtet die Welt nicht
von aufSen, sondern von innen her
und erkennt die Bande, durch die der
himmlische Vater uns mit allen
Wesen verbunden hat. Da die
okologische Umkehr die besonderen
Fahigkeiten, die Gott ihm verliehen
hat, wachsen lasst, bringt sie den
Glaubenden aufSerdem dazu, seine
Kreativitat zu entfalten und seine
Begeisterung zu steigern" (220). Der
Papst greift einen Gedanken aus
seinem Apostolischen Schreiben
Evangelii Gaudium von 2013 wieder
auf: ,Die GenligsamKkeit, die
unbefangen und bewusst gelebt
wird, ist befreiend" (223), ,das Glick



erfordert, dass wir verstehen, einige
Bedirfnisse, die uns betauben,
einzuschrianken, und so ansprechbar
bleiben fir die vielen Moglichkeiten,
die das Leben bietet" (223). So wird
es moglich, dass wir ,wieder spuren,
dass wir einander brauchen, dass
wir eine Verantwortung fur die
anderen und fir die Welt haben und
dass es sich lohnt, gut und ehrlich zu
sein" (229).

Die Heiligen begleiten auf diesem
Weg. Der mehrmals erwdhnte und
zitierte heilige Franz von Assisi ist
»,das Beispiel schlechthin fir die
Achtsamkeit gegentiber dem
Schwachen und fiir eine froh und
authentisch gelebte ganzheitliche
Okologie" (10). An ihm wird sichtbar,
dass ,die Sorge um die Natur, die
Gerechtigkeit gegeniiber den Armen,
das Engagement fiir die Gesellschaft
und der innere Friede untrennbar
miteinander verbunden sind" (10).
Die Enzyklika erinnert auch an den



heiligen Benedikt, die heilige Thérése
de Lisieux und den seligen Charles
de Foucauld.

Laudato Si' zeigt, dass zur
Erforschung des eigenen Gewissens,
dem von der Kirche immer
empfohlenen Gebet, um sein Leben
im Licht der Beziehung zum Herrn
neu auszurichten, eine neue
Dimension gehort: eine Dimension,
die nicht nur die Gemeinschaft mit
Gott, mit den anderen und mit sich
selbst betrifft, sondern die auch alle
Geschopfe und die gesamte Natur
einbezieht.

(rv 18.06.2015 ord)

© Copyright - Radio Vatikan

Foto: assisiofm.it Text: Radio
Vatikan



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/laudato-si-papst-franziskus-uber-
die-sorge-fur-das-gemeinsame-haus/
(02.02.2026)


https://opusdei.org/de/article/laudato-si-papst-franziskus-uber-die-sorge-fur-das-gemeinsame-haus/
https://opusdei.org/de/article/laudato-si-papst-franziskus-uber-die-sorge-fur-das-gemeinsame-haus/
https://opusdei.org/de/article/laudato-si-papst-franziskus-uber-die-sorge-fur-das-gemeinsame-haus/

	«Laudato si'»: Papst Franziskus über die Sorge für das gemeinsame Haus

