
opusdei.org

Kolumbus und
Escriva

Josemaría und seine ersten
Gefährten erinnern mich in
gewisser Weise an die
Konquistadoren: junge Leute,
die begeistert, frisch und
unverbraucht so etwas wie eine
geistliche Abenteuerlust
verspüren; deren Herz zu
Entdeckungsreisen bereit ist,
und die sich im Vertrauen um
ihren Führer, den »Vater«,
scharen.

15.03.2011



Josemaría und seine ersten
Gefährten erinnern mich in gewisser
Weise an die Konquistadoren: junge
Leute, die begeistert, frisch und
unverbraucht so etwas wie eine
geistliche Abenteuerlust verspüren;
deren Herz zu Entdeckungsreisen
bereit ist, und die sich im Vertrauen
um ihren Führer, den »Padre«,
scharen, um mit ihm in unbekannte
Länder aufzubrechen, auf Wegen,
die erst gebahnt werden müssen, wo
Gefahren drohen und mancher auf
der Strecke bleibt: und diese
unbekannten Länder liegen nicht in
nebelhaften Fernen, sind keine
sagenhaften Inseln, sondern ganz
nah, der Grund und Boden, darauf
man selber steht, das Umland, wo die
Nachbarn und Kollegen und
Mitbürger ihr Leben leben – und
doch Neuland, doch Terra incognita!
Denn obwohl die Kirche seit
eintausendneunhundert Jahren als
der millionengliedrige mystische
Leib des Herrn in der



Menschheitsgeschichte fortlebt und -
wirkt, hat die Durchtränkung der
Welt mit der Fülle Christi, so scheint
es, jetzt einen entscheidenden, neuen
und lebensstarken Anstoß erfahren.
Gewiß, solche Anstöße –
»renovierende« und »innovierende«
– hat es in der Kirchengeschichte,
auch in der neuzeitlichen und
nachreformatorischen, immer
wieder gegeben. Gewaltig war die
geistliche und lehrende Kraft der
Tridentinums und seiner Folge-
Epoche. Welch stattliche Zahl großer
Heiliger im Zeitalter der
Gegenreformation und auch im 18.
und 19. Jahrhundert! Und die
Romantik in Europa – ist sie nicht
zum guten Teil auch eine ›renovatio
catholica‹ gewesen? Dennoch
müssen wir, so scheint es, eine
Tatsache klar erkennen: das
vergangene Halbjahrtausend mit
Renaissance, Humanismus,
Reformation, Aufklärung, den
Sozialismen – ganz unbeschadet



ihrer Wertung oder ihrer Bedeutung
im göttlichen Heilsplan – hat gelehrt,
ja bewiesen, daß jene
»Durchtränkung der Welt mit
Christus« viel geringer gewesen sein
muß, als man aufgrund der
christlichen Kulturzeugnisse
anzunehmen geneigt war.

Zu den härtesten, aber auch
notwendigsten Erkenntnissen, die
das zwanzigste Jahrhundert den
Christen, die nicht länger schlafen,
sondern aufwachen wollen, gebracht
hat, gehört die Erkenntnis, daß
»christliche Kultur« mit Domen,
Klöstern, Schnitzwerken, Bildern,
Literatur, mit Sitten, Bräuchen,
Gewohnheiten eine Sache und die
persönliche Heiligkeit der Christen,
die Christusförmigkeit der einzelnen
Seele eine andere ist und daß beides
nicht nur nicht Hand in Hand zu
gehen braucht – nein, mehr: daß
sogar die Herrlichkeit und Größe
christlicher Kultur als Alibi und



Kompensation für ungenügende
personal-inkarnierte
Christusnachfolge stehen können;
daß, mit einem Wort, die »Kultur«
die »Heiligkeit« ersticken kann. Das
allgemeine Bewußtsein
unterscheidet dann nicht mehr
zwischen beiden.

Vor diesem Hintergrund gewinnen
Escrivá, seine Botschaft und das
Opus Dei ihre volle historische und
heilsgeschichtliche Dimension: mit
der Schönheit und dem Reichtum
christlicher Werke und Wege, denen
die Besonderheiten, das Spezielle
und Außerordentliche das Gepräge
geben – und all dies verherrlicht
selbstverständlich Gott, und wir
dürfen und sollen es lieben und
bewundern –, muß die
Durchknetung der Welt mit der
Wirklichkeit Christi durch
Alltagsmenschen, die nach Heiligkeit
streben, im Alltag, der Stätte und
Mittel der Heiligung ist, Schritt



halten. »Das ist der Wille Gottes:
euere Heiligung!« (1 Thess 4,3) Und
hierin stehen wir nach wie vor am
Beginn – aber nicht nur das: wir
haben einen gewaltigen
Nachholbedarf. Was damit gemeint
ist, erklärt Josemaría Escrivá de
Balaguer in einer berühmt
gewordenen Ansprache, die er am 8.
Oktober 1967 vor Studenten,
Professoren, Bediensteten und
Förderern der Universität von
Navarra in Pamplona hielt: »Macht
euch mit neuer Klarheit bewußt, daß
Gott euch aufruft, ihm gerade in den
materiellen, weltlichen Aufgaben des
menschlichen Lebens und aus ihnen
heraus zu dienen. Im Labor, im
Operationssaal eines Krankenhauses,
in der Kaserne, auf dem Lehrstuhl
einer Universität, in der Werkstatt,
auf dem Acker, im Haushalt, in
diesem ganzen unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
für Tag auf uns. Seid davon
überzeugt: jede noch so alltägliche



Situation birgt etwas Heiliges, etwas
Göttliches in sich, und euch ist
aufgegeben, das zu entdecken.«
Entdecken wir das nicht, dann
»wird« – um mit den Worten Escrivás
zu sprechen – »das Gotteshaus zum
einzigen wahren Standort des
christlichen Lebens. Christsein
bedeutet dann, zur Kirche zu gehen,
an sakralen Zeremonien
teilzunehmen und sich in einer
kirchlich geprägten Umgebung
abzukapseln, in einer isolierten Welt,
die sich als Vorhalle des Himmels
darstellt, während die gewöhnliche
Welt draußen ihre eigenen Wege
geht. Die Lehre des Christentums
und das Leben der Gnade würden
dann den mühsamen Gang der
menschlichen Geschichte nur
streifen, ihm jedoch niemals wirklich
begegnen.«

Vom Gründer des Opus Dei selbst
wissen wir, daß dies, genau dies und
nichts anderes, der Kern dessen war,



was er schon neununddreißig Jahre
zuvor verkündet hatte: »Den
Studenten und Arbeitern, die ich in
den dreißiger Jahren um mich
sammelte, pflegte ich zu sagen, sie
müßten lernen, das geistliche Leben
zu materialisieren. Ich wollte sie
damit vor der damals wie heute so
häufigen Versuchung bewahren, eine
Art Doppelleben zu führen: auf der
einen Seite des Innenleben, der
Umgang mit Gott, und auf der
anderen Seite, säuberlich getrennt
davon, das familiäre, berufliche und
soziale Leben … Wenn wir Christen
sein wollen, können wir diese Art
von Bewußtseinsspaltung nicht
mitmachen; denn es gibt nur ein
einziges Leben, welches aus Fleisch
und Geist besteht, und dieses einzige
Leben muß an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfüllt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen. Es gibt
keinen anderen Weg. Entweder



lernen wir, den Herrn in unserem
alltäglichen Leben zu entdecken,
oder wir werden ihn niemals
finden.«

Mit dieser Entdeckung hat es eine
eigene Bewandtnis: man kann sie
nicht für andere, jeder muß sie
selber machen. Als Kolumbus, den
West-Weg nach Indien suchend,
Amerika fand, hatte er eine
einmalige subjektive und eine
immerwährende objektive
Entdeckung gemacht: die Neue Welt
– da lag sie, ein riesiger Schatz an
Rohmaterial für menschliche
Anstrengungen, Kämpfe, Opfer, für
Siege und Niederlagen; alles war dort
zu leisten, keine Arbeit und kein
Leiden, kein Heroismus und keine
Untat ausgenommen – nur: zu
entdecken war sie nicht noch einmal;
seit dem 12. Oktober 1492 ist
Amerika für alle Menschen der Erde
vorhanden; es war zwar schon
immer da, aber nun wissen sie es,



und es ist zu diesem Wissen
keineswegs erforderlich, selbst
hinzufahren und nachzusehen, ob
die Kolumbus-Entdeckung wirklich
stimmt. Hier liegt der wichtige
Unterschied zur geistlichen
Entdeckung, die Josemaría Escrivá de
Balaguer gemacht hat: daß Gott auf
den Menschen in der Welt wartet;
daß Er sich von ihm finden lassen
will im Alltag eines weltformenden
menschlichen Lebens; daß Er ihn
zum Mitarbeiter bei der
Durchchristung der Welt bestellt und
die Art dieser Mitarbeit von
Anbeginn an vorgesehen hat,
nämlich als die normale Ausübung
aller menschlichen,
gesellschaftlichen und privaten
Tätigkeiten, die nicht in sich sündhaft
sind, doch eben sie alle getan in
Einheit mit Christus und so Gott
dargebracht – diese Entdeckung ist
nicht übertragbar. Sie gewinnt
Realität allein im »Gemachtwerden«!
Anders gesagt: wer nicht selbst



aufbricht, um ganz konkret in den
»kleinen Dingen« des gewöhnlichen
Lebens Christus – den ganzen, also
auch den kreuztragenden Christus –
zu suchen, zu finden und sich mit
ihm zu identifizieren, für den bleibt
die bloße Botschaft davon, die bloße
Verkündigung Escrivás freilich
Abrakadabra.

Der Vergleich zwischen Christoph
Kolumbus und Josemaría Escrivá de
Balaguer, zunächst nur ein flüchtiger
Einfall, erweist sich bei näherem
Hinsehen als so anregend, daß es
erlaubt sein mag, ihn noch etwas zu
vertiefen. Wie wir wissen, war
Amerika, ehe es »entdeckt« wurde,
schon einige Male, auch von Europa
aus, »gefunden« worden. Aber dieses
Anlaufen irgendwelcher
Wikingerschiffe im 10. und 11.
Jahrhundert bewirkte nichts: der
Bewußtseinsstand jener Seefahrer,
die gesamte geistige und religiöse,
ökonomische und soziale



Konstellation der Zeit verhinderten,
daß aus dem lokalen Geschehen ein
universales Ereignis wurde;
Menschheit und Christenheit hatten
noch keinen »Bedarf« an Neuer Welt;
die geschichtliche Stunde, der
»kairós« waren noch nicht da, und so
wurde die ganze Angelegenheit
vergessen, versank ins legendäre
Halbdunkel, ähnlich wie die ja einst
auch schon einmal bekannt
gewesene Kugelgestalt der Erde. Und
dabei waren die Leute vor der
Entdeckung Amerikas keineswegs
untätig in der Erforschung und
Inbesitznahme der Welt – aber eben
mit anderer Blickrichtung:
konzentriert auf Europa, auf die
mittelmeerischen Länder, immer
nach Osten hin, relativ spät erst auf
das mittlere und südliche Afrika … Es
bedurfte einer vielhundertjährigen
geistesgeschichtlichen, historisch-
politischen und ökonomischen
Entwicklung Europas, dazu dann
noch der besonderen Konstellation



des ausgehenden 15. Jahrhunderts,
zumal hinsichtlich der iberischen
Machtverhältnisse, der kastilisch-
aragonesischen Verbindung und
vieler anderer Faktoren, damit ein
Kolumbus den weltgeschichtlichen
Auftrag empfangen und ihn mit
Erfolg durchführen konnte. Und
dieses Genuesen Lebenslauf ist von
seinem Geburtsjahr 1451 an bis zu
jenem Freitag, dem 12. Oktober 1492,
da um zwei Uhr morgens das Land in
Sicht kam – die Küste der dann San
Salvador getauften Insel Guanahani
–, welches sich als erster Vorposten
des Doppelkontinentes Amerika, der
»Neuen Welt«, herausstellen sollte,
eine einzige Vorbereitung auf seine
Mission gewesen. Doch wir wissen
heute auch, daß auf der anderen
Seite des Atlantik die
präkolumbianischen Kulturen am
Ende waren. Mit einem Wort: die Zeit
war reif.



Was der Vergleich zwischen dem
geographischen und dem geistlichen
Entdecker meint, liegt auf der Hand.
War doch, was Josemaría Escrivá am
2. Oktober 1928 von Gott gezeigt und
was dann Inhalt seiner Botschaft und
die Wirklichkeit des Opus Dei wurde,
auch schon einmal »bekannt«, ja
mehr: in den ersten drei
Jahrhunderten der Christenheit das –
ohne eine Alternative! –
Selbstverständliche gewesen. Lange
ehe es »Wüstenväter« und
»Eremiten« und die ersten Orden
und Klöster gab, gab es die Christen
in den Städten und Dörfern des
weiten Imperium Romanum, die als
normale Einwohner dieses Reiches in
ihrem jeweiligen Stande – sei es als
Grundbesitzer oder als Beamte, als
Legionäre oder als Lastträger oder
Freigelassene oder Sklaven, als
Männer, Frauen und Kinder – ihr
normales Leben lebten. Sie kannten
und wußten gar nichts anderes, als
daß sie in ihm heilig werden, in ihm



apostolisch wirken und neue
Christen gewinnen mußten. Wo denn
sonst als im Alltag? Und wie denn
anders als mittels seiner Heiligung?
Und die ersten Blutzeugen und die
Masse der Hingemetzelten – das
waren ja keineswegs Christen mit
einem Sonderstatus, sondern ganz
gewöhnliche Glieder der christlichen
Gemeinden, des »Volkes« …

In einer jahrtausendlangen
geschichtlichen Entwicklung der
Christenheit und der Kirche ist das
Wissen, daß die Welt mit Christus
durchtränkt werden muß und
deshalb nicht verlassen werden darf
und daß diese Durchtränkung in
aller Regel nur durch die in der Welt
tätig Lebenden und nur in
Ausnahmefällen »ab externo«
erfolgen kann, immer mehr
verdunkelt worden. Gewiß hat es
herrliche Blüten christlichen Lebens
gegeben, einen unermeßlich großen
und liebenswerten Schatz an



Heiligkeit, und niemand wird das
ekklesiastische und monastische
Erbe von anderthalb Jahrtausenden
herabsetzen oder missen wollen;
aber gerade wer es liebt und
erhalten und mit ihm in eine neue
Zukunft der Kirche aufbrechen will,
der muß wissen, daß dies nur
möglich sein wird, wenn die laikale
Heiligkeit der Urchristen, die Escrivá
als Fundament der christlichen
Sendung in der Welt wiederentdeckt,
konkretisiert und vorgelebt hat und
die das Zweite Vaticanum dann der
gesamten Christenheit als
verbindlich und zeitlos gültig vor
Augen stellte – wenn diese laikale
Heiligkeit als Norm allen Christseins
neu erkannt und anerkannt wird.

Nicht anders als im Falle des
Kolumbus bedurfte es auch für die
Sendung Escrivás – für eben jene
Wiederentdeckung – der langen
geistes- und kirchengeschichtlichen
Entwicklungen, einschließlich aller



harten Prüfungen, die die Kirche
während der letzten fünfhundert
Jahre durchmachen und bestehen
mußte; bedurfte es der besonderen
historischen Konstellationen, wie sie
sich im ersten und zweiten Drittel
dieses Jahrhunderts innerhalb
Spaniens, innerhalb Europas und der
Welt und innerhalb der Kirche
herausbildeten; bedurfte es,
natürlich, vor allem der
Bereitmachung des Entdeckers.
Davon wurde berichtet. Auch für das
Jahr 1928 gilt, was wir für 1492
feststellten: die Zeit war reif …
Christoph Kolumbus – Josemaría
Escrivá de Balaguer. Zwei Entdecker,
im Dienste Spaniens der eine,
Spanier der andere. Beide nicht ohne
Vorgänger: mehrfach waren schon
Seeleute auf Westkurs gegangen,
aber widrige Winde, mißliche
Umstände zwangen zur Umkehr …
Die Erkenntnis, daß Laienapostolat
not tat, daß das »Kirchenvolk«
aktiviert werden müsse, daß man



den Alltag heiligen könne und solle,
war auch schon vor der Gründung
des Opus Dei immer wieder einmal
ausgesprochen und angeregt und
auch zu realisieren versucht worden;
man denke an den hl. Franz von
Sales, an den hl. Vinzenz Pallotti, an
die Oxford-Bewegung und Kardinal
Newman8, an die Verlautbarungen
der Päpste Paul III., Pius VII., Pius IX.,
Leo XIII. und Pius X. – doch all diese
Initiativen drangen nicht zum Kern
des Problems vor, weil sie statt des
eigenständigen Laien mit
eigenständiger Heiligkeit den
»Annäherungs-Religiosen« mit quasi-
ordenshafter Spiritualität im Auge
hatten. Kolumbus – Escrivá: beide
wagemutig, furchtlos, felsenfest
überzeugt von Gottes Führung,
ausdauernd, zu größten Opfern und
Anstrengungen fähig und bereit;
beide erfüllten, was ihnen
aufgetragen war, beide setzten eine
gewaltige und erst nach und nach in
all ihren Dimensionen, mit all ihren



Konsequenzen sich enthüllende
Aktivierung menschlicher Potenzen
in Bewegung, eine Umwälzung
größten Ausmaßes. Beiden fehlte es
daher nicht an Feinden: in Ketten
gelegt, kehrte der Entdekker der
Neuen Welt im Jahr 1500 von seiner
dritten Amerika-Reise zurück.
Escrivá wurde zu Anfang der
vierziger Jahre in Spanien, besonders
in Madrid und Barcelona, so sehr als
Freimaurer und als Häretiker
verleumdet, daß seine Verhaftung
drohte und er sich verborgen halten
bzw. Decknamen benutzen mußte.

Damit freilich enden die
Vergleichbarkeiten, die ihren
Ausgang vom Begriff der
»Entdeckung« genommen hatten.
Während Kolumbus auf die Folgen
seiner Tat kaum noch Einfluß
nehmen konnte und es zur
Fortentwicklung jener von ihm
aufgefundenen Neuen Welt seiner
nicht mehr bedurfte, lag es gerade im



Wesen der »Entdeckung« Escrivás,
daß er selbst sie ausbreiten und
vertiefen, sie zum gesicherten Gut
der Kirche für die Zukunft machen
und sie in das allgemeine
Bewußtsein heben mußte. Kolumbus
starb in der Annahme, den West-Weg
nach »Indien« gefunden zu haben;
andere machten aus den entdeckten
Ländern erst »Amerika«. Josemaría
betrat nicht nur als erster das neue
Land der laikalen Heiligkeit, sondern
er formte ihm auch, mit Gottes
Gnade, das Volk, es zu bewohnen, zu
kultivieren und auszuweiten.

Auszug aus Opus Dei – Leben und
Werk des Gründers Josemaría
Escrivá, von Peter Berglar", Adamas
Verlag GmbH, Köln, 2005 (4. Aufl.)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

https://www.de.josemariaescriva.info/artikel/glauben-sie2c-dass-gott-der-herr-der-geschichte-ist3f
https://opusdei.org/de/article/kolumbus-und-escriva/


article/kolumbus-und-escriva/
(17.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/kolumbus-und-escriva/

	Kolumbus und Escriva

