
opusdei.org

Karwoche: Er liebte
uns bis zur
Vollendung

Die Karwoche ist die Mitte des
Kirchenjahres: In diesen Tagen
durchleben wir wieder die
entscheidenden Stunden
unserer Erlösung. Die Kirche
nimmt uns in ihrer Weisheit
und Kreativität gewissermaßen
an der Hand und führt uns vom
Palmsonntag bis hin zum Kreuz
und zur Auferstehung unseres
Herrn.

10.04.2022



· Palmsonntag · Gründonnerstag
·Karfreitag · Karsamstag & Ostervigil

Das Ostermysterium pulsiert mit der
dreitägigen Andacht zum
gekreuzigten, getöteten und
auferstandenen Herrn im Herzen der
Liturgie des Kirchenjahres. Die
gesamte Heilsgeschichte dreht sich
um diese drei heiligen Tage, die vom
Großteil der Menschen (damals)
nicht wahrgenommen wurden. Die
Kirche feiert sie nun „vom Aufgang
der Sonne bis zum Untergang“1. Das
ganze Kirchenjahr - als Kompendium
der Geschichte Gottes mit den
Menschen - erwächst aus dem 
Gedächtnis der Kirche über
dieStunde Jesu: „Da er die Seinen
liebte, die in der Welt waren, liebte
er sie bis zur Vollendung“2.

Die Kirche entfaltet in diesen Tagen
ihre mütterliche Weisheit, um uns
die entscheidenden Momente
unserer Erlösung vor Augen zu



führen: wenn wir uns nur nicht
entgegenstellen, sehen wir uns von
der Sammlung mitgerissen, mit der
uns die Liturgie der Karwoche in das
Leiden unseres Herrn einführt; mit
der Andacht, die uns dazu bewegt,
neben dem Herrn zu wachen; mit
dem wonnevollen Freudenausbruch
bei der Vigil der Auferstehung. Viele
der Riten, die wir in diesen Tagen
durchleben, wurzeln in sehr alten
Traditionen. Ihre Kraft ist mithilfe
der Frömmigkeit der Christen und
des Glaubens der Heiligen aus zwei
Jahrtausenden erprobt.

Der Palmsonntag

Der Palmsonntag ist gleichsam das
Eingangstor, das vor dem
Ostertriduum liegt und darauf
vorbereitet: Wir stehen am Anfang
der Karwoche. Der Augenblick ist
nahe, da sich auf Golgotha die
Erlösung der ganzen Menschheit
vollendet; eine sehr passende Zeit,



so scheint mir, damit du und ich
bedenken, auf welchem Weg Jesus,
unser Herr, uns das Heil erlangt
hat. Wir wollen seine Liebe zu uns
betrachten, eine wahrhaft
unsagbare Liebe zu uns armen
Geschöpfen, die wir aus dem Lehm
der Erde gemacht sind.3

Als die ersten Gläubigen die
liturgische Lesung der
Passionsberichte der Evangelien und
die vom Bischof gehaltene Homilie
vernahmen, wussten sie sich in einer
Situation, die von der eines Zuhörers
in einer bloßen Vorstellung ganz
verschieden war: „Für ihre frommen
Herzen gab es keinen Unterschied
zwischen dem Hören von dem, was
proklamiert wurde, und dem Sehen
von dem, was geschehen war“4. Der
Einzug Jesu in Jerusalem ist nach den
Passionsberichten so etwas wie die
offizielle Selbstvorstellung des Herrn
als ersehnter und erhoffter Messias,
ohne den es keine Erlösung gibt. Sein



Auftreten ist das des rettenden
Königs, der in sein Haus einzieht,
wobei Er von den Anwesenden
teilweise abgelehnt, von anderen mit
Jubelrufen „Gesegnet sei er, der
kommt im Namen des Herrn“
empfangen wird5.

Der in seiner Kirche immer
gegenwärtige und wirkende Herr
aktualisiert Jahr für Jahr in der
Liturgie diesen feierlichen Einzug am
„Palmsonntag in der Passion des
Herrn“, wie er im Messbuch genannt
wird. Der Name selbst deutet den
Doppelsinn der Ereignisse an, die
teilweise Triumph und andererseits
Leiden bedeuten. In der Rubrik liest
man: „Heute gedenkt die Kirche des
Einzugs Christi in Jerusalem. Er ist
hinaufgezogen, um dort sein
Paschamysterium zu vollenden“6.
Seine Ankunft wird von Applaus und
Jubelrufen begleitet, obwohl die
Menschenmenge damals nicht ahnt,
wohin sich Jesus wirklich begibt, so



dass sie sich dann am Skandal des
Kreuzes stoßen wird. Wir aber, in
der Zeit der Kirche, wissen sehr
wohl, wohin sich die Schritte des
Herrn lenken. Er kommt nach
Jerusalem „um dort sein
Paschamysterium zu vollenden“.
Deshalb ist es für den Christen, der
Jesus bei der Palmprozession als dem
Messias zujubelt, keine
Überraschung, wenn er
unvermeidlich mit den
abgrundtiefen Leiden des Herrn
konfrontiert wird.

Die Art, wie die Liturgie uns dieses
Wechselspiel der göttlichen
Vorsehung zwischen Licht und
Dunkel vermittelt, ist illustrativ: am
Palmsonntag gibt es nicht zwei
aufeinanderfolgende,
entgegengesetzte geschlossene
Feiern: der Eingangsritus zur Messe
ist nichts anderes als die Prozession
selbst, die direkt in die Kollekte der
Messe mündet. „Allmächtiger ewiger



Gott, deinem Willen gehorsam, hat
unser Erlöser Fleisch angenommen,
(...) und sich unter die Schmach des
Kreuzes gebeugt“7. Hier wird schon
alles gesagt, was in den folgenden
Tagen geschehen wird.

Gründonnerstag

Das österliche Triduum beginnt mit
der Messe vom letzten Abendmahl
des Herrn. Der Gründonnerstag liegt
zwischen der endenden Fastenzeit
und dem Beginn des Triduums. Der
Leitfaden für die Feier dieses Tages,
das Licht, das alles umgibt, ist das
Ostermysterium Christi, die Mitte
jenes Ereignisses, das in den
sakramentalen Zeichen aktualisiert
wird.

Die heilige Handlung ist auf jenes
Abendmahl Jesu gerichtet, womit Er,
vor seiner Hingabe in den Tod, sein
Testament der Liebe der Kirche
hinterlässt, das Opfer des Ewigen
Bundes8.



„Während Er die Eucharistie
einsetzte als bleibendes Gedächtnis
an Ihn und das Ostergeheimnis,
stellte Er zeichenhaft diesen
höchsten Akt der Offenbarung in das
Licht der Barmherzigkeit. Im
gleichen Horizont der
Barmherzigkeit lebte Jesus sein
Leiden und Sterben, in vollem
Bewusstsein des großen
Geheimnisses der Liebe, das sich am
Kreuz vollziehen sollte“9. Die Liturgie
führt uns auf lebhafte und aktuelle
Weise in dieses Mysterium der
Hingabe Jesu für unsere Erlösung
ein. „Deshalb liebt mich der Vater,
weil ich mein Leben hingebe, um es
wieder zu nehmen. Niemand
entreißt es mir, sondern ich gebe es
von mir aus hin“10. Das fiat des Herrn
ist der Ursprung unseres Heils und
wird in der Feier der Kirche
gegenwärtig gesetzt. Darum scheut
sie sich nicht, uns in der Kollekte des
Abendmahls in Präsens einzubinden:
„Sacratissimam, Deus,



frequentantibus Cenam ...“ sagt sie
auf Latein in dessen gewohnter
Zusammenfassungskapazität; „Du
hast uns heute zusammengerufen,
um genau dieses denkwürdige
Abendmahl zu feiern“11.

„Am Abend, bevor er für unser Heil
und das Heil aller Menschen das
Leiden auf sich nahm –das ist
heute“12. „Ich gehe fort und komme
wieder zu euch. (...). Es ist gut für
euch, dass ich fortgehe. Denn wenn
ich nicht fortgehe, wird der Beistand
nicht zu euch kommen“13. Diese
Worte Jesu führen uns in das
Mysterium des Wechsels zwischen
An- und Abwesenheit des Herrn ein:
Es beherrscht das ganze Triduum
und von da an das ganze Leben der
Kirche. Darum sind weder der
Gründonnerstag noch die
darauffolgenden Tage bloß Tage der
Traurigkeit oder Trauer: wenn man
das heilige Triduum so sehen würde,
dann käme das einem Rückfall in



jenen Zustand gleich, in dem die
Jünger vor der Auferstehung waren. 
Die Freude des Gründonnerstages
hat hier ihre Wurzel: in der
Erkenntnis, dass der Schöpfer sich
in einem Überfluss an Liebe seinen
Geschöpfen zuneigt.14 Um in der
Welt diese in seinem Ostern, in
seinem Weggang aus ihr zum Vater,
konzentrierte unendliche Liebe für
immer gegenwärtig zu setzen,
schenkt sich uns Jesus ganz, mit
seinem Leib und seinem Blut, in
einem neuen Gedächtnis: in Brot und
Wein, die in das „Brot des Lebens“
und in den „Kelch des Heiles“
verwandelt werden15. Ferner ordnet
der Herr an, das, was Er soeben
getan hat, zu seinem Gedächtnis zu
tun16. Damit wird das Passah der
Kirche, die Eucharistie, eingesetzt.

Es gibt während des Zelebrierens
zwei sehr vielsagende Augenblicke,
wenn wir ihre gegenseitige
Beziehung betrachten: die



Fußwaschung und die
Aufbewahrung des Allerheiligsten
Sakramentes. Die Fußwaschung
kündigt den Zwölfen wenige Stunden
vor der Kreuzigung an: „Es gibt keine
größere Liebe, als wenn einer sein
Leben für seine Freunde hingibt“17.
Die Liturgie lässt diese, die Apostel
entwaffnende Geste, bei der
Verkündigung des Evangeliums und
in der Möglichkeit, an einigen
Gläubigen die Fußwaschung
vorzunehmen, wieder aufleben. Am
Schluss der Messe wird das
Allerheiligste in einer Prozession
zum Aufbewahrungsort gebracht
und die Anbetung der Gläubigen
zeigt die liebevolle Antwort der
Kirche auf jenes demütige
Niederbeugen des Herrn über die
Füße der Apostel. Diese Zeit des
stillen Gebets während der Nacht
lädt dazu ein, sich das
hohepriesterliche Gebet Jesu beim
Abendmahl ins Gedächtnis zu
rufen18.



Karfreitag

Die Karfreitagsliturgie beginnt mit
dem Kniefall der Priester anstelle des
üblichen Einleitungskusses. Es
handelt sich um eine besondere
Geste der Verehrung des völlig
abgedeckten, leeren Altars, was an
den Gekreuzigten in der Stunde der
Passion erinnert. Die Stille wird
durch ein vertrauensvolles Gebet des
Zelebranten unterbrochen, das an
die Barmherzigkeit des Herrn
appelliert: „Reminiscere
miseriationum tuarum, Domine“ –
und vom Vater den ewigen Schutz
für die erbittet, „für die dein Sohn
Jesus Christus sein Blut vergossen
und das österliche Geheimnis
eingesetzt hat“19.

Einer alten Tradition folgend wird an
diesem Tag als Höhepunkt der
Wortliturgie die Johannespassion
vorgetragen. In diesem
Evangeliumsbericht ragt die



beeindruckende Majestät Christi
hervor:In der vollkommenen
Freiheit der Liebe will Er den Tod
erleiden20. Denen, die gekommen
sind um ihn festzunehmen,
antwortet der Herr kühn: „Als er
ihnen sagte:, Ich bin es!‘, wichen sie
zurück und stürzten zu Boden“21.
Etwas später hören wir seine
Antwort an Pilatus: „Mein Königtum
ist nicht von dieser Welt“22. Darum
kämpft seine Wache nicht, um ihn zu
befreien. „Consummatum est“23. Dem
Vater treu, verkostet der Herr sein
Leiden bis zur Neige und besiegt so
die Welt24.

Nach dem Vortrag der Passion und
dem allgemeinen Gebet richtet die
Liturgie ihre Aufmerksamkeit auf
das Lignum crucis, auf den
Kreuzstamm, das verherrlichte
Instrument der Erlösung der
Menschen. Die Verehrung des
Heiligen Kreuzes ist ein Glaubensakt
und eine Verkündigung des Sieges



Jesu über den Dämon, die Sünde und
den Tod. Mit Ihm werden wir
Christen siegen, denn „das ist der
Sieg, der die Welt besiegt hat: unser
Glaube“25.

Die Kirche umgibt das Kreuz mit
Ehre und Ehrfurcht: der Bischof naht
sich ihm ohne Messgewand und
ohne Ring26, um es zu küssen. Nach
ihm erfolgt die Verehrung durch die
Gläubigen, während im Gesang sein
sieghafter Charakter gefeiert wird:
„Dein Kreuz, o Herr, verehren wir,
und deine heilige Auferstehung
preisen und rühmen wir: Denn siehe,
durch das Holz des Kreuzes kam
Freude in alle Welt“27. Es handelt sich
um eine geheimnisvolle Verbindung
von Tod und Leben, in die wir uns
nach dem Willen Gottes vertiefen
sollen: Manchmal erleben wir von
neuem den freudigen Drang, der
den Herrn nach Jerusalem ziehen
lässt. Ein andermal die quälende
Todesangst, die erst auf Golgotha



sich vollendet ... Dann wieder die
Glorie seines Triumphes über
Sünde und Tod. Immer aber, ob in
der Gestalt der Freude, des
Schmerzes oder der Glorie,
erleben wir die Liebe des Herzens
Christi28.

Karsamstag und Feier der
Osternacht

Ein anonymer Text aus der
christlichen Antike fasst in
konzentrierter Form das Mysterium
zusammen, das die Kirche am
Karsamstag bedenkt: den Abstieg
Christi in die Unterwelt. „Was ist es,
was uns heute geschieht? Eine große
Stille herrscht auf Erden, große Stille
und bedrückende Einsamkeit. Große
Stille, weil der König schläft. Die Erde
erschrickt und ist befangen, denn
Gott ist im Fleisch entschlafen und
hat jene erweckt, die seit
urdenklichen Zeiten entschlafen
waren“29. So wie wir Gott in der



Genesis am Ende seines
Schöpfungswerkes ruhen sehen, so
ruht der Herr nun von seiner
Erschöpfung durch das
Erlösungswerk aus. Und Ostern, das
nun endgültig in der Welt aufbricht,
ist das „Fest der Neuschöpfung“30:
Den Herrn hat es das Leben gekostet,
um uns das Leben
zurückzuschenken.

„Noch eine kurze Zeit, dann seht ihr
mich nicht mehr, und wieder eine
kurze Zeit, dann werdet ihr mich
sehen“31. So sprach der Herr am
Vorabend seiner Passion zu den
Aposteln. Während wir seine
Rückkehr erwarten, betrachten wir
seinen Abstieg in die Dunkelheit des
Todes, in der sich noch die Gerechten
des Alten Bundes eingeschlossen
befanden. Christus beendet - mit dem
befreienden Kreuzzeichen in der
Hand - ihren Schlummer und führt
sie in das neue Reich des Lichtes:
„Wach auf du Schläfer, denn ich



habe dich nicht dazu erschaffen, dass
du in diesem Abgrund gefangen
bleibst“32. Von den Abteien der
Karolingerzeit ausgehend (VIII.
Jahrhundert), verbreitet sich das
Gedächtnis dieses großen Samstags
in ganz Europa. Der von der Mutter
Jesu intensiv gelebte Tag der
erwarteten Auferstehung, von dem
die kirchliche Andacht zu Maria an
Samstagen ausgeht, macht sie heute
mehr als je zuvor zur stella
matutina33, zum Morgenstern, der die
Ankunft des Herrn ankündigt: Der 
Lucifermatutinus34, die Sonne, die aus
der Höhe kommt, oriens ex alto35.

In der Nacht dieses großen Samstags
versammelt sich die Kirche zu ihrer
feierlichsten Vigil, um die
Auferstehung ihres Bräutigams zu
feiern, was bis zu den ersten Stunden
der Morgendämmerung andauert.
Diese Feier ist der wesentliche Kern
der christlichen Liturgie des ganzen
Jahres. Eine Vielfalt an symbolischen



Elementen bringt den Übergang von
der Dunkelheit ins Licht zum
Ausdruck, vom Tod zum neuen
Leben in der Auferstehung des
Herrn: Feuerweihe, Osterkerze,
Wasserweihe, Weihrauch, sowie
Musik und Osterglocken.

Das Licht der Kerze ist das Zeichen
Christi, des Lichtes der Welt, das
aufstrahlt und alles erfüllt. Das Feuer
bedeutet den von Christus in den
Herzen der Gläubigen entzündeten
Heiligen Geist. Das Wasser bedeutet
den Übergang zum neuen Leben in
Christus, der Quelle des Lebens. Das
österliche Alleluja ist der Hymnus
der sich zum himmlischen Jerusalem
begebenden Pilger. Brot und Wein
der Eucharistie sind das
hochzeitliche Gewand für das
eschatologische Gastmahl mit dem
Auferstandenen. Während wir an
der Ostervigil teilnehmen, erkennen
wir mit dem Blick des Glaubens, dass
diese heilige Versammlung die



Gemeinschaft mit dem
Auferstandenen bedeutet. Eine neue
Zeit bricht an, die nun endgültig auf
das Heute des verherrlichten
Christus hin offen ist: „haec est dies,
quam fecit Dominus“36, „Dies ist der
Tag, den der HERR gemacht hat“,
dessen Anfang der Herr ist, „jener
wahre Morgenstern, der in Ewigkeit
nicht untergeht“37.

Felix María Arocena

1 Römisches Messbuch, Hochgebet III.

2 Joh 13,1.

3 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
110.

4 Leo der Gr., Sermo de Passione
Domini 52,1 (CCL 138, 307).

5 Vgl Mt 21,9.



6 Römisches Messbuch, Palmsonntag
der Passion des Herrn, Nr. 1.

7 Ebd., Kollekte (Tagesgebet).

8 Vgl. Römisches Messbuch,
Tagesgebet der Abendmahlmesse
vom Gründonnerstag.

9 Papst Franziskus, Bulle
Misericordiae Vultus, 11.4.2015, Nr. 7.

10 Joh 10,17-18.

11 Römisches Messbuch,
Gründonnerstag Abendmahlsmesse,
Tagesgebet, eigene Übertragung aus
dem Spanischen

12 Römisches Messbuch,
Gründonnerstag Abendmahlsmesse, 
Communicantes propio.

13 Joh 14,28 und Joh 16,7.

14 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 84.



15 Römisches Messbuch, Offertorium.

16 Vgl. 1 Kor 23-25.

17 Joh 15,13.

18 Vgl. Joh 17.

19 Vgl. Römisches Messbuch, Feier
der Passion des Herrn, Karfreitag,
Eingangsgebet.

20 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, X.
Station.

21 Joh 18,6.

22 Joh 18,36.

23 Vgl. Joh 19,30.

24 Vgl. Joh 16,33.

25 1 Joh 5,4.

26 Vgl. Zeremoniale für die Bischöfe,
Nrn. 315 und 322.



27 SCHOTT Messbuch, Gesang
während der Kreuzverehrung.

28 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, XIV.
Station, Worte zur Betrachtung 3.

29 Homilie zum großen und heiligen
Samstag (PG 43.439).

30 Benedikt XVI, Homilie in der
Osternacht, 7.4.2012.

31 Joh 16,16.

32 Homilie zum großen und heiligen
Samstag (PG 43, 462).

33 Lauretanische Litanei (vgl Sir
50,6).

34 Römisches Messbuch, Ostervigil,
Österliches Gebet.

35 Liturgie der Horen, Hymnus 
Benedictus (Lk 1,78).

36 Ps 118, 24



37 Vgl. Römisches Messbuch,
Ostervigil, Osterlob (Exsultet).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/karwoche-er-liebte-uns-bis-zur-

vollendung/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/karwoche-er-liebte-uns-bis-zur-vollendung/
https://opusdei.org/de/article/karwoche-er-liebte-uns-bis-zur-vollendung/
https://opusdei.org/de/article/karwoche-er-liebte-uns-bis-zur-vollendung/

	Karwoche: Er liebte uns bis zur Vollendung

