
opusdei.org

Joseph Kardinal
Ratzinger bei der
Seligsprechung.
Rom, 19. Mai 1992

Die Seligsprechung von
Josefmaria Escrivá sagt uns,
daß dieser Priester unseres
Jahrhunderts im Chor der
Lobpreisenden steht.

18.05.1992

Die geheime Offenbarung des
heiligen Johannes, die uns so viel
Schreckliches über die
Vergangenheit und Zukunft unserer



Geschichte sagt, reißt doch immer
wieder den Himmel über der Erde
auf und zeigt uns, daß Gott die Welt
nicht aus den Händen läßt. Soviel
Böses es auch geben mag, am Ende
steht der Sieg. Mitten in den
Drangsalen der Erde wächst der
Lobpreis. Um den Thron Gottes steht
ein wachsender Chor von Geretteten,
deren Leben selbstvergessene
Bewegung der Freude, der
Verherrlichung geworden ist. Dieser
Chor singt nicht nur im Jenseits; er
bereitet sich mitten in der Geschichte
vor und ist verborgen in ihr schon
da. Das wird ganz deutlich an der
Stimme, die vom Thron her, das
heißt aus der Verborgenheit Gottes
selber kommt: Lobt Gott, ihr Knechte
Gottes, ihr Gottesfürchtigen, ihr
Großen und ihr Kleinen (Offb 19,5).
Das ist eine Aufforderung in diese
unsere Welt herein, das Eigentliche
zu tun und so schon jetzt der Liturgie
der Ewigkeit zuzugehören. Die
Seligsprechung von Josefmaria



Escrivá sagt uns, daß dieser Priester
unseres Jahrhunderts im Chor der
Lobpreisenden steht, daß auf ihn das
Wort der heutigen Lesung zutrifft:
„Die er vorherbestimmt hat, die hat
Gott verherrlicht“ (Röm 8,30).
Verherrlichung ist nicht nur Zukunft,
sie ist schon geschehen: Die
Seligsprechungen erinnern uns
daran. „Lobt Gott, ihr Kleinen und
ihr Großen“ – Josefmaria Escrivá hat
diese Stimme als seine Berufung
gehört, aber er hat sie nicht nur auf
sich und sein eigenes Leben bezogen.
Er sah es als seine Sendung an, den
Anruf vom Thron her weiterzuleiten,
ihn hörbar zu machen in unserem
Jahrhundert. Die Großen und die
Kleinen hat er eingeladen zum
Lobpreis Gottes, und gerade dadurch
hat er selbst Gott verherrlicht.

Josefmaria Escrivá war sich sehr
früh bewußt, daß Gott etwas mit ihm
vorhabe, daß ein Auftrag über
seinem Leben stehe. Aber er wußte



nicht, was dieser Auftrag war. Wie
sollte er Antwort finden, wo sie
suchen? Er ging auf die Suche vor
allem im Hören auf das Wort Gottes,
die Heilige Schrift. Er hat die Bibel
gelesen nicht als ein Buch der
Vergangenheit, nicht als ein Buch der
Probleme, über die wir streiten,
sondern als ein gegenwärtiges Wort,
das zu uns heute spricht; als ein
Wort, in dem wir vorkommen, jeder
von uns, und in dem wir unseren
Platz suchen müssen, damit wir
unseren Weg finden. Auf dieser
Suche hat ihn die Geschichte des
blinden Bartimäus besonders
berührt, der am Wege nach Jericho
sitzend vom Vorüberziehen Jesu
hörte und laut um Erbarmen schrie
(Mk 10,46-52). Während die Jünger
den blinden Bettler zum Schweigen
bringen wollten, wandte sich Jesus
ihm zu mit der Frage: Was willst du,
daß ich dir tue? Die Antwort des
Bartimäus war: Herr, laß mich
sehend werden. Josefmaria erkannte



in Bartimäus sich selbst. Herr, laß
mich sehend werden, war nun sein
immerwährender Ruf, laß mich
deinen Willen sehen. Und er beginnt,
Gott zu sehen, wenn er Gottes Willen
sieht und gewillt ist, in ihn
einzuwilligen. Die Sehnsucht nach
dem Sehen von Gottes Willen und
nach dem Hineinlegen seines
eigenen Willens in den Willen Gottes
war und blieb die eigentliche
Triebkraft von Escrivás Leben. „Dein
Wille geschehe wie im Himmel so auf
Erden.“ Durch diese Sehnsucht,
durch dieses unablässige Bitten war
er vorbereitet, im Augenblick der
Erleuchtung wie Petrus zu
antworten: „Herr, auf dein Wort hin
will ich die Netze auswerfen“ (Lk
5,5). Sein Ja war nicht weniger
abenteuerlich, als das Ja damals am
See von Gennesaret nach einer
erfolglosen Nacht gewesen war.
Spanien war aufgewühlt vom Haß
gegen die Kirche, gegen Christus,
gegen Gott. Man wollte die Kirche



austilgen aus Spanien, als ihm
aufgetragen wurde, die Netze für
Gott auszuwerfen. Er aber hat sein
Leben lang unermüdlich in die
Wasser unserer Geschichte hinein als
Fischer Gottes die Netze eingesenkt,
um Große und Kleine ans Licht zu
ziehen, sie sehend zu machen.

Der Wille Gottes. Paulus sagt darüber
zu den Thessalonichern: „Das ist der
Wille Gottes, eure Heiligung“ (1
Thess 4,3). Der Wille Gottes ist im
letzten ganz einfach und in seinem
Kern für alle der gleiche: Heiligkeit.
Und Heiligkeit bedeutet, wie uns die
heutige Lesung sagt, Christus ähnlich
zu werden (Röm 8,29). Josefmaria
Escrivá hat dies als einen Ruf nicht
nur an sich selbst betrachtet, daß er
sich heilige, sondern vor allem als
einen Auftrag für die anderen: Mut
zur Heiligkeit geben, Christus eine
Gemeinschaft von Brüdern und
Schwestern zu sammeln. Das Wort
„heilig“ hat im Laufe der Zeit eine



gefährliche Einengung erfahren, die
wohl heute noch immer wirksam ist.
Wir denken dabei an die Heiligen,
die auf den Altären dargestellt
werden, an Wunder und heroische
Tugenden und wissen dann, daß das
nur für einige wenige Erwählte gilt,
denen wir uns nicht zurechnen
können. Wir überlassen die
Heiligkeit denen, diesen
unbekannten wenigen, und
bescheiden uns damit, so zu sein, wie
wir eben sind. Aus dieser geistlichen
Apathie hat Josefmaria Escrivá
aufgerüttelt: Nein, Heiligkeit ist nicht
das Ungewöhnliche, sondern das
Gewöhnliche, das Normale für jeden
Getauften. Sie besteht nicht in
irgendwelchen unnachahmlichen
Heroismen, sie hat tausend
Gestalten; sie kann an jeder Stelle
und in jedem Beruf verwirklicht
werden. Sie ist das Normale; sie
besteht darin, das gewöhnliche
Leben auf Gott hin zu leben und es
mit dem Geist des Glaubens zu



durchformen. Mit diesem Auftrag hat
unser Seliger unermüdlich die
Kontinente bereist und zu den
Menschen gesprochen, um Mut zur
Heiligkeit, das heißt zum Abenteuer
des Christseins zu geben, wo immer
uns das Leben hingestellt hat. So ist
er der große Mann der Tat geworden,
der aus dem Willen Gottes lebte und
in den Willen Gottes hineinrief, aber
er ist darüber nicht zum Moralisten
geworden. Er wußte, daß nicht wir
uns selbst gerecht machen können;
so wie die Liebe das Passiv des
Geliebtwerdens voraussetzt, so ist
auch Heiligkeit immer mit einem
Passiv verbunden: mit dem
Annehmen des Geliebtseins von Gott.
Seine Gründung heißt Opus Dei,
nicht Opus nostrum. Er wollte nicht
sein Werk schaffen, das Werk des
Josefmaria Escrivá, nicht für sich ein
Monument bauen. Mein Werk ist
nicht mein Werk, konnte und wollte
er auf der Linie Christi, in der
Gleichgestaltung mit ihm sagen (vgl.



Joh 7,16). Nicht das Eigene wollte er
tun, sondern Gott Raum geben, damit
sein Werk geschehe. Sicher war ihm
auch bewußt, daß Jesus im
Johannesevangelium zu uns sagt: Das
ist das Werk Gottes, der Glaube (Joh
6,29) – das heißt, das Sich-
Übereignen an Gott, damit er durch
uns handeln könne. Auf diese Weise
ist eine weitere Identifizierung mit
einem Schriftwort gewachsen. Das
Wort des Petrus im Evangelium von
heute wurde sein Wort. Homo
peccator sum. - Ich bin ein sündiger
Mensch. Als unser Seliger den
reichen Fischfang erkannte, ist er
wie Petrus erschrocken ob seiner
Armseligkeit im Vergleich zu dem,
was Gott mit ihm und durch ihn tun
wollte. Er hat sich einen „Gründer
ohne Grund“ und ein „ungeeignetes
Werkzeug“ genannt; er wußte und
sah förmlich, daß dies alles nicht er
getan hatte, nicht er tun konnte,
sondern daß Gott durch ein
scheinbar völlig ungeeignetes



Werkzeug hindurch handelte. Und
dies ist letztlich auch mit dem Begriff
„heroische Tugend“ gemeint: Es
geschieht, was nur Gott selbst tun
kann. Josefmaria erkannte seine
Armseligkeit, aber er hat sich Gott
überlassen und nicht nach sich
selber umgeschaut, sondern ohne
Frage nach sich und seinem Eigenen
sich dem Willen Gottes zur
Verfügung gehalten. Er selbst hat
immer wieder von seinen
„Verrücktheiten“ gesprochen –
Anfänge ohne jegliche Mittel,
Anfänge mitten im Raum des
Unmöglichen. Es schienen
Verrücktheiten, die er wagen mußte
und wagte. Dabei kommt einem das
Wort seines großen spanischen
Landsmannes Miguel de Unamuno in
den Sinn: „Nur Narren machen ernst,
die Gescheiten vollbringen nur
Unsinn.“ Er wagte es, so etwas wie
ein Don Quijote Gottes zu sein. Oder
erscheint es nicht als Donquijoterie,
mitten in der Welt von heute Demut,



Gehorsam, Keuschheit, Freiheit vom
Besitz, Selbstlosigkeit zu lehren? Der
Wille Gottes war für ihn die wahre
Vernunft, und so konnte allmählich
die Vernunft des scheinbar
Unvernünftigen ans Licht kommen.

Wille Gottes. Der Wille Gottes hat
seinen konkreten Ort und seine
konkrete Gestalt in dieser Welt. Er
hat einen Leib. In seiner Kirche ist
Christus Leib geblieben. Und daher
ist Gehorsam gegen den Willen
Gottes nicht vom Gehorsam gegen
die Kirche zu trennen. Nur das
Einbringen der eigenen Sendung in
den Gehorsam der Kirche gibt die
Gewähr, daß ich nicht meine Ideale
als Gottes Willen annehme, sondern
wirklich seinem Ruf folge. Deswegen
war für Josefmaria immer der
Gehorsam zur hierarchischen Kirche
und das Einssein mit ihr
grundlegender Maßstab seiner
Sendung. Darin liegt keinerlei
Positivismus der Autorität: Die



Kirche ist nicht ein Machtsystem; sie
ist nicht eine Vereinigung zu
religiösen oder sozialen oder
moralischen Zwecken, die sich selbst
ausdenkt, wie man diese Zwecke am
besten erreichen und eventuell auch
durch andere ersetzen kann, die
zeitgemäßer sind. Sie ist Sakrament.
Das bedeutet: Sie gehört nicht sich
selbst. Sie tut nicht ihr eigenes Werk,
sondern muß Gottes Werk zur
Verfügung stehen. Sie ist an den
Willen Gottes gebunden. Die
Sakramente sind das eigentliche
Baugerüst ihres Lebens. Die Mitte
der Sakramente aber ist die
Eucharistie, in der diese
Leibhaftigkeit Jesu Christi uns am
unmittelbarsten berührt. Deswegen
hieß Kirchlichkeit für unseren
Seligen vor allem: Leben aus der
Mitte der Eucharistie. Er hat die
Eucharistie in allen ihren
Dimensionen geliebt und verkündet:
als Anbetung des verborgenen,
leibhaftig unter uns gegenwärtigen



Herrn; als Geschenk, in dem er sich
selbst immer neu an uns austeilt; als
Opfer, gemäß dem Wort: Gaben hast
du nicht von mir gewollt, aber einen
Leib hast du mir bereitet (Hebr 10,5;
vgl. Ps 40,6-8). Christus kann sich nur
austeilen, weil er sich geopfert hat,
weil er den Exodus der Liebe
vollzogen und sich hingegeben hat,
sich hingibt. Gleichgestaltet mit dem
Bild des Sohnes (Röm 8,29) werden
wir nur, wenn wir in diesen Exodus
der Liebe eintreten, wenn wir Opfer
werden: Liebe gibt es nicht ohne das
Passiv der Passio, die uns verwandelt
und uns öffnet.

Als Josefmaria zweijährig
lebensgefährlich erkrankt und von
den Ärzten aufgegeben war,
beschloß seine Mutter, ihn Maria zu
weihen. Unter unsäglichen Mühen
hat sie im unwegsamen Land ihr
Kind nach dem Marienheiligtum von
Torreciudad gebracht und es dort der
Mutter des Herrn übergeben, daß sie



ihm Mutter werde. So wußte sich
Josefmaria Escrivá zeitlebens unter
dem Mantel der Muttergottes, die
ihm Mutter war. In seinem
Arbeitszimmer hing gegenüber der
Tür das Bild der Muttergottes von
Guadalupe; auf dieses Bild fiel, sooft
er sein Zimmer betrat, sein erster
Blick. Es war auch sein letzter Blick.
In seiner Todesstunde konnte er
eben noch das Zimmer betreten,
aufschauend zum Bild der Mutter,
ehe er vom Tod niedergestreckt
wurde. Während er starb, läuteten
die Glocken zum Angelus,
verkündeten Marias Fiat und die
Gnade der Menschwerdung des
Sohnes, unseres Erlösers. In diesem
Zeichen, das am Anfang seines
Lebens stand, ihm immer wieder
seine Richtung gab, ist er
heimgegangen. Wir wollen dem
Herrn danken für diesen Zeugen des
Glaubens unserer Zeit, für diesen
unermüdlichen Künder seines
Willens, und wir wollen darum



beten: Herr, mache auch mich
sehend. Laß mich deinen Willen
erkennen und tun. Amen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/joseph-kardinal-ratzinger-bei-
der-seligsprechung-rom-19-mai-1992/

(30.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/joseph-kardinal-ratzinger-bei-der-seligsprechung-rom-19-mai-1992/
https://opusdei.org/de/article/joseph-kardinal-ratzinger-bei-der-seligsprechung-rom-19-mai-1992/
https://opusdei.org/de/article/joseph-kardinal-ratzinger-bei-der-seligsprechung-rom-19-mai-1992/

	Joseph Kardinal Ratzinger bei der Seligsprechung. Rom, 19. Mai 1992

