
opusdei.org

Innerlichkeit im
digitalen Zeitalter

Anrufe, Botschaften, Tweets,
Nachrichten… Telefone und
Computer haben unseren
Zugang zur Wirklichkeit
verändert. Wie können wir
erreichen, dass sie eine Hilfe
werden für unser gewöhnliches
Leben im Dienst Gottes und der
anderen?

01.10.2017

Die neuen Technologien haben das
Informationsvolumen, das wir
ständig bekommen, erhöht und



heutzutage überrascht es uns auch
nicht mehr, dass es uns zeitgleich
von entlegenen Orten erreicht.
Informiert sein und genaue Daten zu
haben über das, was geschieht, wird
immer einfacher. Dadurch entstehen
neue Herausforderungen,
insbesondere die Frage, wie man mit
diesen Neuigkeiten umgehen soll.

Die Zunahme an verfügbaren Daten
stellt jeden von uns vor die Aufgabe,
eine Haltung des Nachdenkens
anzunehmen. Sie schließt die
Fähigkeit ein, wichtige
Informationen zu unterscheiden von
solchen, die es nicht sind. Das ist
nicht immer leicht, denn „die
Geschwindigkeit der Information
übersteigt unsere Reflexions- und
Urteilsfähigkeit und gestattet es
nicht, dass wir uns selbst in
abgewogener und rechter Weise
ausdrücken“ [1]. Wenn wir dem noch
hinzufügen, dass uns die
Kommunikationsmedien



vielgestaltige Anreize bieten, die
unsere Aufmerksamkeit einfordern
(Botschaften per Text und Bild,
Musik), dann liegt die Gefahr auf der
Hand, dass man sich daran gewöhnt,
sofort darauf zu antworten, ohne an
das zu denken, was wir eigentlich
gerade taten.

Das Schweigen gehört auch zur
Kommunikation, denn es ermöglicht
die Reflexion, die hilft den
Gesprächspartner zu verstehen und
ihm eine passende Antwort zu
geben. „In der Stille hören und
erkennen wir uns besser, entwickelt
und vertieft sich das Denken,
verstehen wir mit größerer Klarheit,
was wir sagen wollen oder was wir
vom anderen erwarten, entscheiden
wir, wie wir uns ausdrücken“ [2].

Im christlichen Leben spielt die Stille
eine große Rolle, da sie die
Voraussetzung dafür ist, eine
Innerlichkeit zu pflegen, die uns



erlaubt, die Stimme des Heiligen
Geistes zu hören und seinen
Anregungen zu folgen. Der hl.
Josefmaria verband mit der Stille
Fruchtbarkeit und Wirksamkeit [3],
und Papst Franziskus hat zu Gebet
aufgerufen, „damit die Frauen und
Männer unserer Zeit, die oft belastet
sind vom Lärm, den Wert der Stille
wiederentdecken und in der Lage
sind, auf Gott und die Nächsten zu
hören“[4]. Wie kann man in einem
Umfeld, das von
Kommunikationsmitteln bestimmt
ist, zur Innerlichkeit finden?

Die Tugend des Maßes ist eine
hilfreiche Verbündete

Der hl. Josefmaria erinnert an eine
Erfahrung, die wir leicht
nachvollziehen können: „Gerade in
den unpassendsten Momenten
schwirren mir tausend
Ablenkungen durch den Kopf“, so
sagst du mir. Deshalb habe ich dir



empfohlen, gewisse Zeiten des
inneren Schweigens einzuhalten…
und deine Sinne – innerlich wie
äußerlich – an die Zügel zu
nehmen [5]. Um eine Sammlung zu
erreichen, dank derer unsere Kräfte
auf die Aufgabe konzentriert sind,
die wir gerade erfüllen und die wir
so heiligen können, müssen wir die
Sinne bewahren. Und dies besonders
im Hinblick auf den Gebrauch der
Informationsmittel, die wir – wie alle
materiellen Güter – maßvoll
gebrauchen müssen.

Die Tugend des Maßes ist eine
Verbündete der inneren Freiheit,
wenn wir uns in der digitalen Welt
bewegen. Maßhalten bedeutet,
Herr über sich selbst sein [6], denn
dadurch richten sich unsere
Neigungen auf das Gute beim
Gebrauch der Geräte, die wir
benutzen, und wir gebrauchen die
Dinge in der rechten Weise, weil wir
ihnen den Wert beimessen, der



ihnen zukommt in Übereinstimmung
mit unserer Würde als Kinder Gottes.

Wenn wir bei der Wahl
elektronischer Geräte sowie den
Vertragsabschlüssen bestimmter
Dienste richtig entscheiden wollen,
auch wenn diese kostenlos sind, ist es
logisch, dass wir ihren Nutzen
achten. Uns aber auch fragen, ob sie
unserem nüchternen Lebensstil
entsprechen. Helfen sie mir, die Zeit
besser auszunutzen, oder
verursachen sie unpassende
Zerstreuungen?Rechtfertigen die
zusätzlichen Funktionen einen
neuen Kauf, oder kann ich weiter das
Gerät benutzen, das ich schon habe?

Das Ideal der Heiligkeit lässt uns
nicht stehenbleiben bei dem, was
erlaubt ist – ob ich darf… –, sondern
stellt uns vor die Frage: Wird mich
das Gott näherbringen? Die Antwort
des hl. Paulus an die Korinther ist
aufschlussreich: „Alles ist mir erlaubt



– aber nicht alles nützt mir. Alles ist
mir erlaubt – aber nichts soll Macht
haben über mich“ [7]. Diese Aussage
des Apostels in Bezug auf
Selbstbeherrschung ist wieder
aktuell, wenn wir an Produkte oder
Dienste denken, die eine
unmittelbare oder relativ schnelle 
Belohnung versprechen und daher
Wiederholung fordern. Wenn man
ihrer Nutzung Grenzen zu setzen
weiß, vermeidet man Phänomene
wie Gier oder in extremen Fällen
eine Art Abhängigkeit. Hier kann uns
der kurze Rat helfen: Gewöhne dich
daran, nein zu sagen [8], der die
Aufforderung enthält, entschieden zu
kämpfen. Der hl. Josefmaria
erläuterte dazu: Dieser innere Sieg
gibt unserem Herzen den Frieden,
den wir mitnehmen in unsere
Familie – jeder in seine –, in die
Gesellschaft und in die ganze Welt
[9].



Die Nutzung der neuen
Kommunikationsmedien hängt von
den jeweils persönlichen Umständen
und Notwendigkeiten ab. Daher
muss jeder Einzelne in diesem
Bereich mit der Unterstützung
anderer sein eigenes Maß finden.
Man sollte sich immer fragen, ob die
Beschäftigung mit ihnen das rechte
Maß einhält. Botschaften, die wir
senden, können gut sein, wenn sie
einem Freund unsere Nähe
bekunden. Wenn sie aber so
zahlreich sind, dass sie ihn ständig
bei seiner Arbeit oder beim Studium
unterbrechen, dann sind sie
wahrscheinlich recht banal und
bedeuten Zeitverlust. In diesem Fall
hilft uns Selbstbeherrschung, die
Ungeduld zu mäßigen und erst
später zu antworten, sodass wir
konzentriert arbeiten können oder
der Person zuhören, mit der wir
gerade im Gespräch sind.



Bestimmte Gewohnheiten
unterstützen die Mäßigkeit in diesem
Bereich; so können wir zum Beispiel
festlegen, zu welcher Zeit und wie
viele Male wir täglich ins Netz gehen
oder Mails bzw. WhatsApps lesen,
die Geräte nachts abschalten, sie
nicht beachten, während wir essen
oder uns zu sammeln suchen bei
Einkehr- oder Besinnungstagen. Es
ist gut, das Internet in geeigneten
Momenten am richtigen Ort zu
konsultieren, um sich nicht in Gefahr
zu bringen, ohne Sinn und Ziel zu
surfen und dann auf Inhalte zu
stoßen, die zu einem christlichen
Leben nicht passen oder uns
mindestens mit Banalitäten Zeit
verlieren lassen.

Die Überzeugung, dass unsere
Wünsche größer sind und höher
zielen als die kurze Befriedigung, die
uns ein Klick verschaffen kann, ist
Grund genug, dass wir uns Mäßigung
auferlegen. Mit dieser Tugend festigt



sich die Persönlichkeit.Dann
gewinnt das Leben die Farben
wieder, die die Unmäßigkeit
verdunkelt hatte: sich um andere
kümmern, Eigenes teilen,
Aufgeschlossenheit für das Große
werden wieder möglich[10].

Der Wert des Studiums

Die Gewohnheit des Studiums, die
den Wunsch nach Wissen auf edle
Ziele hinlenkt, steht in enger
Beziehung zur Mäßigkeit. Der hl.
Thomas charakterisiert die Tugend
der studiositas als ein „gewisses
begeisterndes Interesse, Wissen über
die Dinge zu erwerben“ [11],
aufgrund dessen Bequemlichkeit und
Faulheit überwunden werden. Je
intensiver sich der Geist einer Sache
widmet, mit der er sich beschäftigt
hat, desto stärker wird sein Wunsch
nach Wissenszuwachs.

Der Lerneifer ist bereichernd, wenn
er in den Dienst anderer gestellt



wird, und er trägt dazu bei, die Welt
wirklich zu lieben, was uns dazu
führt, die Entwicklung der
kulturellen und sozialen
Gegebenheiten unserer Umgebung
zu verfolgen, die wir zu Gott bringen
möchten. Das aber ist etwas anderes,
als sich aus Neugier nach außen zu
wenden, um über alles informiert zu
sein und nichts zu verpassen. Eine
solche Haltung würde schließlich
Oberflächlichkeit nach sich ziehen,
intellektuelle Zerstreuung, die den
Umgang mit Gott erschwert und zum
Verlust des apostolischen Eifers
führt.

Die digitalen Medien erweitern die
verfügbaren Informationsquellen,
sie sind eine wertvolle Hilfe beim
Studium so unterschiedlicher
Angelegenheiten wie ein
akademisches Forschungsprojekt
oder die Suche nach einem Ort für
den Familienurlaub, usw. Dennoch
gibt es verschiedene Formen der



Unordnung beim Wunsch nach
Wissen. Jemand kann ein bestimmtes
Lernfeld vernachlässigen, das für ihn
eine Verpflichtung darstellt, und
stattdessen ein „anderes, weniger
sinnvolles Forschen“[12] betreiben.
Beispielsweise wenn sich seine
Aufmerksamkeit auf die Antwort auf
eine Botschaft oder die neueste
Aktualisierung richtet statt auf das
Studium oder die Arbeit.

Zu große Neugier, die der hl. Thomas
eine „umherirrende Unruhe des
Geistes“ [13] nennt, kann zu Unlust
führen, zu einer Traurigkeit des
Herzens, einer Schwere der Seele, die
ihrer Berufung nicht folgen kann, die
von ihr fordert, Aufmerksamkeit und
Liebe in den Umgang mit Gott und
dem Nächsten zu legen. Diese
Lustlosigkeit ist vereinbar mit einer
gewissen Aufgeregtheit des Geistes
und des Körpers, die die innere
Instabilität wiederspiegelt. Hingegen
stärkt die Gewohnheit zu studieren



die Entschiedenheit zu arbeiten und
mit anderen zusammen zu sein, sie
macht die Zeit, die wir aufwenden,
fruchtbar und lässt uns sogar Freude
finden an Aktivitäten, die geistige
Anstrengung verlangen.

Zeiten der Stille einhalten

Die Mäßigkeit ebnet den Weg zur
Heiligkeit; denn sie schafft eine
innere Ordnung, die erlaubt,
Intelligenz und Willen auf das zu
richten, was man gerade tut. Du
willst wirklich heilig werden?
Erfülle die kleine Pflicht jeden
Augenblicks. Tu das, was du sollst,
und sei ganz in dem, was du tust
[14]. Um die göttliche Gnade
empfangen zu können und in der
Heiligkeit zu wachsen, muss der
Christ sich in die Arbeit vertiefen, die
die Materie der Heiligung ist.

Begünstigen die neuen Technologien
die Oberflächlichkeit? Das hängt
sicherlich von der Art und Weise ab,



mit der sie gehandhabt werden. Aber
man sollte auf der Hut sein vor den
Zerstreuungen: - Du lässt zu, dass
deine Sinne und Kräfte aus jeder
Pfütze trinken. Ergebnis: Du
kannst dich nicht konzentrieren,
bist zerstreut, dein Wille schläft,
deine Begehrlichkeit ist
hellwach[15].

Wenn man natürlich der
Zerstreuung Tür und Tor öffnet
durch einen ungeordneten Gebrauch
des Smartphones oder des Internets,
wird das Gebetsleben in seiner
Entwicklung behindert. Der
christliche Geist führt eigentlich
dahin, die innere Ruhe zu bewahren,
während man sich flexibel in den
unterschiedlichen Umständen des
modernen Lebens bewegt. Ein Kind
Gottes muss kontemplativ sein, das
heißt ein Mensch, der mitten im
Lärm der Umwelt im ständigen
Gespräch mit dem Herrn das



Schweigen der Seele zu finden
weiß[16].

Der hl. Josefmaria wies darauf hin,
dass das Schweigen wie die Wache
am Tor des inneren Lebens ist [17].
Deshalb riet er den Gläubigen, die
mitten in der Welt leben, Zeiten
größerer Sammlung einzuhalten, die
mit intensiver Arbeit vereinbar sind.
Besondere Bedeutung maß er dabei
der Vorbereitung der heiligen Messe
zu. In einer Atmosphäre, die von den
neuen Medien bestimmt sind,
versteht es der Christ, dennoch
Zeiten für den Umgang mit Gott zu
finden, in denen Sinne,
Vorstellungskraft, Verstand und
Wille sich auf Gott richten. Wie der
Prophet Elias entdecken wir den
Herrn nicht im Lärm der Elemente
und der Umgebung, sondern in 
einem sanften, leisen Säuseln [18].

Die Sammlung, die den Raum öffnet
für das Gespräch mit Jesus Christus,



verlangt, andere Tätigkeiten, die
unsere Aufmerksamkeit erregen,
zurückzustellen. Um beten zu
können, müssen wir uns lösen von
dem, was uns zerstreuen kann.
Häufig wird dafür ein physikalischer
„Eingriff“ nötig sein, d.h. wir werden
Handys oder Tablets abstellen,
Programme schließen, wenn der
Moment da ist, den Blick auf den
Herrn zu lenken und alles andere in
seinen Händen zu lassen.

Die Stille führt auch dazu, auf die
anderen zu achten, sie bestärkt uns
in der Nächstenliebe und lässt uns 
Menschen entdecken, die Hilfe und
Liebe brauchen [19]. In einer Zeit, in
der uns die Medien dazu zu drängen
scheinen, unseren ganzen Tag mit
Initiativen, Aktivitäten und Lärm zu
füllen, ist es gut, in uns und um uns
herum Stille zu schaffen. In diesem
Sinne hat Papst Franziskus bei
seinen Überlegungen zur Rolle der
Kommunikationsmittel in der



aktuellen Kultur dazu eingeladen,
„einen gewissen Sinn für
Langsamkeit und Ruhe
wiedergewinnen. Das verlangt die
Zeit und die Fähigkeit, Stille zu
schaffen, um zuzuhören. (…) Wenn
wir wirklich den anderen zuhören
möchten, dann werden wir lernen,
die Welt mit anderen Augen zu
sehen, dann werden wir die
Erfahrung der Menschen, wie sie
sich in den verschiedenen Kulturen
und Traditionen zeigt, schätzen
lernen“ [20]. Wenn wir in uns die
Bereitschaft zuzuhören fördern und
Raum für Stille schaffen, dann öffnen
wir uns den anderen und vor allem
dem Wirken Gottes in unserer Seele
und in der Welt.

[1] Papst Franziskus, Botschaft zum
48. Welttag der Sozialen
Kommunikationsmittel, 24.1.2014



[2] Benedikt XVI., Botschaft zum 46.
Welttag der Sozialen
Kommunikationsmittel, 24.1.2012.

[3] Vgl. hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 300 u. 530.

[4] Papst Franziskus, Allgemeines
Anliegen für das Gebetsapostolat für
September 2013.

[5] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 670.

[6] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 84.

[7] 1 Kor 6, 12.

[8] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 5.

[9] Hl. Josefmaria, Mitschrift aus
einem Beisammensein, 28.10.1972.

[10] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 84.



[11] Hl. Thomas von Aquin, S. Th.II-
II, q. 166, a. 2 ad 3.

[12] Ders., S. Th.II-II, q. 167, a. 1 resp.

[13] Ders., De Malo, q. 11, a. 4.

[14] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 815.

[15] Ebd., Nr. 375.

[16] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 738.

[17] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 281.

[18] Vgl. 1 Kön 19, 11-13.

[19] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr.
96.

[20] Papst Franziskus, Botschaft zum
48. Welttag der Sozialen
Kommunikationsmittel, 24.1. 2014.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/innerlichkeit-im-digitalen-
zeitalter/ (18.12.2025)

https://opusdei.org/de/article/innerlichkeit-im-digitalen-zeitalter/
https://opusdei.org/de/article/innerlichkeit-im-digitalen-zeitalter/
https://opusdei.org/de/article/innerlichkeit-im-digitalen-zeitalter/

	Innerlichkeit im digitalen Zeitalter

