opusdei.org

Innerlichkeit im
digitalen Zeitalter

Anrufe, Botschaften, Tweets,
Nachrichten... Telefone und
Computer haben unseren
Zugang zur Wirklichkeit
verandert. Wie konnen wir
erreichen, dass sie eine Hilfe
werden fiir unser gewohnliches
Leben im Dienst Gottes und der
anderen?

01.10.2017

Die neuen Technologien haben das
Informationsvolumen, das wir
standig bekommen, erh6ht und



heutzutage Uiberrascht es uns auch
nicht mehr, dass es uns zeitgleich
von entlegenen Orten erreicht.
Informiert sein und genaue Daten zu
haben tber das, was geschieht, wird
immer einfacher. Dadurch entstehen
neue Herausforderungen,
inshesondere die Frage, wie man mit
diesen Neuigkeiten umgehen soll.

Die Zunahme an verfiigharen Daten
stellt jeden von uns vor die Aufgabe,
eine Haltung des Nachdenkens
anzunehmen. Sie schlief3t die
Fahigkeit ein, wichtige
Informationen zu unterscheiden von
solchen, die es nicht sind. Das ist
nicht immer leicht, denn ,,die
Geschwindigkeit der Information
ubersteigt unsere Reflexions- und
Urteilsfahigkeit und gestattet es
nicht, dass wir uns selbst in
abgewogener und rechter Weise
ausdrucken® [1]. Wenn wir dem noch
hinzufiigen, dass uns die
Kommunikationsmedien



vielgestaltige Anreize bieten, die
unsere Aufmerksamkeit einfordern
(Botschaften per Text und Bild,
Musik), dann liegt die Gefahr auf der
Hand, dass man sich daran gewodhnt,
sofort darauf zu antworten, ohne an
das zu denken, was wir eigentlich
gerade taten.

Das Schweigen gehort auch zur
Kommunikation, denn es ermoglicht
die Reflexion, die hilft den
Gesprachspartner zu verstehen und
ihm eine passende Antwort zu
geben. ,In der Stille horen und
erkennen wir uns besser, entwickelt
und vertieft sich das Denken,
verstehen wir mit grofderer Klarheit,
was wir sagen wollen oder was wir
vom anderen erwarten, entscheiden
wir, wie wir uns ausdrucken® [2].

Im christlichen Leben spielt die Stille
eine grof3e Rolle, da sie die
Voraussetzung dafur ist, eine
Innerlichkeit zu pflegen, die uns



erlaubt, die Stimme des Heiligen
Geistes zu horen und seinen
Anregungen zu folgen. Der hl.
Josefmaria verband mit der Stille
Fruchtbarkeit und Wirksamkeit [3],
und Papst Franziskus hat zu Gebet
aufgerufen, ,damit die Frauen und
Manner unserer Zeit, die oft belastet
sind vom Larm, den Wert der Stille
wiederentdecken und in der Lage
sind, auf Gott und die Nachsten zu
horen“”. Wie kann man in einem
Umfeld, das von
Kommunikationsmitteln bestimmt
ist, zur Innerlichkeit finden?

Die Tugend des Majses ist eine
hilfreiche Verbiindete

Der hl. Josefmaria erinnert an eine
Erfahrung, die wir leicht
nachvollziehen konnen: ,,Gerade in
den unpassendsten Momenten
schwirren mir tausend
Ablenkungen durch den Kopf“, so
sagst du mir. Deshalb habe ich dir



empfohlen, gewisse Zeiten des
inneren Schweigens einzuhalten...
und deine Sinne - innerlich wie
auflerlich - an die Ziigel zu
nehmen [5]. Um eine Sammlung zu
erreichen, dank derer unsere Krafte
auf die Aufgabe konzentriert sind,
die wir gerade erfiillen und die wir
so heiligen kdnnen, mussen wir die
Sinne bewahren. Und dies besonders
im Hinblick auf den Gebrauch der
Informationsmittel, die wir — wie alle
materiellen Giiter — maf3voll
gebrauchen mussen.

Die Tugend des Maf3es ist eine
Verbundete der inneren Freiheit,
wenn wir uns in der digitalen Welt
bewegen. Maf3halten bedeutet,
Herr uiber sich selbst sein [6], denn
dadurch richten sich unsere
Neigungen auf das Gute beim
Gebrauch der Gerate, die wir
benutzen, und wir gebrauchen die
Dinge in der rechten Weise, weil wir
ihnen den Wert beimessen, der



ihnen zukommt in Ubereinstimmung
mit unserer Wirde als Kinder Gottes.

Wenn wir bei der Wahl
elektronischer Gerate sowie den
Vertragsabschliissen bestimmter
Dienste richtig entscheiden wollen,
auch wenn diese kostenlos sind, ist es
logisch, dass wir ihren Nutzen
achten. Uns aber auch fragen, ob sie
unserem nuchternen Lebensstil
entsprechen. Helfen sie mir, die Zeit
besser auszunutzen, oder
verursachen sie unpassende
Zerstreuungen?Rechtfertigen die
zusatzlichen Funktionen einen
neuen Kauf, oder kann ich weiter das
Gerat benutzen, das ich schon habe?

Das Ideal der Heiligkeit 1dsst uns
nicht stehenbleiben bei dem, was
erlaubt ist — ob ich darf... —, sondern
stellt uns vor die Frage: Wird mich
das Gott ndherbringen? Die Antwort
des hl. Paulus an die Korinther ist
aufschlussreich: ,Alles ist mir erlaubt



— aber nicht alles niitzt mir. Alles ist
mir erlaubt — aber nichts soll Macht
haben tiber mich“ [7]. Diese Aussage
des Apostels in Bezug auf
Selbstbeherrschung ist wieder
aktuell, wenn wir an Produkte oder
Dienste denken, die eine
unmittelbare oder relativ schnelle
Belohnung versprechen und daher
Wiederholung fordern. Wenn man
ihrer Nutzung Grenzen zu setzen
weifs, vermeidet man Phianomene
wie Gier oder in extremen Fallen
eine Art Abhingigkeit. Hier kann uns
der kurze Rat helfen: Gewohne dich
daran, nein zu sagen [8], der die
Aufforderung enthadlt, entschieden zu
kdmpfen. Der hl. Josefmaria
erlauterte dazu: Dieser innere Sieg
gibt unserem Herzen den Frieden,
den wir mitnehmen in unsere
Familie - jeder in seine -, in die
Gesellschaft und in die ganze Welt
[9].



Die Nutzung der neuen
Kommunikationsmedien hangt von
den jeweils personlichen Umstdnden
und Notwendigkeiten ab. Daher
muss jeder Einzelne in diesem
Bereich mit der Unterstiitzung
anderer sein eigenes Mafs finden.
Man sollte sich immer fragen, ob die
Beschéftigung mit ihnen das rechte
Mafis einhalt. Botschaften, die wir
senden, konnen gut sein, wenn sie
einem Freund unsere Nahe
bekunden. Wenn sie aber so
zahlreich sind, dass sie ihn stindig
bei seiner Arbeit oder beim Studium
unterbrechen, dann sind sie
wahrscheinlich recht banal und
bedeuten Zeitverlust. In diesem Fall
hilft uns Selbstbeherrschung, die
Ungeduld zu mafsigen und erst
spater zu antworten, sodass wir
konzentriert arbeiten konnen oder
der Person zuhoren, mit der wir
gerade im Gesprach sind.



Bestimmte Gewohnheiten
unterstitzen die Mafdigkeit in diesem
Bereich; so konnen wir zum Beispiel
festlegen, zu welcher Zeit und wie
viele Male wir taglich ins Netz gehen
oder Mails bzw. WhatsApps lesen,
die Gerdte nachts abschalten, sie
nicht beachten, wahrend wir essen
oder uns zu sammeln suchen bei
Einkehr- oder Besinnungstagen. Es
ist gut, das Internet in geeigneten
Momenten am richtigen Ort zu
konsultieren, um sich nicht in Gefahr
zu bringen, ohne Sinn und Ziel zu
surfen und dann auf Inhalte zu
stofden, die zu einem christlichen
Leben nicht passen oder uns
mindestens mit Banalitaten Zeit
verlieren lassen.

Die Uberzeugung, dass unsere
Winsche grofSer sind und hoher
zielen als die kurze Befriedigung, die
uns ein Klick verschaffen kann, ist
Grund genug, dass wir uns Mafsigung
auferlegen. Mit dieser Tugend festigt



sich die Personlichkeit.Dann
gewinnt das Leben die Farben
wieder, die die UnmafSigkeit
verdunkelt hatte: sich um andere
kiimmern, Eigenes teilen,
Aufgeschlossenheit fiir das Grof3e
werden wieder moglich[10].

Der Wert des Studiums

Die Gewohnheit des Studiums, die
den Wunsch nach Wissen auf edle
Ziele hinlenkt, steht in enger
Beziehung zur Mafdigkeit. Der hl.
Thomas charakterisiert die Tugend
der studiositas als ein ,,gewisses
begeisterndes Interesse, Wissen tiber
die Dinge zu erwerben® [11],
aufgrund dessen Bequemlichkeit und
Faulheit iberwunden werden. Je
intensiver sich der Geist einer Sache
widmet, mit der er sich beschéftigt
hat, desto starker wird sein Wunsch
nach Wissenszuwachs.

Der Lerneifer ist bereichernd, wenn
er in den Dienst anderer gestellt



wird, und er tragt dazu bei, die Welt
wirklich zu lieben, was uns dazu
fuhrt, die Entwicklung der
kulturellen und sozialen
Gegebenheiten unserer Umgebung
zu verfolgen, die wir zu Gott bringen
mochten. Das aber ist etwas anderes,
als sich aus Neugier nach aufSen zu
wenden, um uber alles informiert zu
sein und nichts zu verpassen. Eine
solche Haltung wiirde schliefdlich
Oberflachlichkeit nach sich ziehen,
intellektuelle Zerstreuung, die den
Umgang mit Gott erschwert und zum
Verlust des apostolischen Eifers
fuhrt.

Die digitalen Medien erweitern die
verfiighbaren Informationsquellen,
sie sind eine wertvolle Hilfe beim
Studium so unterschiedlicher
Angelegenheiten wie ein
akademisches Forschungsprojekt
oder die Suche nach einem Ort fur
den Familienurlaub, usw. Dennoch
gibt es verschiedene Formen der



Unordnung beim Wunsch nach
Wissen. Jemand kann ein bestimmtes
Lernfeld vernachléassigen, das fur ihn
eine Verpflichtung darstellt, und
stattdessen ein ,anderes, weniger
sinnvolles Forschen“'” betreiben.
Beispielsweise wenn sich seine
Aufmerksamkeit auf die Antwort auf
eine Botschaft oder die neueste
Aktualisierung richtet statt auf das
Studium oder die Arbeit.

Zu grofie Neugier, die der hl. Thomas
eine ,,umherirrende Unruhe des
Geistes* "* nennt, kann zu Unlust
fuhren, zu einer Traurigkeit des
Herzens, einer Schwere der Seele, die
ihrer Berufung nicht folgen kann, die
von ihr fordert, Aufmerksamkeit und
Liebe in den Umgang mit Gott und
dem Né&chsten zu legen. Diese
Lustlosigkeit ist vereinbar mit einer
gewissen Aufgeregtheit des Geistes
und des Korpers, die die innere
Instabilitat wiederspiegelt. Hingegen
starkt die Gewohnheit zu studieren



die Entschiedenheit zu arbeiten und
mit anderen zusammen zu sein, sie
macht die Zeit, die wir aufwenden,
fruchtbar und lasst uns sogar Freude
finden an Aktivitaten, die geistige
Anstrengung verlangen.

Zeiten der Stille einhalten

Die MafSigkeit ebnet den Weg zur
Heiligkeit; denn sie schafft eine
innere Ordnung, die erlaubt,
Intelligenz und Willen auf das zu
richten, was man gerade tut. Du
willst wirklich heilig werden?
Erfiille die kleine Pflicht jeden
Augenblicks. Tu das, was du sollst,
und sei ganz in dem, was du tust
[14]. Um die gottliche Gnade
empfangen zu konnen und in der
Heiligkeit zu wachsen, muss der
Christ sich in die Arbeit vertiefen, die
die Materie der Heiligung ist.

Beguinstigen die neuen Technologien
die Oberflachlichkeit? Das hangt
sicherlich von der Art und Weise ab,



mit der sie gehandhabt werden. Aber
man sollte auf der Hut sein vor den
Zerstreuungen: - Du lasst zu, dass
deine Sinne und Kréfte aus jeder
Pfutze trinken. Ergebnis: Du
kannst dich nicht konzentrieren,
bist zerstreut, dein Wille schlaft,
deine Begehrlichkeit ist
hellwach[15].

Wenn man naturlich der
Zerstreuung Tur und Tor 6ffnet
durch einen ungeordneten Gebrauch
des Smartphones oder des Internets,
wird das Gebetsleben in seiner
Entwicklung behindert. Der
christliche Geist fihrt eigentlich
dahin, die innere Ruhe zu bewahren,
wahrend man sich flexibel in den
unterschiedlichen Umstanden des
modernen Lebens bewegt. Ein Kind
Gottes muss kontemplativ sein, das
heifst ein Mensch, der mitten im
Larm der Umwelt im standigen
Gesprach mit dem Herrn das



Schweigen der Seele zu finden
weif3[16].

Der hl. Josefmaria wies darauf hin,
dass das Schweigen wie die Wache
am Tor des inneren Lebens ist [17].
Deshalb riet er den Glaubigen, die
mitten in der Welt leben, Zeiten
grofSerer Sammlung einzuhalten, die
mit intensiver Arbeit vereinbar sind.
Besondere Bedeutung mafs er dabei
der Vorbereitung der heiligen Messe
zu. In einer Atmosphadre, die von den
neuen Medien bestimmt sind,
versteht es der Christ, dennoch
Zeiten fur den Umgang mit Gott zu
finden, in denen Sinne,
Vorstellungskraft, Verstand und
Wille sich auf Gott richten. Wie der
Prophet Elias entdecken wir den
Herrn nicht im Larm der Elemente
und der Umgebung, sondern in
einem sanften, leisen Sduseln [18].

Die Sammlung, die den Raum o6ffnet
fir das Gesprach mit Jesus Christus,



verlangt, andere Tatigkeiten, die
unsere AufmerksamkKkeit erregen,
zuruckzustellen. Um beten zu
konnen, muissen wir uns losen von
dem, was uns zerstreuen kann.
Héaufig wird dafir ein physikalischer
LEIngriff“ notig sein, d.h. wir werden
Handys oder Tablets abstellen,
Programme schliefSen, wenn der
Moment da ist, den Blick auf den
Herrn zu lenken und alles andere in
seinen Handen zu lassen.

Die Stille fuhrt auch dazu, auf die
anderen zu achten, sie bestarkt uns
in der Nachstenliebe und lasst uns
Menschen entdecken, die Hilfe und
Liebe brauchen [19]. In einer Zeit, in
der uns die Medien dazu zu drangen
scheinen, unseren ganzen Tag mit
Initiativen, Aktivitaten und Larm zu
fullen, ist es gut, in uns und um uns
herum Stille zu schaffen. In diesem
Sinne hat Papst Franziskus bei
seinen Uberlegungen zur Rolle der
Kommunikationsmittel in der



aktuellen Kultur dazu eingeladen,
»einen gewissen Sinn fir
Langsamkeit und Ruhe
wiedergewinnen. Das verlangt die
Zeit und die Fahigkeit, Stille zu
schaffen, um zuzuhoren. (...) Wenn
wir wirklich den anderen zuhoren
mochten, dann werden wir lernen,
die Welt mit anderen Augen zu
sehen, dann werden wir die
Erfahrung der Menschen, wie sie
sich in den verschiedenen Kulturen
und Traditionen zeigt, schitzen
lernen“ [20]. Wenn wir in uns die
Bereitschaft zuzuhoren fordern und
Raum fur Stille schaffen, dann 6ffnen
wir uns den anderen und vor allem
dem Wirken Gottes in unserer Seele
und in der Welt.

[1] Papst Franziskus, Botschaft zum
48. Welttag der Sozialen
Kommunikationsmittel, 24.1.2014



[2] Benedikt XVI., Botschaft zum 46.
Welttag der Sozialen
Kommunikationsmittel, 24.1.2012.

[3] Vgl. hl. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, Nr. 300 u. 530.

[4] Papst Franziskus, Allgemeines
Anliegen flr das Gebetsapostolat fiir
September 2013.

[5] HI. Josefmaria, Die Spur des
Sdamanns, Nr. 670.

[6] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 84.

[7] 1 Kor 6, 12.
[8] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 5.

[9] HI. Josefmaria, Mitschrift aus
einem Beisammensein, 28.10.1972.

[10] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 84.



[11] HL. Thomas von Aquin, S. Th.II-
I, q. 166, a. 2 ad 3.

[12] Ders., S. Th.II-II, q. 167, a. 1 resp.
[13] Ders., De Malo, q. 11, a. 4.

[14] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 815.
[15] Ebd., Nr. 375.

[16] HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 738.

[17] HL. Josefmaria, Der Weg, Nr. 281.
[18] Vgl. 1 Kon 19, 11-13.

[19] HI. Josefmaria, Gesprdche, Nr.
96.

[20] Papst Franziskus, Botschaft zum
48. Welttag der Sozialen
Kommunikationsmittel, 24.1. 2014.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/innerlichkeit-im-digitalen-
zeitalter/ (28.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/innerlichkeit-im-digitalen-zeitalter/
https://opusdei.org/de/article/innerlichkeit-im-digitalen-zeitalter/
https://opusdei.org/de/article/innerlichkeit-im-digitalen-zeitalter/

	Innerlichkeit im digitalen Zeitalter

