
opusdei.org

In Memoriam
Johannes B. Torelló

Johannes B. Torelló (1920 –
2011), langjähriger Rektor der
Wiener Peterskirche, war ein
begnadeter Prediger und
Seelsorger. Am 7. November
2015 wäre er 95 Jahre alt
geworden. Seine Betrachtungen
„Von Gott zuerst
geliebt“ (Fassbaender-Wien
2006) erschienen kürzlich auch
auf Spanisch. Im Vorwort
erzählt darin sein jahrelanger
Begleiter, Prälat Dr. Ernst
Burkhart, anekdotenreich von
der legendären Predigtkunst
und dem reichem Wirken
Torellós in Wien.



07.11.2015

Als ich ihn 1964 in Wien
kennenlernte, war Don Juan Bautista
Torelló für mich ein ehrwürdiger
Priester. Über vierzig Jahre alt! Das
war schier unglaublich, und der
Eindruck wurde durch die
beachtliche Glatze, die ihn schon
damals zierte, noch verstärkt. Die
Jahre zuvor hatte er an der Spitze
des Opus Dei in Italien gestanden,
mit ihm hatte er die apostolische
Arbeit in der Schweiz begonnen, und
der heilige Josefmaria hatte ihn 1948,
knapp nach seiner Priesterweihe,
nach Sizilien gesandt, um dort die
Fundamente des Opus Dei zu legen
und „nebenbei“ am diözesanen
Priesterseminar von Palermo als
Spiritual zu arbeiten. Er war Doktor
der Theologie, dazu Arzt und
Psychiater, und gehörte zur
„legendären” Gruppe jener



Mitglieder, die in den frühen 1940er
Jahren in Barcelona bald nach ihrer
Aufnahme in das Opus Dei eine
heftige Verfolgung seitens einiger
Ordensleute hatten durchstehen
müssen. Er beherrschte die deutsche
Sprache bereits ziemlich gut – seine
Kenntnisse stammten aus den
Jahren, die er in Zürich verbracht
hatte –, so dass er sofort zu der
Handvoll junger Leute predigen
konnte, aus denen sich das Opus Dei
in Österreich damals
zusammensetzte.

Seine Betrachtungen waren etwas
Besonderes. Er sprach über
dieselben Dinge, über die auch die
anderen drei oder vier Priester des
Werkes sprachen, die es damals in
Wien gab – über die
Christusgeheimnisse, die das
Kirchenjahr vorstellt, über die
Berufung zur christlichen
Vollkommenheit im Alltag, über
Gebet und Opfer, die Heiligung der



Arbeit, den Eifer für die Seelen, das
Verlangen, Christus an die Spitze
alles menschlichen Tuns zu stellen,
usw. –, über Themen also, die
allesamt irgendwie mit dem Geist des
Opus Dei zu tun hatten. Aber seine
Betrachtungen, in denen er immer
zum Gebet hinführte, waren nicht
nur sehr gelehrt und profund,
sondern auch sehr anregend und
sehr dramatisch. Und sie waren
immer sorgfältig vorbereitet.

Er erzählte, dass der heilige
Josefmaria einmal zu ihm gesagt
hatte: „Juan Bautista, besinn dich
einen Augenblick und halte diesen
Burschen hier die Betrachtung.”
Natürlich hat er gehorcht. Er konnte
eine Predigt extemporieren, ohne ein
Blatt Papier vor sich zu haben, aber
er zog es vor, sie gründlich
auszuarbeiten. Auf einem
Einkehrtag, zu dem ihn Monat für
Monat die Priester eines Dekanats
einluden, riss ihm eines Tages die



Geduld, weil die geistlichen Herren
das logische Stillschweigen in den
Pausen nicht einhielten, und in
seinem Zorn improvisierte er ein
donnernde Betrachtung, die so
großartig wirkte, dass die 15 oder 20
Teilnehmer am Schluss in
enthusiastischen Beifall ausbrachen.
Nie zuvor hatte er dergleichen erlebt.

Das war eine Ausnahme, denn
normalerweise bereitete er seinen
Predigten und Vorträge gewissenhaft
vor. Alles wurde da, Wort für Wort,
in winzigen Lettern mit der Hand
geschrieben. Diese kleinen Zettel
bewahrte er dann in seinen
Karteikästen auf, um sie
gegebenenfalls später als
Karteileichen (das war seine
Bezeichnung) wieder verwenden zu
können. Er trug die Texte so vor, dass
die Leute nicht merkten, dass er las.
Er deklamierte mit kräftiger, sonorer
Stimme, und die gespannte
Aufmerksamkeit seiner



Zuhörerschaft war ihm jederzeit
sicher.

Diese Zuhörerschaft setzte sich
einerseits aus Gläubigen des Opus
Dei und andererseits aus den Frauen
und Männern zusammen, die an den
verschiedenen Einkehrstunden oder
Besinnungstagen, die er hielt,
teilnahmen. Es ist wahrscheinlich
unmöglich, die Zahl der
Betrachtungen zu berechnen, die er
im Lauf seines priesterlichen Lebens
gehalten hat, eine grobe Schätzung
führt mich zur Annahme, dass es an
die 15.000 gewesen sein müssen.
Außerdem predigte er an allen Sonn-
und Feiertagen in St. Peter, der
kleinen Barockkirche im Zentrum
Wiens, die den Priestern des Opus
Dei 1969 vom damaligen Erzbischof
Kardinal Franz König (einem großer
Bewunderer Don Juan Bautistas
übrigens) anvertraut worden war.



Torelló liebte diese Kirche aus ganzer
Seele. Er stand ihr zuerst als Pfarrer
vor und später als Rektor. Er kannte
perfekt ihre Geschichte – christliche
Kultstätte seit der Römerzeit –, und
er wusste alles über die Kunstwerke,
die sie beherbergt. Er kümmerte sich
darum, die alten Paramente und
liturgischen Geräte aus der Zeit ihres
größten Glanzes ausbessern zu
lassen, um sie dann in der Liturgie
einzusetzen. Auf sein Geheiß
gestaltete der Kirchenchor die
Hochämter an den Hauptfesten mit
den Messkompositionen der besten
Musiker – Haydn und Mozart an
erster Stelle –, und durch sein
Bemühen fand sich das Geld, um die
Schäden am Kirchengebäude nach
und nach auszubessern und die
Gemälde zu restaurieren. Schon am
Beginn seines Wirkens als Rektor
hatte Torelló die Krypta ausgebaut
und sie in einen weiten,
geschmackvollen Raum verwandelt,
der besonders im Winter angenehm



wohnlich war, wenn man oben in
der Kirche vor Kälte zitterte. Auch
nachdem „der Doktor Torello” (so
nannte man ihn, ohne das “ó” am
Ende zu akzentuieren, und er genoss
diese Wiener Version seines Namens)
die Leitung von St. Peter längst in
jüngere Hände übergeben hatte,
feierte er dort weiterhin täglich die
Heilige Messe bis wenige Monate vor
seinem Tod. Man fand ihn „in seiner
Kirche” praktisch den ganzen Tag:
Stunden über Stunden im
Beichtstuhl, beim Gebet oder im
Gespräch mit Leuten, die seinen Rat
suchten. Ich berechne nicht die Zahl
der Homilien, die er in St. Peter
gehalten hat. Das kann der Leser
selbst tun, wenn er berücksichtigt,
dass er dort mehr als vierzig Jahre
gepredigt hat.

Diese Homilien waren in ganz Wien
berühmt. Ein weiter Kreis von
Personen verehrte ihn; andere
mieden ihn wegen des eher barocken



Stils seiner Rede; aber es herrschte
Einigkeit darüber, dass man ihn mit
keinem anderen Prediger der Stadt
vergleichen konnte. Im Wien des 17.
Jahrhunderts bewunderte und
fürchtete man gleichermaßen den
Kapuzinerpater Abraham a Sancta
Clara, der für den Witz und
Scharfsinn seiner Ansprachen
berühmt war und mit ironischen
Seitenhieben auf den kaiserlichen
Hof und das dort bisweilen wenig
vorbildliche Leben nicht sparte. So
mancher dachte, dass trotz des
Abstands der Jahrhunderte die
Wirkung der Predigten des „Torello
von Sankt Peter“ denen des
„Abraham a Sancta Clara“
wahrscheinlich irgendwie ähnlich
war.

Unabhängig vom Stil, den jedenfalls
niemand nachahmen konnte,
zeichnete sich seine Predigt – und
das gilt in gleicher Weise für die
Homilien wie für die Betrachtungen:



diesbezüglich gab es da kaum einen
Unterschied – durch ihre Dichte aus.
Er argumentierte geradlinig, aber die
Entfaltung der Ideen, die man trotz
aller Theatralik immer gut
mitverfolgen konnte, war äußerst
originell. Er behandelte Themen, die
sich vom Ablauf des liturgischen
Jahres her anboten bzw. von den
Zeitereignissen oder der Verfasstheit
des jeweiligen Auditoriums gefordert
waren, verstand es aber, die
verschiedenen Facetten des
christlichen Lebens mit
Anspielungen auf konkrete
Vorkommnisse zu würzen und sie
aus ungewohnten Perspektiven zu
betrachten. So ließ er die
unveränderliche Lehre gleichsam in
neuer Aktualität erstrahlen und
förderte ihre Tiefendimension ans
Licht.

Die Reihe von Betrachtungen, die in
dem Büchlein, das der Leser in
Händen hält, zusammengefasst



wurden, bestätigt das Gesagte. Die
Art, wie Don Juan Bautista die
traditionelle Askese darlegt – man
findet kontinuierlich Anspielungen
auf den Geist des Opus Dei –, ist
oftmals überraschend. Er liebt das
Paradoxon. Das einzig Wichtige sind
die kleinen Dinge; der Wein der
Hochzeit von Kana, für den wir uns
fast schämen – wieso setzt der
Erlöser seine göttliche Macht nicht
für etwas wirklich Wertvolles ein? –,
lässt uns begreifen, wie sehr Gott
Mensch geworden ist; das Lachen
und Weinen des Kindes in der Krippe
erlöst uns bereits; die beste
Lauterkeit der Absicht ist die
Absichtslosigkeit … Auf tausenderlei
Weisen bringt er seine Hörer zum
Nachdenken und erschließt ihnen
das staunenswerte Mysterium eines
Gottes, der unser Fleisch
angenommen hat, um uns das Heil
zu bringen.



Noch eine Bemerkung zur Sprache.
Die Betrachtungen von „Er hat uns
zuerst geliebt” sind natürlich auf
Deutsch gehalten worden. Trotz
seines starken katalanischen Akzents
beherrschte Torelló die Sprache so
gut, dass er sogar deutsche Gedichte
verfasste. Wenn er etwas publizieren
wollte, war die Erstellung des
Manuskripts für die Druckerei
während einer Reihe von Jahren
meine Aufgabe. Ich schrieb mit der
Schreibmaschine, was er auf den
erwähnten Zetteln redigiert hatte,
auf denen die Abwärtsbewegung des
Federstrichs bisweilen erkennen ließ,
dass der Verfasser (der nie am
Schreibtisch arbeitete, sondern
immer im Fauteuil) für einen
Augenblick eingenickt war. Es war
nicht ganz leicht, die (im übrigen
sehr schöne) Schrift zu entziffern.
Wenn am Ende alles fertig war, wies
ich ihn auf die Stellen hin, bei denen
ich mir nicht ganz sicher war, zumal
seine poetische Ausdrucksweise sich



nicht selten von den Regeln
entfernte, die Goethe, Hölderlin oder
Nestroy angewandt hätten (letzterer
ein Wiener Komödiant des 19.
Jahrhundert, den er besonders
schätzte). Auch wenn im Deutschen
die Neuschöpfung von Worten durch
einfache Zusammensetzung von
Elementen, die normalerweise nicht
nebeneinander stehen, durchaus
erlaubt ist, waren seine Erfindungen
manchmal so schrullig (“torellisch”,
sagten wir im Spaß), dass man sie
„eindeutschen“ bzw. unter Wahrung
der Intentionen des Autors
wenigstens der Diktion Nestroys
anpassen musste. Normalerweise
akzeptierte er meine Vorschläge, und
wir hatten viel zu lachen. Diese
literarische Symbiose hat angehalten,
solange wir am selben Ort wohnten,
und auch später habe ich ihm oft bei
der Durchsicht der Druckfahnen für
verschiedene Publikationen helfen
dürfen.



Die Freunde und Verehrer des Don
Juan Bautista hätten gern gesehen,
dass er mehr veröffentlichte. Seine
Zettelkästen enthielten – und
enthalten – ausgesprochene Schätze.
In seinen letzten Lebensjahren ist es
gelungen, einige davon (wie die
Betrachtungen des vorliegenden
Bändchens) aus der Versenkung
hervorzuholen. Auch wenn ihn die
Sache nicht sonderlich begeisterte,
war er zur Mitarbeit bereit, erklärte
aber, dass eine der Schwierigkeiten,
um seine Schriften in Buchform
herauszubringen, darin bestand,
dass er immer „viele Ideen von
anderen Autoren gestohlen” hatte.
Da es um mündlichen Vortrag und
nicht um schriftliche
Veröffentlichung ging, hatte er sie
nicht immer zitiert, oft erinnerte er
sich nicht mehr, welchen Werken sie
entstammten, und in den meisten
Fällen hatten sie darüber hinaus in
seinem Denken tiefgreifende
Umformungen erfahren.



Intellektuelle Redlichkeit verbot ihm,
diese Quellen zu verschweigen. Eine
seiner Erfahrungen war: „Die
Inspiration kommt fast immer von
außen“. Bei der Lektüre von Autoren,
die manchmal dem christlichen
Glauben fern standen oder der
Spiritualität des Opus Dei eher fremd
waren – Philosophen, Psychiater,
Dichter –, erschloss sich ihm oft die
unvergängliche Wahrheit aus einem
neuen Gesichtswinkel und
befruchtete sein Gebet und seine
Predigt, die sich immer treu an den
Sinn der Kirche und an den Geist
hielt, den er vom heiligen Josefmaria
empfangen hatte. Er war ein Priester,
der sein Priestertum liebte; er besaß
außerordentliche Gaben und war mit
Herz und Verstand katholisch:
zutiefst überzeugt von der
Universalität der Erlösung durch
Jesus Christus, die alle
Errungenschaften des menschlichen
Geistes zu heilen und zu erheben
imstande ist.



Ernst Burkhart, Rom

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/in-memoriam-johannes-b-
torello/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/in-memoriam-johannes-b-torello/
https://opusdei.org/de/article/in-memoriam-johannes-b-torello/
https://opusdei.org/de/article/in-memoriam-johannes-b-torello/

	In Memoriam Johannes B. Torelló

