
opusdei.org

Im Geist und in der
Wahrheit: Die
Einheit des Lebens
erreichen (I)

Die Lebenseinheit ist einer der
wesentlichen Züge im Geist des
Opus Dei. In diesem und in
einem weiteren Artikel wird
erläutert, wie sie in unserem
Alltag Gestalt annehmen kann.

21.04.2017

Gott wünscht sich Anbeter „im Geist
und in der Wahrheit“ (Joh 4, 24), sagt
Jesus der Samariterin im Gespräch



am Jakobsbrunnen. Die gesamte
Existenz des Christen ist dazu
gerufen, Gott anzubeten (Joh 4, 23),
so dass es keine Lebensräume gibt, in
die sein Licht nicht eindringen kann.
Das ist der wahre, angemessene
Gottesdienst (vgl. Röm 12, 1), durch
den wir lebendige Tempel Gottes
werden, lebendige Steine seines
Hauses (vgl. 1 Petr 2, 5).

„Lass dein Herz zu einem Altar
werden“[i], sagt der hl. Petrus
Chrysologus. Um Altar zu sein,
genügt es nicht, etwas zu geben, man
muss sich selbst schenken. Alles in
unserem Leben muss rein werden
und sich ganz tief vereinigen mit der
Gott wahrhaft wohlgefälligen
Opfergabe Christi. So wird unser
Leben nach und nach zu einer
Einheit, es schließt sich die Kluft,
welche die Sünde zwischen Glauben
und Leben aufreißt. Dann werden
wir nicht mutlos angesichts der
Schwierigkeiten, sondern entdecken



die wunderbare Wirklichkeit, dass
da, wo wir sind, alles zu unserem
Besten beiträgt, wenn wir unsere
Zuflucht in der ewigen Liebe des
Dreifaltigen Gottes finden, dessen
Gegenwart unser ganzes Leben
erhellt.

„Das Auge gibt dem Körper Licht.
Wenn dein Auge gesund ist, dann
wird dein ganzer Körper hell
sein“ (Mt 6, 22). Wenn unsere
Absichten lauter sind, auf Gott und
das Wohl der anderen ausgerichtet,
dann werden alle unsere
Handlungen gut sein, in „einer
schlichten und kraftvollen Einheit
des Lebens“[ii], denn „alles kann und
muss uns zu Gott führen“[iii].
Trotzdem können wir diese Wahrheit
manchmal vergessen. Deshalb ist es
das Ziel der geistlichen Bildung, die
das Werk seinen Mitgliedern gibt,
dass jeder dank dieser Hilfe zur
Einheit des Lebens findet, die ein
wesentlicher Zug im Geist des Opus



Dei ist. Diese Einheit festigt unsere
Identität als Kinder Gottes in Christus
durch die Kraft des Heiligen Geistes,
der alles durch die Liebe belebt und
uns in unserer täglichen Arbeit zur
Heiligkeit und zum Apostolat führt.

Die Lebenseinheit Jesu

„Der Nerv der Einheit des Lebens ist
die Gegenwart Gottes, unseres
Vaters“[iv], und im Heiligen Geist ist
sie „Teilhabe an der höchsten Einheit
des Göttlichen und Menschlichen,
das in der Menschwerdung des
Sohnes Gottes verwirklicht ist“[v].
Christus ist „Ursprung der Einheit
und des Friedens“[vi]: Er ist immer
vereint mit seinem Vater und bittet
ihn, dass er uns in der Wahrheit
heilige (vgl. Joh 13, 17). Seine Speise,
die ihm Leben gibt, ist es, den Willen
des Vaters zu erfüllen (vgl. Joh 4, 34).
Alles ist auf diese Sendung hin
orientiert, vom Augenblick der
Menschwerdung an (vgl.Hebr 10, 5-7)



bis zu seinem Gang hinauf nach
Jerusalem, als er seinen Jüngern in
der Eile der Liebe vorausgeht (vgl.Lk
19, 28). Seine Wunder bürgen für
seine Worte, und die Menge
kommentiert ohne Umschweife: „Er
hat alles gut gemacht“ (Mk 7, 37).

Der hl. Josefmaria sah in dieser
Begeisterung der Leute – „bene omnia
fecit“ – nicht nur die Wunder, die so
viele Menschen bestaunen, sondern
die Tatsache, dass Christus „alles gut
gemacht hat, alles vollendet“[vii]. Er
tat nur Gutes, in ihm bilden Sein und
Sendung eine vollkommene Einheit.
„Man kann das Gott-Mensch-Sein
Christi von seinem Werk als Erlöser
nicht trennen. Das Wort wurde
Fleisch und kam in die Welt, ut
omnes homines salvi fiant(1Tim 2,
4).“[viii] Deshalb passen auf Jesus
hervorragend jene Worte Jesajas, die
er selbst in der Synagoge zu
Kafarnaum aussprach: „Der Geist des
Herrn ruht auf mir; denn der Herr



hat mich gesalbt. Er hat mich
gesandt, damit ich den Armen eine
gute Nachricht bringe…“ (Lk 4, 18;
vgl. Jes 61, 1). Jesus ist vollkommener
Gott und vollkommener Mensch, er
verwirklicht in seinem irdischen
Leben eine umfassende
Lebenseinheit und „macht eben in
der Offenbarung des Geheimnisses
des Vaters und seiner Liebe dem
Menschen den Menschen selbst voll
kund und erschließt ihm seine
höchste Berufung“[ix]. Er lässt jeden
Einzelnen entdecken, dass er gerufen
ist, sich mit Gott zu versöhnen und
voller Freude zu Gott zu führen, was
Gott ihm in der Welt anvertraut hat
(vgl. 2Kor 5, 18-19).

Die Spaltung zwischen Glauben
und täglichem Leben

Selbst wenn sie in der Person Christi
für immer vollzogen ist, so befindet
sich diese persönliche und
gemeinschaftliche Versöhnung doch



noch auf dem Weg zu ihrer Fülle, hin
zum Herrn. Wie zu Zeiten des II.
Vatikanischen Konzils „gehört bei
vielen diese Spaltung zwischen dem
Glauben, den man bekennt, und dem
täglichen Leben zu den schweren
Verirrungen unserer Zeit. Dieses
Ärgernis haben schon die Propheten
im Alten Bund heftig angegriffen,
und noch viel strenger hat es Jesus
Christus selbst im Neuen Bund mit
schweren Strafen bedroht. ‚Niemand
kann zwei Herren dienen; er wird
entweder den einen hassen und den
anderen lieben, oder er wird zu dem
einen halten und den andern
verachten’ (Mt 6, 24)“[x].

Die fehlende Kohärenz im Leben
vieler Menschen, ob gläubig oder
nicht, bewirkt einen Mangel an
innerem Gleichgewicht und Frieden.
Das ist nicht überraschend, denn „zu
übersehen, dass der Mensch eine
verwundete, zum Bösen geneigte
Natur hat, führt zu schlimmen



Irrtümern im Bereich der Erziehung,
der Politik, des
gesellschaftlichen Handelns und der
Sittlichkeit“[xi]. Die Einheit des
Lebens ist für alle wichtig, ganz
besonders für die Laien, wie der hl.
Johannes Paul II lehrt: Alles muss
Gelegenheit sein, sich mit Gott zu
vereinigen und den anderen zu
dienen[xii]. Die berufliche Arbeit
eines Christen muss mit seinem
Glauben übereinstimmen.
„Konfessionslosigkeit. Neutralität.
Alte Mythen, die sich immer neu
aufputzen wollen. Hast du schon
einmal darüber nachgedacht, wie
absurd es ist, dass man aufhört,
katholisch zu sein, wenn man in der
Universität, der Berufsorganisation,
der wissenschaftlichen Tagung, dem
Parlament auftritt, so, als gäbe man
seinen Hut an der Garderobe
ab?“[xiii] Diese Worte sind höchst
aktuell: Gott lässt sich nicht in die
Ecke stellen von einem Laizismus,
der sich zur Religion ohne Gott

https://www.vatican.va/archive/DEU0035/N1.HTM
https://www.vatican.va/archive/DEU0035/1/J0.HTM
https://www.vatican.va/archive/DEU0035/1/HS.HTM


erklärt hat. Papst Franziskus lädt ein:
„Wir müssen die Stadt von einer
kontemplativen Sicht her, das heißt
mit einem Blick des Glaubens
erkennen, der jenen Gott entdeckt,
der in ihren Häusern, auf ihren
Straßen und auf ihren Plätzen
wohnt. Die Gegenwart Gottes
begleitet die aufrichtige Suche, die
Einzelne und Gruppen vollziehen,
um Halt und Sinn für ihr Leben zu
finden. Er lebt unter den Bürgern
und fördert die Solidarität, die
Brüderlichkeit und das Verlangen
nach dem Guten, nach Wahrheit und
Gerechtigkeit. Diese Gegenwart muss
nicht hergestellt, sondern entdeckt,
enthüllt werden. Gott verbirgt sich
nicht vor denen, die ihn mit
ehrlichem Herzen suchen.“[xiv]

Froh auch in der Verfolgung

In der Taufe mit dem Kreuz
bezeichnet, sind die Christen schon
immer verfolgt worden. „Das ganze



Leben Christi wird unter dem
Zeichen der Verfolgung stehen. Seine
Jünger teilen dieses Los (vgl.Joh 15,
20).“[xv] Angesichts der Aussicht auf
Vertreibung verlor der hl. Johannes
Chrysostomus, der große Prediger
des Ostens, nicht das Vertrauen:
„Viele Wellen bedrohen uns und ein
großer Sturm; dennoch fürchten wir
nicht unterzugehen, weil wir auf
Felsgrund stehen. Auch wenn das
Meer losbricht, wird es diesen Felsen
nicht zerstören. Auch wenn die
Wellen sich erheben, vermögen sie
nichts gegen das Schiff Jesu. Sagt mir,
was sollten wir fürchten? Für mich
ist Christus Leben und das Sterben
Gewinn. Verbannung? Der Herr ist
das Land und was es erfüllt. Verlust
der Habe? Nichts haben wir auf die
Welt mitgebracht, und so können wir
auch nichts von hier mitnehmen. Ich
lache über alles, was man fürchten
kann in dieser Welt und über ihre
Güter. Ich fürchte den Tod nicht,
noch sehne ich mich nach Reichtum.



Leben will ich nur, um euch zu
dienen. Deshalb spreche ich zu euch
über das, was jetzt geschieht und
ermahne euch zu Liebe und
Vertrauen.“[xvi]

Die Schwierigkeiten, die die
Ereignisse der Welt bereiten, dürfen
uns nicht entmutigen. Der hl.
Augustinus, Zeitgenosse von
Chrysostomus, empfahl, froh zu sein
anstatt zu klagen: „Warum meinst
du, dass die vergangenen Zeiten
besser gewesen seien als die heutige?
Vom ersten Adam an bis zum
heutigen ist dies unser Los: Arbeit
und Schweiß, Dornen und Disteln. Ist
eine Sintflut gegen uns
losgebrochen? Haben wir schwierige
Zeiten erlebt mit Hungersnot und
Krieg? Die Geschichte berichtet uns
davon, damit wir aufhören, uns in
unserer Zeit gegen Gott aufzulehnen.
Was für schreckliche Zeiten hat es
gegeben! Zittern wir nicht, wenn wir
nur davon hören oder lesen? Also



haben wir doch mehr Gründe, uns
über das Leben zu freuen, als uns zu
beklagen.“[xvii]

Es gibt Kriege, Epidemien, neue
Formen der Armut und
Verfolgungen, angefangen von ganz
brutalen, die Fundamentalisten im
Namen ihrer Religion verüben, bis
hin zu versteckteren Formen, oft
laizistischen Charakters, die leicht
fundamentalistisch werden können.
Man braucht nur an die Ablehnung
der Einsprüche aus
Gewissensgründen in verschiedenen
europäischen Ländern zu denken…
Dennoch ist das Vertrauen auf Gott
stärker als alle Schwierigkeiten, eine
Hoffnung, die aus der Liebe stammt
und deshalb nie in die Irre führt (vgl.
Röm 5, 5). Wir sind gerufen, Gott in
der Tiefe unseres Seins zu
verherrlichen, im Herzen, wo er alles
eins werden lässt, ausgehend von der
göttlichen Herrlichkeit, die die Liebe
ist und eine ungeheure Kraft. Sie



lässt uns Zeugnis ablegen von der
Hoffnung, die uns beseelt (vgl. 1 Petr
3, 15), denn Christus lebt in uns.

Omnia in bonum

Sechzehnhundert Jahre nach
Chrysostomus und Augustinus
schrieb der hl. Josefmaria voller
Begeisterung: „In eurem Herzen
müsst ihr immer diesen Schrei
hören, der tief in meiner Seele
ertönt: Omnia in bonum! Alles
gereicht zum Guten! Der hl. Paulus
übermittelt uns diese Lehre von
Gelassenheit, Freude, Frieden und
Gotteskindschaft, weil der Herr uns
wie ein Vater liebt. Er ist unendlich
weise und allmächtig: Omnia in
bonum (vgl.Röm 8, 28).“[xviii] Don
Alvaro kommentierte dazu: „Als der
Vater diese Instruktion 1941 schrieb,
hatte die große Tragödie des
Spanischen Bürgerkriegs begonnen,
der Weltkrieg war in vollem Gange.
Die gesamte Situation war



apokalyptisch, und in der Kirche gab
es wegen des Verhaltens auf beiden
Seiten große Risse, enorme Wunden.
Spanien, das nach dem Krieg blutete
und zerstört war, stand in der
Gefahr, in den noch viel größeren
Krieg verwickelt zu werden. Der
Vater dachte daran, dass er
möglicherweise wieder allein wäre –
wie während des Spanischen Krieges
–, in dem alle seine Söhne an
verschiedenen Fronten oder
gefangen waren.“[xix]

Den Ort und die Zeit zu lieben, in die
wir von Gott gestellt sind, gehört zu
unserem kohärenten Lebensstil. Es
begeistert uns, arbeiten und so
manches in der Welt verbessern zu
können und dabei den Kopf im
Himmel zu haben. Hier und heute
verwirklichen sich Schöpfung und
Erlösung auf dynamische Weise,
wenn wir uns mit Elan einsetzen, um
unsere Welt zu kennen und zu
verstehen und sie mit



Schaffensfreude zu lieben wie der hl.
Josefmaria. Er mahnte uns, nicht
„Tagträumen“[xx] nachzuhängen
und jede Form von „Wenn-doch-
Mystik“[xxi] zu fliehen. In unserem
Umfeld zeigen wir uns so, wie wir
sind: „Als normale Bürger, die wir
sind, übernehmen wir unsere
persönliche Verantwortung in
Familie, Beruf, Gesellschaft und
Politik. Wir täuschen nichts vor;
denn unsere Art zu leben hat nichts
mit Taktik zu tun. Im Gegenteil, sie
ist natürlich und aufrichtig, sie ist
Beweis für unser Leben und unsere
Berufung. Denn wir sind Leute der
Straße.“[xxii]

Gott hat uns in diese Welt gestellt

Wir erleben heute schlimme
Ereignisse, die von der Aktivität des
Teufels in der Welt zeugen. Auch
wenn „jede geschichtliche Epoche
schwierige Zeiten kennt –
kommentiert der Papst –, so sind



doch in den letzten vierhundert
Jahren die fundamentalen
Sicherheiten des menschlichen
Lebens nicht so stark erschüttert
worden wie in unserer Epoche (…).
Es handelt sich um eine
Veränderung, die sich auf die Art
bezieht, wie die Menschheit in der
Welt lebt“[xxiii]. Auch der hl.
Josefmaria sprach mit Blick auf die
aktuelle Zeit die prophetischen
Worte: „Es erhebt sich ein lautes non
serviam (Jer 2, 20) im Leben
Einzelner, in Familien, im
Arbeitsleben wie in der
Öffentlichkeit. Die drei Begierden
(vgl. 1 Joh 2, 16) sind wie drei riesige
Mächte, die einen beeindruckenden
Taumel des Geschöpfs in Unreinheit,
Gier nach Besitz und eitlem Stolz auf
seine eigenen Kräfte entfesselt
haben. Eine ganze Zivilisation
schwankt, kraftlos, ohne moralischen
Rückhalt.“[xxiv]



Die Liebe zu dieser Welt macht uns
nicht blind für das, was nicht gut ist
und der Veränderung und Heilung
bedarf. Wir müssen die Wirklichkeit
so akzeptieren, wie sie ist, mit Licht
und Schatten. Das erfordert, aktiv
präsent zu sein, die Probleme zu
kennen, zu lesen, zuzuhören,
Umgang mit vielen Menschen zu
haben. Um Gott zu lieben, haben wir
nichts Besseres zur Verfügung als die
Welt, in der zu leben er uns gerufen
hat, voller Vertrauen auf das Gebet,
das der Sohn an den Vater gerichtet
hat: „Ich bitte nicht, dass du sie aus
der Welt nimmst, sondern dass du sie
vor dem Bösen bewahrst (Joh 17,
15).“

Da wir die Welt lieben, die uns – so
wie sie ist – hilft, heilig zu werden
und mit anderen in Freundschaft zu
leben, wenden wir uns an Jesus, um
sie verbessern und verwandeln zu
können, und wir kehren auch selbst
Tag für Tag um. Maria war bei Jesus,



als er im gewöhnlichen Alltag in
Nazareth heranwuchs, und half ihm
dabei. Jetzt, als unsere Mutter, steht
sie auch uns bei, damit Jesus in
unserem Alltag immer präsenter ist.
Sie hilft uns, alle Ereignisse in
unserem Herzen zu erwägen (vgl. Lk
2, 51) und uns der Gegenwart des
Herrn bewusst zu werden, der uns
Tag für Tag ruft. „Ich wiederhole es,
meine Kinder: Wir sind Leute der
Straße. Wir arbeiten in zeitlichen
Dingen, weil das unsere Aufgabe ist.
Das ist der Ort, an dem wir Jesus
Christus begegnen, der Ort, an den
unsere Berufung uns gestellt
hat.“[xxv] Dort leuchtet aus unserem
Inneren das Licht auf, das die ewige
Güte des Herrn widerspiegelt. Und
mit diesem Licht macht Gott die Welt
heller.

Guillaume Derville



[i] Hl. Petrus Chrysologus, Predigt
108: PL 52, 499-500

[ii]Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
10; vgl. Thomas von Aquin, Sup. Ev.
Matt. (Mt 6, 22)

[iii] Ebd.

[iv] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 11

[v] I. de Celaya, „Unidad de vida“, in: 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo – Instituto Historico San
Josemaria Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1222

[vi] 2. Vatikan. Konzil, dogm. Konst. 
Lumen Gentium (21.11.1964), 9

[vii] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 16

[viii] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 106



[ix] II. Vatikan.Konzil, past. Konst. 
Gaudium et spes (7.12.1965), 22

[x] Ebd., 43

[xi] Katechismus der Katholischen
Kirche, 407

[xii] Vgl. Hl. Joh. Paul II.,
Nachsynodal. Apost. Schreiben 
Christifideles laici (30.12.88)

[xiii] Hl. Josefmaria, Der Weg, 353

[xiv] Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Evangelii gaudium (24.
11.2013), 71

[xv] Katechismus der Katholischen
Kirche, 530

[xvi] Hl. Johannes Chrysostomos,
Homilie, 1-3: PG 52, 427-430

[xvii] Hl. Augustinus, Predigt Caillau-
Saint Yves 2, 92: PLS 2, 441-442, zit in:
Stundenbuch, Lesung vom Mittwoch



der 20. Woche im Jahreskreis

[xviii] Hl. Josefmaria, Instruktion,
08.12.1941, 34

[xix] Sel. Alvaro del Portillo, Fußnote
48 derInstruktion, 08.12.1941, 34

[xx] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, 8

[xxi] Hl. Josefmaria, Gespräche, 88

[xxii] Hl. Josefmaria, Brief 19.03.1954,
27

[xxiii] Papst Franziskus, Ansprache,
22.03.2013

[xxiv] Hl. Josefmaria, Brief
14.02.1974, 10

[xxv] Hl. Josefmaria, Brief 19.03.1954,
29



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/im-geist-und-in-der-wahrheit-

die-einheit-des-leben/ (13.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/im-geist-und-in-der-wahrheit-die-einheit-des-leben/
https://opusdei.org/de/article/im-geist-und-in-der-wahrheit-die-einheit-des-leben/
https://opusdei.org/de/article/im-geist-und-in-der-wahrheit-die-einheit-des-leben/

	Im Geist und in der Wahrheit: Die Einheit des Lebens erreichen (I)

