
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (VI):
Eine machtvolle
Sprache

Gott spricht leise, aber ständig,
in der Heiligen Schrift – vor
allem in den Evangelien – und
auch in unserem Inneren.

05.10.2020

Gott spricht zu uns. Dauernd. Er
spricht mit Worten und auch durch
seine Werke. Seine Sprache ist viel
reicher als unsere. Sie ist fähig,
verborgene Quellen in unserem



Inneren zu wecken. Dazu bedient er
sich bestimmter Ereignisse oder der
Menschen unserer Umgebung.

Gott spricht in der Heiligen Schrift, in
der Liturgie, durch das Lehramt der
Kirche… Und da er immer voller
Liebe auf uns schaut, sucht er das
Gespräch mit uns in jedem Ereignis,
indem er uns wiederholt ruft, heilig
zu werden. Um diese geheimnisvolle
Sprache Gottes hören zu können,
beginnen wir unser Gebet immer mit
einem Glaubensakt.

Von innen…

Gott spricht, indem er in unserem
Inneren wirkt: in unserem Verstand
mit seinen Inspirationen, in unserem
Fühlen durch Affekte, in unserem
Willen mit Vorsätzen. Daher können
wir unser Gebet beenden, wie es uns
der heilige Josefmaria lehrte: „Ich
danke dir, mein Gott, für die guten
Vorsätze, Regungen und



Eingebungen, die du mir in dieser
Zeit des Gebetes geschenkt hast“.

Aber wenn wir darüber nachdenken,
kann uns ein Zweifel beschleichen:
„Woher soll ich wissen, dass er es ist,
der gesprochen hat? Woher soll ich
wissen, dass diese Vorsätze,
Regungen und Eingebungen nicht
einfach meine Einfälle, Wünsche und
Gefühle sind?“ Die Antwort darauf ist
nicht so leicht zu geben. Beten ist
eine Kunst, die man im Laufe der Zeit
erlernt, mit der Hilfe der geistlichen
Leitung. Was wir aber sagen können,
ist, dass alles von Gott kommt, was
uns dazu führt, ihn und die anderen
mehr zu lieben, seinen Willen zu
erfüllen, selbst wenn es Opfer und
Großzügigkeit erfordert. Viele Leute,
die gewohnt sind zu beten, können
sagen: „In meinem Gebet denke ich
an das Gleiche, woran ich auch im
Laufe des Tages denke, aber mit
einem Unterschied: Am Ende sage
ich immer in meinem Herzen: Nicht



mein Wille geschehe, sondern der
Deine. Das sage ich nur dann.“

Gott spricht häufig direkt zum
Herzen, dessen Sprache er wie
niemand sonst kennt. Er sät
Wünsche tief in unser Herz hinein.
Daher kann man Gott hören, wenn
man im eigenen Herzen sucht und
den Mut hat, ihm unsere Sehnsüchte
zu offenbaren mit der Absicht zu
erkennen, was uns dazu führt,
seinem Willen zu folgen. Was
wünsche ich wirklich? Warum?
Woher kommen diese Regungen und
wohin führen sie mich? Täusche ich
mich selbst, weil ich sie ignoriere
und tue, als wären sie nicht da?
Angesichts solcher Fragen, die
normal sind für jemanden, der ein
inneres Leben führen möchte,
empfiehlt Papst Franziskus: „Um sich
nicht zu täuschen, muss man die
Perspektive ändern und sich fragen:
Kenne ich mich selbst über den
Schein und meine Empfindungen



hinaus? Weiß ich, was meinem
Herzen Freude bereitet oder was es
traurig stimmt?“[1]

Außer zum Herzen und zur Vernunft
zu sprechen, spricht Gott auch durch
unsere inneren Sinne: durch unseren
Verstand, indem er Vorstellungen
oder Bilder aufruft, durch unser
Gedächtnis, indem er Erinnerungen
weckt oder Worte eingibt, die
Antworten sein können auf unser
Gebet oder Hinweise zu unseren
Wünschen. So war es beispielsweise
am 8. September 1931 beim heiligen
Josefmaria. Er betete etwas lustlos –
wie er selbst sagte – in der Kirche des
Patronato de Enfermos. Seine
Vorstellungskraft war unruhig, „als
ich bemerkte, dass ich, ohne es zu
wollen, lateinische Worte
wiederholte, die mir nie aufgefallen
waren und die zu behalten es keinen
Grund gab. Selbst jetzt muss ich sie
vom Blatt ablesen, um mich daran zu
erinnern. Ich habe immer Papier in



der Tasche, um zu notieren, was Gott
möchte (…) (instinktiv notierte ich in
der Kirche den Satz, ohne ihm
Bedeutung beizumessen). So heißen
die Worte der Schrift, die ich auf den
Lippen hatte: „et fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti,
firmans regnum tuum in aeternum“.
Ich wiederholte den Satz langsam
und dachte über seinen Sinn nach.
Und dann, gestern Nachmittag, als
ich die Worte erneut las (ich
wiederhole: Es war, als wollte Gott
mir bestätigen, dass es seine Worte
waren), da begriff ich, dass Jesus
Christus mir zu verstehen gab, euch
zum Trost, dass‚ das Werk Gottes
überall bei ihm sein und das Reich
Christi für immer verkünden
wird“[2].

Gott kann auch die Notizen nutzen,
die wir uns bei Besinnungstagen
oder in einem anderen Moment
gemacht haben, wenn wir sie im
Gebet erneut lesen und ihren Sinn zu



erfassen suchen. Dabei können wir
möglicherweise einen roten Faden
entdecken oder wiederholte
Gedanken, die uns Anstoß werden
können zu verstehen, was Gott uns
sagen möchte.

Ein ständiges Flüstern

Bisweilen spricht Gott deutlich und
mit übernatürlichen Mitteln, aber
nicht immer ist es so. Gewöhnlich
spricht er leise, und deshalb nehmen
wir manchmal die kleinen
Geschenke nicht wahr, Vorsätze,
Regungen und Eingebungen, die er
uns in einem einfachen Gebet
schenkt. Es kann uns so gehen wie
dem syrischen General Amán, der,
als der Prophet Elisäus ihn
ermunterte, sich siebenmal im Fluss
zu baden, um vom Aussatz geheilt zu
werden, sich mit den Worten
beklagte: „Ich dachte, er würde zu
mir herauskommen, den Namen des
Herrn, seines Gottes anrufen, seine



Hand über die kranke Stelle bewegen
und mich so vom Aussatz heilen“ (2
Kön 5, 11). Amán wandte sich dem
Gott Israels zu, erwartete aber etwas
Aufsehenerregendes, sogar Lautes.
Zum Glück brachten ihn seine Diener
zur Einsicht: „Wenn der Prophet
etwas Schweres von dir verlangt
hätte, hättest du es dann nicht getan?
Wieviel mehr jetzt, da er dir nur
gesagt hat: ‚Wasch dich und du wirst
rein‘“ (2 Kö 5, 13). Der General folgte
dem scheinbar gewöhnlichen Rat
und kam so in Berührung mit der
erlösenden Macht Gottes. Im Gebet
sollten wir wertschätzen, was wir
schon wussten: die Eingebungen des
Heiligen Geistes, die kleinen
Regungen und die einfachen
Vorsätze, anstatt sie für
bedeutungslos zu halten; denn all das
kann von Gott kommen.

Auf eine Frage mit Bezug auf das
Gebet gab Kardinal Ratzinger
folgende Antwort: „Normalerweise



spricht Gott nicht besonders laut,
aber er spricht immer wieder. Ob
wir ihn hören, hängt davon ab, ob
Empfänger und Sender auf einer
Wellenlänge sind. Heutzutage gibt es
aufgrund unseres Lebensstils viele
Interferenzen zwischen beiden und
es ist besonders schwierig, auf eine
gemeinsame Wellenlänge zu
kommen… Es ist klar, dass Gott nicht
sehr laut spricht; aber im Laufe
unseres Lebens spricht er zu uns
durch Zeichen und bedient sich der
Begegnungen mit anderen
Menschen. Es genügt, ein wenig
aufmerksam zu sein und nicht
zuzulassen, dass die äußeren Dinge
uns vollständig absorbieren.“[3]

Die Fähigkeit, aufmerksam zu sein,
hat viel mit der inneren Sammlung
zu tun – manchmal auch mit der
äußeren – wir sollten uns darin
einüben. Um Gott wahrnehmen zu



können, müssen wir für Augenblicke
sorgen, in denen wir der Unruhe des
Alltags entfliehen und die Ruhe der
Einsamkeit mit Ihm genießen
können. Wir brauchen die Stille.

Gewiss ist, dass Gott auf tausenderlei
Weisen zu uns spricht. Es kann
allerdings geschehen, dass wir uns so
sehr an seine Gaben gewöhnt haben,
dass wir nicht merken, dass wir
reagieren wie die Zeitgenossen Jesu:
„Ist das nicht der Sohn des
Zimmermanns? Heißt nicht seine
Mutter Maria und sind nicht Jakobus,
Josef, Simon und Judas seine Brüder?
Leben nicht auch alle seine
Schwestern unter uns?“ (Mt 13,
55-56) Wir müssen den Heiligen Geist
bitten, er möge unsere Pupillen
weiten, unsere Ohren öffnen, unser
Herz reinigen und uns im Inneren
erleuchten, damit wir fähig werden,
sein ständiges Flüstern zu hören,
dieses unaufhörliche Säuseln in
unserem Inneren.



Gott hat schon zu uns gesprochen

Jesus antwortet den Jüngern
Johannes des Täufers, indem er seine
Zeichen aufzählt: „Blinde sehen
wieder und Lahme gehen; Aussätzige
werden rein und Taube hören; Tote
stehen auf und Armen wird das
Evangelium verkündet“ (Mt 11, 5).
Damit gibt er die Erfüllung der alten
Prophezeiungen der Heiligen Schrift
über den Messias zu erkennen. Gott
hat gesprochen und er spricht zu
jedem von uns durch die Heilige
Schrift: „In der Heiligen Schrift
begegnet der himmlische Vater
liebevoll seinen Kindern und spricht
mit ihnen“[4]. Deshalb soll „das
Gebet die Lesung der Heiligen Schrift
begleiten, damit sie zu einem
Gespräch zwischen Gott und Mensch
werde; denn ‚Ihn reden wir an, wenn
wir beten; Ihn hören wir, wenn wir
die göttlichen Aussagen lesen‘ (Hl.
Ambrosius, Off. 1, 88)“[5]. Die Worte
der Bibel sind nicht nur von Gott



inspiriert, sondern sie lenken auch
auf ihn hin.

Insbesondere hören wir Gott in den
Evangelien, die die Worte und Taten
unseres Herrn Jesus Christus
enthalten. So sagte es der Verfasser
des Hebräerbriefes: „Vielfältig und
auf vielerlei Weise hat Gott einst zu
den Vätern gesprochen durch die
Propheten; am Ende dieser Tage hat
er zu uns gesprochen durch den
Sohn“ (Hebr 1, 1-2). Der heilige
Augustinus sah im Evangelium „den
Mund Christi, der im Himmel ist,
aber nicht aufhört, auf Erden zu
sprechen“[6]. Daher lebt unser Gebet
von der Betrachtung des
Evangeliums. Wenn wir es lesen,
betrachten, erneut lesen, es uns
einprägen und seine Worte immer
wieder bedenken, dann spricht Gott
zu unserem Herzen.

Der heilige Josefmaria folgte der
Tradition der Kirche und empfahl



oftmals, Gott bei der Betrachtung des
Evangeliums zuzuhören: „Ich rate dir
für dein Gebet, dass du dich in die
Berichte des Evangeliums so
hineinversetzt, als ob du ein weiterer
Teilnehmer wärst. Zuerst stellst du
dir das Geschehen vor, das du
gesammelt betrachten möchtest.
Dann wird dein Geist tätig, und du
bedenkst einen bestimmten Zug im
Leben des Meisters: Sein liebendes
Herz, seine Demut, seine Reinheit,
die Art, wie er den Willen des Vaters
erfüllt. Erzähle ihm, wie es bei dir in
solchen Fällen ist, was dich im
Augenblick bewegt, was in dir
vorgeht. Bleib aufmerksam, denn
vielleicht will er dich auf etwas
hinweisen; und so regen sich
Eingebungen, du entdeckst manches
und hörst den einen oder anderen
Tadel“[7]. Unsere Bemühungen sind
ganz konkret: Du stellst dir die Szene
vor, versetzt dich hinein, schaust auf
einen Zug des Herrn, erzählst ihm,
was in dir vorgeht… Darauf folgt



möglicherweise die Antwort des
Herrn: Er weist auf dies oder jenes
hin, weckt Regungen in deiner Seele,
macht dir etwas bewusst. So entsteht
das Zwiegespräch mit ihm.

Bei anderer Gelegenheit ermunterte
uns der heilige Josefmaria wieder,
den Herrn zu betrachten und ihn
nachzuahmen: „Sei du eine weitere
Person in dieser göttlichen
Geschichte und reagiere selbst!
Betrachte die Wunder Christi, das
Kommen und Gehen der Menge um
ihn herum. Wechsle
freundschaftliche Worte mit den
Ersten Zwölf… Schau dem Herrn in
die Augen und verliebe dich in ihn,
um selbst ein anderer Christus zu
werden“[8]. Betrachten, hören,
liebevolle Worte austauschen, ihn
anschauen…, das sind Akte, bei
denen wir unsere Sinne und
Vermögen, unseren Verstand
aktivieren müssen. Denn jeder von
uns ist dabei, auf jeder Seite des



Evangeliums. Jede Szene, jede
Handlung Jesu, gibt meinem Leben
Sinn und macht es hell. Seine Worte
richten sich an mich und erhalten
mein Leben.

José Brage

[1] Papst Franziskus, Apostolisches
Schreiben Christus vivit, 25.03.2019,
Nr. 285.

[2] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen, Nr. 273, in: Andrés
Vázquez de Prada, Der Gründer des
Opus Dei, Bd. I., Köln 2001, S. 366.

[3] Joseph Ratzinger, Salz der Erde,
1996.

[4] 2. Vatikan. Konzil, Dogm. Konst. 
Dei Verbum, Nr. 21, vgl. Katechismus
der Katholischen Kirche, Nr. 2700.



[5] 2. Vatikan. Konzil, Dogm. Konst. 
Dei Verbum, Nr. 25, vgl. Katechismus
der Katholischen Kirche, Nr. 2653.

[6] Hl. Augustinus, Predigt 85, 1.

[7] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 253.

[8] Hl. Josefmaria, Notizen einer
Betrachtung, 12.10.1947, in: Als Er
unterwegs mit uns redete.

Foto: Benjamin Davies, auf Unsplash.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-vi-eine-machtvolle/

(10.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-vi-eine-machtvolle/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-vi-eine-machtvolle/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-vi-eine-machtvolle/

	Ihn erkennen und dich erkennen (VI): Eine machtvolle Sprache

