
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (IV):
Wenn wir bereit sind
hinzuhören

Das Leben von Moses lehrt uns,
dass wir, um die Sendung
erfüllen zu können, zu der wir
berufen sind, uns von Heiligen
Geist umwandeln lassen
müssen, indem wir Gott im
Gebet zuhören.

01.10.2020

Gott hatte Moses für eine sehr
wichtige Aufgabe ausersehen. Er



sollte sein Volk in eine neue Etappe
der Heilsgeschichte führen. Mit
Moses‘ Hilfe wurde Israel aus der
Sklaverei Ägyptens befreit und ins
verheißene Land geführt. Durch
Moses als Mittler empfing das
jüdische Volk die Gesetzestafeln und
die Grundlagen für die Verehrung
Gottes. Wie wurde Moses zu dem,
was er war? Wie erreichte er diesen
Einklang mit Gott, der im Laufe der
Zeit dazu führte, dass er ein großes
Geschenk für viele wurde, ja für das
ganze Volk und alle, die später
kommen sollten?

Obgleich Moses von Geburt an von
Gott auserwählt war – man braucht
nur daran zu denken, wie er die
Verfolgung durch den Pharao
überlebte – ist es überraschend zu
sehen, dass er Gott erst viele Jahre
später begegnete. Als er jung war,
schien er nur ein ganz normaler
Mensch zu sein, der sich aber um die
Leute seines Volkes Gedanken



machte (vgl. Ex 2, 15). Vielleicht lässt
sich seine Wandlung am besten mit
seiner Fähigkeit erklären, auf den
Herrn zu hören[1]. Um zu werden,
was wir sein sollen, sind auch wir
aufgerufen, hinzuhören, um uns
verändern zu können. Es stimmt,
dass es nicht leicht ist, das zu
erfahren, was das Buch Exodus
berichtet: „Der Herr und Mose
redeten miteinander von Angesicht
zu Angesicht, wie einer mit seinem
Freund spricht“ (Ex 33, 11). Das ist
ein Prozess, der normalerweise Jahre
dauert – das ganze Leben – und
oftmals bedeutet es, neu beten zu
lernen, so als stünden wir am Anfang
unseres Gesprächs mit dem Herrn.

„Moses, Moses!“

Die Notwendigkeit des Gebets
entdeckt man, wenn man weiß, dass
„Er uns zuerst geliebt hat“ (1 Joh 4,
19), und dementsprechend hat auch
Er als Erster gesprochen: „Gott



erschuf den Menschen als sein Bild,
als Bild Gottes erschuf er ihn.
Männlich und weiblich erschuf er
sie. Gott segnete sie und Gott sprach
zu ihnen…“ (Gen 1, 27-28)[2]. Gott,
der die Initiative ergriffen hat, uns
aus Liebe zu erschaffen und der uns
für eine bestimmte Sendung erwählt
hat, kommt uns auch in unserem
Gebet zuvor. In unserem Dialog mit
Ihm spricht Er das erste Wort.

Dieses erste Wort können wir schon
in dem Wunsch Gottes erkennen, den
Er selbst uns ins Herz gelegt hat und
der sich in vielerlei Erfahrungen
enthüllt. Die erste Erscheinung
Moses‘ ereignete sich auf dem Berg
Horeb, auch „Berg Gottes“ genannt.
„Dort erschien ihm der Engel des
Herrn in einer Flamme, die aus
einem Dornbusch emporschlug. Er
schaut hin: Da brannte der
Dornbusch und verbrannte doch
nicht. Mose sagte: Ich will dorthin
gehen und mir die



außergewöhnliche Erscheinung
ansehen. Warum verbrennt denn der
Dornbusch nicht?“ (Ex 3, 2-3). Es ist
nicht bloße Neugier angesichts eines
außerordentlichen Ereignisses,
sondern deutliche Wahrnehmung
von etwas Transzendentem, das
größer ist als er selbst. Auch wir
können Tatsachen erleben, die uns
eine tiefere Dimension der
Wirklichkeit eröffnen. Es kann eine
sehr innerliche Entdeckung sein,
etwas, das wir zuvor nicht einmal
bemerkt hatten. Möglicherweise
erkennen wir die Gegenwart Gottes
in einem seiner Geschenke oder wir
sehen, wie die Schwierigkeiten uns
haben reifen lassen und uns darauf
vorbereitet haben, neue Aufgaben zu
übernehmen oder in einem anderen
Umfeld tätig zu werden. Es kann sich
auch um die Entdeckung einer
Realität handeln, in der wir bereits
leben: unsere Familie, unsere
Freunde, die Natur… Auf die eine
oder andere Weise spüren wir die



Notwendigkeit zu beten, zu danken,
zu bitten… und wir wenden uns an
Gott. Das ist der erste Schritt.

„Als der Herr sah, dass Mose
näherkam, um sich das anzusehen,
rief Gott ihm aus dem Dornbusch zu:
Mose, Mose! Er antwortete: Hier bin
ich“ (Ex 3, 4). Der Dialog beginnt,
sobald sich unser Blick mit dem Blick
Gottes trifft, der uns anschaut. Und
die Worte – wenn sie überhaupt
nötig sind – fließen, wenn wir Ihn
zuerst reden lassen. Wenn wir es
alleine versuchen, können wir nicht
beten. Besser ist es, die Augen auf
den Herrn zu richten und uns an
sein tröstliches Versprechen zu
erinnern: „Und siehe, ich bin mit
euch alle Tage bis zum Ende der
Welt“ (Mt 28, 20).

Vertrauensvoller Glaube an Gott ist
wesentlicher Bestandteil jedes
aufrichtigen Gebetes. Die beste Art,
ein Gebet zu beginnen, ist den Herrn



zu bitten, er möge uns beten lehren.
So machten es die Apostel, und es ist
auch der Weg, den der heilige
Josefmaria uns empfohlen hat:
„Wenn du dich nicht imstande fühlst
zu beten, geh zu Christus, wie seine
Jünger zu Ihm gingen: Herr, lehre uns
beten! Du wirst dann erfahren, dass
der Heilige Geist uns in unserer
Schwachheit beisteht. Wir wissen ja
nicht, was rechtes Beten ist. Da tritt
der Geist mit unaussprechlichem
Seufzen und Flehen für uns ein, denn
kein Wort vermag jene unauslotbare
Tiefe auszudrücken“[3].

„Leg deine Schuhe ab!“

Nachdem sie an Besinnungstagen
teilgenommen hatte, schrieb die
selige Guadalupe Ortiz de Landázuri
einmal dem heiligen Josefmaria:
„Schon öfter habe ich Ihnen von
meinem persönlichen Umgang mit
Gott, von meinem Gebet, erzählt.
Wenn ich mich ein wenig bemühe,



macht der Herr es mir leicht, und ich
ergebe mich Ihm ganz“[4]. Die
Entscheidung zu beten – wie das
Gebet selbst – ist ein Geschenk
Gottes. Zugleich sollten wir uns auch
fragen, was wir selbst beitragen
können. Das Gespräch mit dem
Herrn ist eine Gnade, aber nicht
etwas rein Passives, denn um sie zu
empfangen, muss man sie annehmen
wollen.

Was kann man außerdem noch tun,
um ein intensives Gebetsleben zu
führen? Ein guter Anfang kann sein,
uns klar zu werden, vor wem wir
stehen, und eine innere Haltung des
Respekts und der Anbetung
einzunehmen. In dem Gespräch auf
dem Berge Horeb sagte der Herr:
„Komm nicht näher heran! Leg deine
Schuhe ab; denn der Ort, wo du
stehst, ist heiliger Boden. Dann fuhr
er fort: Ich bin der Gott deines
Vaters, der Gott Abrahams, der Gott
Isaaks und der Gott Jakobs. Da



verhüllte Mose sein Gesicht; denn er
fürchtete sich, Gott anzuschauen“ (Ex
3, 5-6).

Sich die Schuhe auszuziehen und das
Gesicht zu verhüllen war die
Antwort des größten Propheten des
Volkes Israel bei seiner ersten
Begegnung mit Gott. Mit diesen
Gesten brachte er zum Ausdruck,
dass er sich bewusst war, vor dem
ewigen Gott zu stehen. Ähnlich
können wir uns verhalten, wenn wir
uns Jesus im Tabernakel in der
Haltung der Anbetung nähern.
Während einer Gebetsvigil vor Jesus
im Altarssakrament benutzte
Benedikt XVI. Worte, die uns zeigen,
wie wir den Herrn anbeten können:
„Hier in der heiligen Hostie ist er vor
uns und unter uns. Wie damals
verhüllt er sich geheimnisvoll in
heiligem Schweigen, und wie damals
offenbart er gerade so Gottes wahres
Gesicht. Er ist für uns Weizenkorn
geworden, das in die Erde fällt und



stirbt und Frucht bringt bis zum
Ende der Zeiten (vgl. Joh 12,24). Er ist
da wie damals in Betlehem. Er lädt
uns ein zu der inneren
Wanderschaft, die Anbetung heißt.
Machen wir uns jetzt auf diesen
inneren Weg, und bitten wir ihn,
dass er uns führe“[5].

Die anbetende Haltung kann sich in
unserem Gebet auf verschiedene
Weise äußern. Beispielsweise darin,
dass wir vor dem Allerheiligsten
niederknien als Zeichen unseres
Kleinseins vor Gott. Und wenn es uns
– aus welchen Gründen auch immer
– nicht möglich ist, vor dem
Allerheiligsten zu beten, dann
können wir ähnliches tun: im
Inneren unserer Seele nach dem
Herrn suchen, in Gedanken vor ihm
niederknien und jedes Wort des
Anfangsgebetes oder eines anderen
Gebetes langsam sprechen, und
daran denken, dass wir vor ihm
stehen.



Eine Wolke verhüllte Ihn

In einem anderen Moment seines
Dialogs mit dem Herrn empfing
Moses die Gesetzestafeln. Die Szene
ist furchterregend und doch zugleich
sehr persönlich: „Die Herrlichkeit
des Herrn ließ sich auf den Sinai
herab und die Wolke bedeckte den
Berg sechs Tage lang. Am siebten Tag
rief der Herr mitten aus der Wolke
Moses herbei. Die Erscheinung der
Herrlichkeit des Herrn auf dem
Gipfel des Berges zeigte sich vor den
Augen der Israeliten wie
verzehrendes Feuer. Mose ging
mitten in die Wolke hinein und stieg
auf den Berg hinauf. Vierzig Tage
und vierzig Nächte blieb Mose auf
dem Berg“ (Ex 24, 16-18).

Diese Wolke deutete auf die
Herrlichkeit Gottes hin, sie war
Zeichen der Anwesenheit des
Heiligen Geistes und ermöglichte
eine sehr persönliche Atmosphäre im



Gespräch zwischen dem Propheten
und seinem Schöpfer. Dies zeigt uns,
dass einige Voraussetzungen erfüllt
sein müssen, die das Gespräch mit
Gott ermöglichen: Liebe zur äußeren
und inneren Stille, Ausdauer sowie
die Bereitschaft zuzuhören, die
erlaubt, seine Stimme zu vernehmen.

Es fällt manchmal schwer, das
Schweigen zu schätzen. Wenn wir im
Gebet nichts hören, neigen wir dazu,
die Zeit mit Worten zu füllen, mit
Lektüren oder sogar mit Bildern oder
Musik. Möglicherweise jedoch
gelingt es uns auf diese Weise nicht,
den Herrn zu hören. Vielleicht
braucht es eine Bekehrung zur
inneren Stille, die mehr ist als
Schweigen. Der heilige Josefmaria
schrieb im Sommer 1932 einen Punkt
nieder – später im Weg
aufgenommen – der anschaulich
macht, wie das Gespräch mit Gott
immer der Stille bedarf: „Das



Schweigen ist das Tor zum inneren
Leben“[6].

Während uns die Geräusche von
außen und die Leidenschaften im
Inneren von uns selbst entfernen,
führt uns das Schweigen zur
Sammlung und dazu, uns Fragen
über unser eigenes Leben zu stellen.
Aktivismus und zu viele Worte im
Gebet bringen uns weder näher zu
Gott, noch lassen sie uns im Inneren
aktiv werden. Bei zu vielem Hin und
Her kann man sich nicht sammeln,
nachdenken, mit Tiefgang leben,
wohingegen äußeres und inneres
Schweigen uns zur Begegnung mit
dem Herrn führen und dazu, ihn
anzubeten. Echtes Beten braucht das
Schweigen, das nicht negativ oder
leer ist, sondern erfüllt von Gott, da
es uns seine Gegenwart enthüllt. Die
selige Guadalupe notierte: „In dieser
Stille in die Tiefe gehen, bis man
dahin gelangt, wo nur Gott ist, wohin
nicht einmal die Engel ohne unsere



Erlaubnis kommen dürfen“. Und dort
„Gott anbeten, ihn lobpreisen und
ihm liebevolle Dinge sagen“[7]. Das
ist das Schweigen, das uns erlaubt,
Gott zu hören.

Es geht darum, unsere
Aufmerksamkeit – Verstand, Willen,
Gefühle – auf Gott zu zentrieren, um
uns von Ihm ansprechen zu lassen.
Stellen auch wir uns die Fragen, die
Papst Franziskus anregte: „Gibt es
Momente, in denen du dich im
Schweigen in seine Gegenwart
versetzt, ohne Eile bei ihm verweilst
und dich von ihm anschauen lässt?
Lässt du es zu, dass sein Feuer dein
Herz entflammt? Wenn du ihm nicht
erlaubst, dass er die Wärme seiner
Liebe und Zärtlichkeit nährt, wirst
du kein Feuer besitzen. Wie also
wirst du dann das Herz der anderen
mit deinem Zeugnis und deinen
Worten entflammen können?“[8]



Außer dem Schweigen ist Ausdauer
nötig; denn Beten ist mühsam. Es
verlangt Zeit und Bemühung, wie es
bei Moses war, der sechs Tage lang
von der Wolke eingehüllt war und
erst am siebten Tag das Wort Gottes
hörte. Zunächst ist Beharrlichkeit
beim Einhalten eines mehr oder
weniger festen Plans vonnöten, was
den Zeitpunkt des Gebetes betrifft
und seine Dauer. Das war eine
ständige Empfehlung des heiligen
Josefmaria: „Die geistliche
Betrachtung: zu einer bestimmten
Zeit, zu einer festgesetzten Stunde.
Wenn wir nämlich unsere Gebetszeit
nach Lust und Laune ansetzen, dann
ist dies ein Mangel an aszetischem
Geist. Und das Gebet ohne Aszese ist
wenig wirksam“[9]. Wenn der Grund
für die Ausdauer die Liebe ist, wird
sie die Tür sein, die zu einem
freundschaftlichen Umgang mit Gott
führt, mit dem wir gerne sprechen.
Er drängt sich nicht auf, er spricht
nur mit uns, wenn wir es wollen. Von



unserer Seite ist die Ausdauer die
Art, wie wir den brennenden
Wunsch zeigen und pflegen, seine
liebevollen Worte aufzunehmen.

Außer dieser äußeren Beharrlichkeit
brauchen wir eine innerliche, die
uns hilft zuzuhören. Wir müssen
unsere Gedanken sammeln, die dazu
neigen, sich zu zerstreuen, den
Willen leiten, der stets aktiv ist, und
die Gefühle nähren, die nicht immer
mitschwingen. Das kann ermüdend
sein, vor allem, wenn man es häufig
tun muss; denn die Reize, die uns
ablenken, sind vielfältig. Zugleich
dürfen wir die Bereitschaft
hinzuhören nicht mit übertriebener
Strenge verwechseln oder mit
methodisch durchgeführten
Konzentrationsübungen; denn das
Gebet ist von vielen Umständen
abhängig. Es fließt dahin, wohin Gott
möchte – „der Wind weht, wo er
will“ (Joh 3, 8) – aber es hängt auch
von unserer persönlichen Situation



ab. Manchmal verbringen wir lange
Zeit damit, an die Menschen zu
denken, die wir lieben und bitten
Gott für sie. Das ist schon ein Dialog
der Liebe.

Konkrete Ratschläge können helfen,
auf Gott hinzuhören: Vermeide die
Haltung des oder der
Vielbeschäftigten, damit du dich
sammeln und im Gespräch mit Gott
präsent sein kannst, ohne ständig an
anderes zu denken. Sei bereit zu
lernen, erkenne demütig dein Klein-
Sein und seine Größe an. Nutze dafür
Stoßgebete und kurze Gebete. Stelle
dem Herrn offene Fragen, aber lass
ihm Zeit zu antworten, wann er will.
Oder sage ihm einfach, dass du bereit
bist zu tun, was er möchte. Folge dem
Rhythmus der Gedanken an seine
Liebe und vermeide Zerstreuungen
durch andere Nebengedanken.
Bleibe offen für seine
Überraschungen und schwinge mit
den Wünschen Gottes innerlich mit,



ohne das Gebet allzu stark regulieren
zu wollen. So öffnest du dich dem
Geheimnis und der Logik Gottes. Das
gibt Frieden und ermöglicht dir zu
akzeptieren, dass du nicht weißt,
wohin er dich führt.

„Lass mich doch Deine
Herrlichkeit sehen!“

Zu Beginn unseres Gebetes hoffen
wir, dass Gott uns etwas sagen wird –
wie es auch manchmal geschieht.
Wenn wir aber am Ende feststellen,
dass wir nichts oder wenig
vernommen haben, sind wir
vielleicht enttäuscht. Dennoch
können wir sicher sein, dass das
Gebet immer Frucht bringt. Auf dem
Berge Sinai rief Moses: „Lass mich
doch deine Herrlichkeit sehen!“ Es
scheint, als wollte Gott diesen
Wunsch erfüllen: „Ich will meine
ganze Schönheit vor dir
vorüberziehen lassen und den
Namen des Herrn vor dir ausrufen.



Ich gewähre Gnade, wem ich will
und ich schenke Erbarmen, wem ich
will.“ Aber seine Worte nehmen
plötzlich eine Wende, die
enttäuschend wirkt: „Du kannst mein
Angesicht nicht sehen; denn kein
Mensch kann mich sehen und am
Leben bleiben (…). Wenn meine
Herrlichkeit vorüberzieht, stelle ich
dich in den Felsspalt und halte meine
Hand über dich, bis ich vorüber bin.
Dann ziehe ich meine Hand zurück
und du wirst meinen Rücken sehen.
Mein Angesicht aber kann niemand
sehen“ (Ex 33, 18-23). Wenn Moses
sich enttäuscht gefühlt hätte, weil er
das Angesicht Gottes nicht sehen
konnte, wie er es wünschte, dann
hätte er sein Ziel vielleicht
aufgegeben oder die Motivation für
künftige Begegnungen verloren. Er
ließ sich jedoch von Gott führen und
wurde schließlich der, den „der Herr
Auge in Auge berufen hat“ (Dt 34,
10).



Entscheidend beim Gebet ist nicht,
dass wir handfeste Ergebnisse
erzielen und weniger noch, dass wir
eine Zeitlang beschäftigt sind. Im
Gespräch mit dem Herrn suchen wir
nicht, ein bestimmtes Ergebnis zu
erreichen, sondern wir möchten
fähig werden, zu dem Zustand zu
gelangen, in dem Gebet und Leben
sich immer stärker miteinander
identifizieren durch die Gedanken,
Gefühle, Ziele… Es geht darum, mit
dem Herrn zusammen zu sein und
den ganzen Tag in Seiner Gegenwart
zu bleiben. Letztlich ist das
wichtigste Ergebnis des Gebetes, in
Gott zu leben.

So wird das Gebet zum
Lebensspender: empfangenes und
gelebtes Leben, angenommenes und
hingegebenes Leben. Dann ist es
nicht mehr wichtig, wenn wir keine
begeisternden Gefühle oder
faszinierende Ideen haben. Viel
einfacher ist dann das Thema



unseres Gebetes das Thema unseres
Lebens, wie der heilige
Josefmaria[10] sagte, und umgekehrt:
Unser ganzes Leben wird ein wahres
Gebet, das dahinfließt „wie ein
breiter, stiller und sicherer
Strom“[11].

Jorge Mario Jaramillo

[1] Papst Benedikt schreibt in seinen
Katechesen über das Gebet: „Im
Alten Testament sticht die Figur des
Moses als Mensch des Gebets unter
den anderen hervor“,
Generalaudienz, 01.06.2011.

[2] Ebenso im zweiten Bericht von
der Erschaffung des Menschen:
vgl.Gen 2, 16.

[3]Freunde Gottes, Nr. 244.



[4] Hl. Josefmaria, Brief 12.12.1949,
in: Briefe an einen Heiligen, II.

[5] Papst Benedikt XVI., Ansprache,
20.08.2005.

[6]Der Weg, Nr. 281,

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, S. 87.

[8]Papst Franziskus, Apostolisches
Schreiben Gaudete et exultate, Nr.
151.

[9]Spur des Sämanns, Nr. 446.

[10]Christus begegnen, Nr. 174.

[11]Freunde Gottes, Nr. 306.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-iv-bereit-hinhoeren/


article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-iv-bereit-hinhoeren/

(24.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-iv-bereit-hinhoeren/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-iv-bereit-hinhoeren/

	Ihn erkennen und dich erkennen (IV): Wenn wir bereit sind hinzuhören

