
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (III):
Zusammen mit den
Heiligen

Um beten zu lernen, können
uns jene Frauen und Männer
helfen, die ihr Leben lang
gebetet haben: die Heiligen,
ganz besonders Maria.

24.09.2020

Jesus geht zum ersten Mal öffentlich
nach Jerusalem. Mit seinen Worten
und seinen Wundern widmet er sich
jetzt voll und ganz der Verkündigung



des Gottesreiches. Seit dem Wunder
bei der Hochzeit zu Kana verbreitet
sich sein Ruf immer mehr. Heimlich,
in der Stille und Dunkelheit der
Nacht, kommt ein bekannter
jüdischer Gelehrter zu ihm, um mit
ihm zu reden (Joh 3, 1). Nikodemus
war innerlich tief bewegt, als er
Christus sah und hörte. Durch den
Kopf ging ihm vieles, was er
persönlich unter vier Augen mit ihm
besprechen wollte. Jesus kennt sein
ehrliches Herz und sagt ihm: „Wenn
jemand nicht aus dem Wasser und
dem Geist geboren wird, kann er
nicht in das Reich Gottes
kommen“ (Joh 3, 5).

Das Gespräch geht mit der Frage
weiter, die jeder von uns auch
gestellt hätte: Was bedeutet das? Ich
weiß doch genau, an welchem Tag
ich geboren bin, sogar die Stunde –
wie kann man denn zweimal
geboren werden? Jesus wollte nicht
nur, dass Nikodemus die Dinge



verstand, sondern ihm war noch
wichtiger, dass er Gott Raum in
seinem Leben gab. Denn heilig
werden wollen ist wie neu geboren
werden, alles in neuem Licht sehen,
ein anderer Mensch sein, der sich
nach und nach immer mehr in Jesus
Christus selbst verwandelt, sodass
„sein Leben sich in uns offenbart“[1].
Die Heiligen sind die Wege des
Reiches Gottes gegangen, sind auf
seine Berge gestiegen, haben
ausgeruht in seinen Tälern und
lernten auch dunklere Orte kennen.
Deshalb sind sie für uns Grund zur
Hoffnung. Die Heiligen selbst sind
ein Weg, auf dem wir Christus
kennenlernen können. Ihre
Lebenswege können eine
bedeutende Rolle im persönlichen
Leben jedes Getauften spielen, der
den Wunsch hat, beten zu lernen.

Maria betet, wenn sie glücklich
ist…



Die Frauen und Männer, die vor uns
gelebt haben, bezeugen, dass der
lebendige Dialog mit Gott wirklich
möglich ist mitten im Auf und Ab des
Lebens, das uns manchmal das
Gegenteil denken lässt. Maria gibt
uns ein ganz wichtiges Zeugnis. Die
wunderbare Nähe zu ihrem Sohn
Jesus im Familienleben ermöglichte
ihr eine ganz vitale Erfahrung vom
Gespräch mit dem Vater. Wie in jeder
Familie, so gab es auch im Haus von
Nazareth gute und schwierige Zeiten.
Aber Maria betete immer, ganz
gleich, wie ihr Gemütszustand
gerade war.

Sie betet zum Beispiel, als sie
glücklich ist, kurz nachdem sie die
Botschaft des Engels empfangen hat,
wie wir wissen. Maria „machte sich
auf den Weg und eilte in eine Stadt
im Bergland von Judäa“ (Lk 1, 39),
um ihre Verwandte Elisabeth zu
besuchen. Sie hatte erfahren, dass
die Familie wuchs, da ein neuer



Neffe geboren werden sollte. Das
musste gefeiert werden, umso mehr,
als es sich um ein unerwartetes
Ereignis handelte; denn Elisabeth
und Zacharias waren nicht mehr
jung. „Die Beschreibung, die Lukas
von der Begegnung der beiden
Kusinen gibt, ist von starken
Gefühlen geprägt, sie bringt Glück
und Freude zum Ausdruck“.[2] Der
Heilige Geist enthüllt in diesen
Gefühlen dem Täufer und seiner
Mutter die physische Gegenwart des
Messias.

Kaum hat Maria das Haus betreten,
da preist Elisabeth sie mit großer
Zuneigung, indem sie Worte benutzt,
die später zu einem
weltumspannenden Gebet wurden,
das wir täglich beten und so
teilhaben an dieser Freude:
„Gesegnet bist du unter den Frauen,
und gesegnet ist die Frucht deines
Leibes!“ (Lk 1, 42) Maria antwortet,
selbst tief bewegt, auf die



Begeisterung ihrer Kusine: „Meine
Seele preist die Größe des Herrn und
mein Geist jubelt über Gott, meinen
Retter.“ In der Tradition ist dieses
Gebet dasMagnificat genannt
worden. Es ist ein Lobpreis, der aus
Worten Gottes besteht. Benedikt XVI.
sagt dazu: „Maria kannte die Heilige
Schrift gut. Ihr Lobpreis ist ein
Gewebe aus Fäden des Alten
Testaments“[3].

Wenn unser Herz dankbar ist für ein
Geschenk, das wir erhalten haben,
dann jubeln wir in unserem
Gespräch mit Gott – vielleicht auch
mit Worten der Heiligen Schrift –
und erkennen das Große an, das er
in unserem Leben gewirkt hat. Das
Dankgebet ist grundlegend im Gebet
des Christen, ganz besonders in
Momenten der Freude.

…und auch bei Schmerz oder
Entmutigung



Maria betet auch in Momenten der
Dunkelheit, wenn sie leidet oder den
Sinn der Ereignisse nicht erkennen
kann. So zeigt sie uns eine andere
wichtige Haltung im Gebet, die im
Bericht über den Tod Jesu deutlich
zum Ausdruck kommt: „Bei dem
Kreuz Jesu standen seine Mutter und
die Schwester seiner Mutter“ (Joh 19,
25). Maria steht nur da, überwältigt
von Schmerz. Sie kann ihren Sohn
weder retten noch die Situation
verändern. Sie verlangt auch keine
Rechenschaft von Gott für das, was
sie nicht versteht. Sie achtet nur sehr
aufmerksam auf die Worte Jesu, die
er mit schwacher Stimme vom Kreuz
aus spricht. Sie bekommt eine neue
Aufgabe und nimmt sie sofort an:
„Frau, siehe dein Sohn“. Dann sagte
er zu dem Jünger: „Siehe deine
Mutter!“ (Joh 19, 26-27). Maria
erleidet einen tiefen Schmerz, der für
viele Menschen der schlimmste ist,
den man erdulden kann: dem Tod
eines eigenen Kindes beizuwohnen.



Dennoch bleibt sie so stark, die neue
Aufgabe nicht zurückzuweisen. Sie
nimmt Johannes als ihren Sohn an,
und mit ihm die Menschen aller
Zeiten.

Das Gebet im Leid bedeutet vor
allem, vor dem eigenen Kreuz nicht
wegzulaufen, sondern den Willen
Gottes anzunehmen und die
Menschen und Situationen zu
bejahen, die der Herr uns gibt. Beten
beinhaltet, der Wirklichkeit ins Auge
zu sehen, selbst wenn sie besonders
hart ist, in dem Bewusstsein, dass
immer etwas Gutes in ihr steckt, dass
Gott immer dahinter steht. So sind
wir fähig, diese Menschen und
Situationen anzunehmen und wie
Maria zu sagen: „Hier bin ich“ (Lk 1,
38).

Schließlich erkennen wir im Leben
Mariens noch einen anderen
Gemütszustand, bei dem sie betet,
der anders ist als der in Schmerz und



innerer Dunkelheit. Sie betet
zusammen mit dem heilige Josef in
einem Moment großer Angst. Auf
dem Rückweg ihrer jährlichen
Pilgerreise zum Tempel von
Jerusalem stellen sie fest, dass ihr
zwölfjähriger Sohn nicht da ist. Sie
gehen zurück und suchen nach ihm.
Als sie ihn schließlich im Gespräch
mit den Gesetzeslehrern antreffen,
fragt Maria: „Kind, warum hast du
uns das angetan? Siehe, dein Vater
und ich haben dich mit Schmerzen
gesucht“ (Lk 2, 48). Auch wir können
manchmal Angst empfinden, wenn
wir das Gefühl des Ungenügens
haben, Dinge nicht schaffen oder
meinen, nicht am richtigen Platz zu
sein. Dann kann es uns scheinen, als
sei alles falsch: unser Leben, die
Berufung, die Familie, die Arbeit…
Wir denken dann vielleicht: Mein
Weg ist nicht so, wie ich ihn mir
vorgestellt hatte. Die Pläne und
Träume der Vergangenheit
erscheinen naiv. Es kann uns



stärken, daran zu denken, dass Maria
und Josef eine solche Krise erlebt
haben und ihr angsterfülltes Gebet
keine klare, beruhigende Antwort
bekommen hat: „Warum habt ihr
mich gesucht? Wusstet ihr nicht, dass
ich in dem sein muss, was meinem
Vater gehört? Doch sie verstanden
das Wort nicht, das er zu ihnen
gesagt hatte“ (Lk 2, 49-50).

Wenn wir in diesen angsterfüllten
Momenten beten, finden wir oftmals
keine einfache oder schnelle Lösung.
Was ist dann zu tun? Die
Muttergottes lehrt uns den Weg:
unserem Leben treu bleiben, in
unsere normale Lebenssituation
zurückkehren und den Willen Gottes
akzeptieren, selbst wenn wir ihn
nicht verstehen. Und wie Maria
können wir alle diese
geheimnisvollen und dunklen
Momente im Herzen bewahren,
indem wir sie erwägen, sie also in
einer betenden Haltung betrachten.



Auf diese Weise werden wir nach
und nach spüren, dass die Gegenwart
Gottes uns nicht verlassen hat. Wir
erleben, wie Jesus in uns wächst und
sich wieder bemerkbar macht (vgl. 
Lk 2, 51-52).

Biografien, die unserem Leben
ähnlich sind

Maria ist einzigartig in ihrer
Gottesnähe, nach der wir uns
sehnen; aber auch die Heiligen
waren Gott nahe, jeder von ihnen auf
ganz persönliche Art. „Jeder Heilige
ist wie ein Lichtstrahl, der vom Wort
Gottes ausgeht“, lehrt Benedikt XVI.
in einem Lehrschreiben, in dem er
mehrere Lehrmeister empfiehlt:
„den heiligen Ignatius von Loyola in
seiner Suche nach der Wahrheit und
in der geistlichen
Entscheidungsfindung; den heiligen
Johannes Bosco in seiner
Leidenschaft für die Erziehung der
Jugend; den heiligen Johannes Maria



Vianney in seinem Bewusstsein um
die Größe des Priestertums als Gabe
und Aufgabe; den heiligen Pio von
Pietrelcina als Werkzeug der
göttlichen Barmherzigkeit; den
heiligen Josefmaría Escrivá in seiner
Verkündigung des universalen Rufs
zur Heiligkeit; die selige Teresa von
Kalkutta, Missionarin der
Nächstenliebe Gottes für die Ärmsten
der Armen“[4].

Es ist nur natürlich, bestimmte
Charaktere besonders zu mögen,
Menschen, die sich Aufgaben
gewidmet haben, die uns anziehen
oder die so reden oder schreiben,
dass uns ihre Worte unmittelbar
berühren. Wenn man das Leben
eines oder einer Heiligen durch ihre
Texte und Bücher kennt, dann kann
man echte Freundschaft mit ihm
oder ihr pflegen. Deshalb ist es nicht
sinnvoll, nur die außergewöhnlichen
Beispiele im Leben der Heiligen
hervorzuheben; denn dann besteht



die Gefahr, dass uns ihr Leben weit
entfernt von unserem zu sein scheint
und schwer nachahmbar. „Denkt nur
an Petrus, Augustinus und
Franziskus. Mir haben nie jene
Lebensbeschreibungen gefallen, die,
aus Naivität, aber auch aus Mangel
an christlicher Lehre, die Heiligen so
darstellen, als wären sie vom
Mutterschoß an unfehlbar mit der
Gnade Gottes ausgestattet gewesen“,
schreibt der heilige Josefmaria, der
immer betonte, man solle Menschen
nicht idealisieren, nicht einmal die
von der Kirche heiliggesprochenen,
so als seien sie makellos gewesen.
„Nein, die wahren
Lebensgeschichten der Heiligen
gleichen den unsrigen aufs Haar; sie
kämpften und unterlagen, um von
neuem, reuevoll den Kampf wieder
aufzunehmen“.[5] Diese realistische
Sicht macht das Zeugnis der Heiligen
viel glaubwürdiger, eben weil sie uns
gleichen. Unter ihnen, sagt Papst
Franziskus, „sind vielleicht unsere



eigene Mutter, eine Großmutter oder
andere Menschen, die uns
nahestehen (vgl. 2 Tim 1, 5).
Vielleicht war ihr Leben nicht immer
perfekt, aber trotz aller Fehler und
Schwächen gingen sie weiter voran
und gefielen dem Herrn“.[6]

Unser Blick auf das Gebet wird
vollständiger, wenn wir sehen, wie
es im Leben konkreter Menschen
verankert ist. Wenn wir mit den
Heiligen vertraut sind, können wir
verschiedene Arten zu beten
entdecken und von neuem damit
beginnen. Es kann uns
beispielsweise helfen zu wissen, dass
der Psalm 91 für den heiligen
Thomas Morus ein großer Trost war
in den langen Monaten, die er im
Kerker verbringen musste. „Er
beschirmt dich mit seinen Flügeln…
unter seinen Schwingen findest du
Zuflucht… Weil er an mir hängt, will



ich ihn retten“.[7] Dieser Psalm, der
einen Märtyrer in der Einsamkeit des
Kerkers getröstet hat, angesichts des
Todes und des Leides für die
Menschen, die er liebte, kann auch
uns ein Weg des Gebetes sein in den
großen oder kleinen Widrigkeiten
des Lebens.

Es macht glücklich, sich von Gott
angeschaut zu wissen

Die Vertrautheit mit den Heiligen
kann uns helfen, wie sie Gott in den
alltäglichen Dingen zu entdecken.
Erstaunt lesen wir, was der heilige
Jean Marie Vianney, der Pfarrer von
Ars, an dem Tag entdeckte, als er sich
einem seiner Pfarrkinder näherte. Es
war ein Bauer, der nicht lesen
konnte, der lange Zeiten vor dem
Tabernakel verbrachte. Was tun Sie?
fragte ihn der Pfarrer. Und der Mann
antwortete in seiner Einfachheit: Ich
schaue Ihn an, und Er schaut mich an.
Mehr war nicht nötig. Diese Antwort



blieb dem Herzen des Pfarrer
unauslöschlich eingeschrieben. „Das
kontemplative Gebet ist gläubiges
Hinschauen auf Jesus“[8], lehrt der
Katechismus der katholischen Kirche
und zitiert genau diese Episode. Ich
schaue Ihn an und – viel wichtiger –
Er schaut mich an. Gott sieht uns
immer an, aber ganz besonders,
wenn wir unsere Augen zu ihm
erheben und Seinen Blick der Liebe
erwidern.

Eine ähnliche Erfahrung machte der
heilige Josefmaria; er war so
beeindruckt, dass er später oft davon
erzählt hat. Als junger Priester
verbrachte er während der ersten
Zeit seiner priesterlichen Tätigkeiten
jeden Morgen Zeit im Beichtstuhl, wo
er auf Leute wartete, die beichten
wollten. Er hörte immer wieder ein
Klirren von Metall, das ihn etwas
beunruhigte und neugierig machte.
Eines Tages versteckte er sich hinter
der Tür, um den mysteriösen



Besucher zu sehen. Es war ein Mann,
der Milchkannen trug und der sich in
der offenen Kirchentür an den
Tabernakel wandte und sagte: Herr,
hier ist Juan, der Milchmann. Er blieb
einen Augenblick stehen und ging
wieder fort. Dieser einfache Mann
gab, ohne es zu wissen, ein Beispiel
vertrauensvollen Betens, das den
jungen Priester erstaunte und ihn
wie einen Refrain wiederholen ließ:
„Herr, hier ist Josefmaria, der es
nicht versteht, dich so zu lieben wie
Juan, der Milchmann“[9].

Die Zeugnisse vieler Heiliger aus
unterschiedlichen Epochen und
Gegenden bestätigen, dass wir uns
liebevoll von Gott angeschaut wissen
dürfen, da, wo wir sind und so, wie
wir sind. Sie sagen es uns auf
glaubwürdige Weise, denn sie selbst
waren die Ersten, die über diese
Entdeckung staunten.

Ob wach oder schlafend



Die Heiligen, so sagten wir, helfen
uns auch dann, wenn wir sie
schwach oder müde erleben.
„Gestern war ich nicht fähig, zwei
Avemaria hintereinander
aufmerksam zu beten“, vertraute uns
der heilige Josefmaria eines Tages,
gegen Ende seines Lebens an. „Wenn
du wüsstest, wie ich litt! Aber wie
immer, betete ich weiter, obwohl es
mir schwerfiel und ich nicht wusste,
wie ich es machen sollte: Hilf mir,
Herr! sagte ich ihm. Du musst die
großen Dinge voranbringen, die du
mir anvertraut hast; denn du weißt,
dass ich nicht einmal in der Lage bin,
das Kleinste zu vollbringen. Ich
überlasse mich wie immer deinen
Händen“.[10]

Auch der junge Philipp Neri betete
so: „Herr, halte heute deine Hände
über Philipp, denn sonst verrät er
dich“[11]. Die selige Guadalupe Ortiz
de Landázuri äußerte sich in einem
Brief über die große Trockenheit in



ihrem Gebet: „In der Tiefe ist Gott
gegenwärtig, aber vor allem wenn
ich bete, fühle ich ihn fast nie…“[12].
Und die heilige Therese von Lisieux
schrieb: „Ich bin wirklich weit davon
entfernt, eine Heilige zu sein, und
nichts ist dafür ein stärkerer Beweis
als das, was ich jetzt sage: Anstatt
mich über meine innere Trockenheit
zu freuen, müsste ich sie meiner
mangelnden Inbrunst und Treue
zuschreiben. Ich müsste traurig
darüber sein, dass ich (noch nach
sieben Jahren) während des Gebetes
und in der Danksagung einschlafe.
Aber ich bin nicht traurig… Ich
denke, dass die kleinen Kinder ihren
Eltern gefallen, ob sie schlafen oder
wach sind. Und um ihre Operationen
durchzuführen, schläfern die Ärzte
ihre Kranken ein“.[13]

Wir brauchen das Zeugnis und die
Begleitung der Heiligen, um uns Tag
für Tag davon zu überzeugen, dass es
möglich ist und sich lohnt, unsere



Freundschaft mit dem Herrn zu
pflegen, indem wir uns seinen
Händen überlassen. „Wahrhaftig
sind wir alle fähig und gerufen, uns
der Freundschaft mit Gott zu öffnen,
uns nicht aus seinen Händen zu
lösen, nicht müde zu werden, immer
wieder zum Herrn zurückzukehren
und mit ihm zu sprechen, wie man
mit einem Freund spricht“[14].

Carlo de Marchi

[1] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 104.

[2] Worte von Msgr. Fernando Ocáriz
in Covadonga, 13.07.2018.

[3] Benedikt XVI., Homilie,
18.12.2005.

[4] Benedikt XVI., Verbum Domini,
Nr. 48.



[5] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 76.

[6] Franziskus, Gaudete et exultate,
Nr. 3.

[7] Psalm 91, 4.9.14. vgl. Thomas
Morus, Dialog der Stärke in der
Bedrängnis: Das dritte Buch des
Werkes, das während seiner Haft im
Londoner Tower entstand, besteht
aus einem Kommentar zu den Versen
des Psalms 91 (90).

[8] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2715.

[9] Vgl. A. Vásquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei, Köln 2001, Bd.
1, Kap. 8.

[10] Hl. Josefmaria, 26.11.1970, zit.
in: J. Echevarría, Memoria del beato
Josemaría, S. 25.

[11] zit. von Benedikt XVI., in der
Audienz vom 01.08.2012.



[12] M. Montero, En Vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
1916-1975, Rialp, Madrid 2019, S. 94.

[13] Hl. Therese von Lisieux, 
Geschichte einer Seele,
autobiographische Manuskripte,
Manuskript A, folio 76, r°.

[14] J. Ratzinger, „Gott wirken
lassen“, in: L’Osservatore Romano,
06.10.2002.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-iii-heilige/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-iii-heilige/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-iii-heilige/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-iii-heilige/

	Ihn erkennen und dich erkennen (III): Zusammen mit den Heiligen

