
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (II):
Aus dem Munde Jesu

In diesem zweiten Artikel
schauen wir im Gebet
besonders auf Gott, der dem
Menschen begegnet und sein
Herz dahin führt, in Beziehung
zu ihm zu treten und zu
begreifen, dass er Gottes
geliebtes Kind ist.

23.09.2020

Die ersten Jünger Jesu waren
fasziniert von ihrem Meister und



begeisterten sich für ihn; denn er
lehrte mit Autorität, die bösen
Geister unterwarfen sich Ihm, er
erklärte, dass er die Vollmacht hatte,
Sünden zu vergeben und er wirkte
Wunder, sodass sie nicht zweifelten.
Ein so außergewöhnlicher Mann
musste ein Geheimnis haben. Eines
frühen Morgens, kurz vor Beginn
eines neuen, anstrengenden Tages,
finden die Jünger Jesus nicht. Besorgt
verlassen sie das Haus und suchen
ihn in der kleinen Stadt
Kapharnaum. Sie entdecken ihn
schließlich, wie er an einem Hang
mit Blick zum See sitzt und betet (vgl.
Mk 1, 35).

Der Evangelist vermittelt uns den
Eindruck, als verstünden die Jünger
im ersten Moment nicht, was er tat;
später merkten sie, dass es sich nicht
um eine vereinzelte Episode
handelte. Das Gebet war fester
Bestandteil im Leben des Meisters,
genauso wie das Predigen, die Sorge



um die Nöte der Menschen und die
Erholung. Aber während ihnen alle
seine Handlungen verständlich und
sogar bewundernswert erschienen,
faszinierten sie diese Zeiten der Stille
besonders, auch wenn sie sie nicht
verstanden. Erst als sie schon einige
Zeit mit dem Meister zusammen
waren, wagten sie es, ihn zu bitten:
„Herr, lehre uns beten, wie auch
Johannes seines Jünger beten gelehrt
hat!“ (Lk 11, 1).

Non multa…

Wir kennen die Antwort Jesu auf
diese Bitte: Er lehrt sie das
Vaterunser. Man könnte vielleicht
denken, die Jünger seien enttäuscht
gewesen – nur so wenige Worte? Die
betete er stundenlang? Wiederholte
Er denn immer dasselbe?
Möglicherweise kam es ihnen wenig
vor, sie hätten gerne mehr erfahren.
In dieser Hinsicht kann uns der
Evangelist Matthäus - im Unterschied



zu Lukas – etwas mehr sagen; denn
er berichtet vom Gebet des
Vaterunser in Zusammenhang mit
der Bergpredigt. Dabei erklärte
Christus die wichtigsten
Voraussetzungen für das Gebet, für
den Umgang mit Gott. Welche sind
diese Voraussetzungen?

Die erste ist die Lauterkeit der
Absicht: Wenn wir uns an Gott
wenden, dann um seinetwillen, nicht
aus anderen Gründen, vor allem
nicht, um gesehen zu werden oder
um eine Frömmigkeit zur Schau zu
stellen, die nicht echt ist (vgl. Mt 6, 5).
Gott ist Person und darf nicht
instrumentalisiert werden. Alles, was
wir haben, hat er uns geschenkt. Wir
leben aus Seiner Liebe, er hat uns zu
Seinen Kindern gemacht, er
kümmert sich liebevoll um uns und
hat sein Leben hingegeben, um uns
zu erlösen. Er verdient unsere Liebe
nicht nur – und auch nicht
hauptsächlich – weil Er uns Dinge



geben kann. Er verdient sie…, weil er
es ist! Als der heilige Johannes Paul
II. noch Bischof von Krakau war,
fragte er junge Leute: „Warum beten
alle Menschen (Christen, Muslime,
Buddhisten, Heiden)? Warum beten
selbst die, die meinen, es nicht zu
tun? Die Antwort ist ganz einfach:
Ich bete, weil Gott da ist. Ich weiß,
dass Er da ist. Deshalb bete ich“[1].

Die zweite Voraussetzung ist
Vertrauen: Wir wenden uns an
unseren Vater, Abbá. Gott ist kein
fernes Wesen und weniger noch ein
Feind des Menschen, den man
zufriedenstellen müsste, indem man
seinen Zorn oder seine Forderungen
ständig zu besänftigen hätte. Er ist
vielmehr ein Vater, der sich um Seine
Kinder kümmert, der weiß, was sie
brauchen und ihnen gibt, was für sie
gut ist (vgl. Mt 6, 8), dessen „Freude
es ist, bei den Menschen zu
sein“ (vgl. Spr 8, 31).



So versteht man besser die dritte
Voraussetzung für das Gebet, die
auch das Vaterunser einleitet,
nämlich: nicht zu viele Worte
machen (vgl. Mt 6, 7). Papst
Franziskus sagt uns: „Wie schön ist
es, vor einem Kreuz zu stehen oder
vor dem Allerheiligsten zu knien und
einfach vor seinen Augen da zu
sein!“[2] Zu viele Worte können uns
verwirren und ablenken. Anstatt auf
Gott zu schauen und in seiner Liebe
zu ruhen, laufen wir dann Gefahr,
von unseren Bedürfnissen
eingefangen zu werden, von Ängsten
oder Plänen. Dann wären wir wieder
innerlich verschlossen, und das
Gebet würde uns nicht Gott und
seiner umwandelnden Liebe öffnen.

Ein lateinisches Sprichwort lautet: 
non multa, sed multum[3]. Der heilige
Josefmaria wandte es auf die Art und
Weise zu studieren an, da es uns
daran erinnert, uns nicht in vielen
Dingen zu verzetteln – non multa -,



sondern das Wesentliche zu vertiefen
– sed multum. Dieser Rat hilft auch,
die Lehre Jesu über das Gebet zu
verstehen. Das Vaterunser ist wegen
seiner Kürze nicht enttäuschend,
sondern es offenbart uns, wie wir zu
einer echten Verbindung mit Gott
kommen können.

… sed multum

„Am Abend deines Lebens wird
deine Liebe geprüft. Lerne Gott so zu
lieben, wie er geliebt werden möchte
und ändere dich“[4]. Diese Worte des
heiligen Johannes vom Kreuz
erinnern uns daran, dass lieben
bedeutet, sich dem anderen zu
schenken, seine Wünsche zu erraten
und gerne zu erfüllen, zu erfahren –
manchmal unter Schmerzen -, dass
die gute Absicht allein nicht genügt,
sondern dass man lernen muss, das
Richtige zu tun.

Und woher wissen wir, ob wir Gott
richtig lieben? Woher wissen wir,



was er möchte? Das Buch Hiob stellt
uns diese Schwierigkeit vor Augen,
wenn es am Ende ganz demütig
heißt: „Ich will dich fragen, du
belehre mich“ (Ijob 42, 4). Es ist
dieselbe Bitte, die die Jünger
Jahrhunderte später an Jesus
richteten: „Lehre uns beten“. Beten
lernen ist also nicht in erster Linie
eine Frage der Technik oder der
Methode. Es ist vor allem Offenheit
für Gott, der uns sein wahres Antlitz
gezeigt und uns sein Herz geöffnet
hat. Nur in dem Wissen, was im
Herzen Gottes ist, können wir
wirklich beten und ihn so lieben, wie
er geliebt werden möchte. Im Licht
dieser Erkenntnis können wir die
Grundhaltung für unser Beten
verändern und lernen, besser zu
beten.

Das Vaterunser verkörpert die
Botschaft Christi, es zeigt, wie wir in
Einklang mit dem Herzens des Vaters
kommen können. Daher spricht man



vom performativen Charakter dieses
Gebetes, denn es enthält Worte, die
in uns vollziehen, was sie bedeuten,
die uns umwandeln. Es sind nicht
bloß Worte zum Wiederholen,
sondern sie wollen unser Herz
formen, sodass es fähig wird, mit
dem Herzschlag der Liebe eins zu
werden, der unserem himmlischen
Vater gefällt.

Wenn wir Vater und unser sagen,
dann befinden wir uns existentiell in
der Bezeihung, die unser Leben
prägt. Dein Wille geschehe hilft mir,
die Pläne Gottes zu lieben, und bei 
vergib uns unsere Schuld, wie auch
wir vergeben unseren Schuldigern
denke ich daran, dass ich barmherzig
sein soll mit den anderen. „Die Worte
belehren uns und helfen zu
verstehen, was wir wünschen und
erbitten sollen, und zwar nicht so, als
würden wir mit ihnen den Herrn von
dem überzeugen, worum wir
bitten“[5]. Mit diesem Gebet wenden



wir uns an den Herrn und bitten um
das wirklich Wichtige.

Wir können die verschiedenen Bitten
des Vaterunser vielleicht mithilfe
eines der alten Kommentare
betrachten – mit dem des hl. Cyprian
oder dem des hl. Thomas[6] - oder
eines neueren wie dem des
Katechismus der katholischen
Kirche. Das kann uns helfen, unser
Gebetsleben zu erneuern und so die
Liebesgeschichte unseres Lebens
intensiver zu erleben.

Mit inspirierten Worten

Als die Jünger Zeugen des Gebetes
Jesu wurden, sahen sie auch, dass Er
sich häufig mit Worten aus den
Psalmen an seinen Vater wandte. So
hatte er es wahrscheinlich von seiner
Mutter und dem heiligen Josef
gelernt. Die Psalmen gaben seinem
Gebet Nahrung bis hin zum
erhabenen Augenblick seines
Kreuzesopfers: „Elí, Elí, lamma



sabachtani?“ heißt es im ersten Vers
des Psalms 22 auf Aramäisch, so wie
Jesus sie in dem Moment aussprach,
als sich unsere Erlösung vollzog.
Matthäus schreibt auch: „Nach dem
Lobgesang gingen sie zum Ölberg
hinaus“ (Mt 26, 30). Welche
Lobgesänge waren das, die Christus
selbst betete?

Während des Passahmahls tranken
die Juden vier Gläser Wein, die die
vier Versprechen Gottes an sein Volk
symbolisierten, als sie aus Ägypten
befreit wurden: „Ich führe euch
heraus“, „ich rette euch“, „ich erlöse
euch“ und „nehme euch an“ (Ex 6,
6-7). Sie wurden in vier
unterschiedlichen Momenten
während des Mahls getrunken.
Zugleich sangen sie die Hymnen des 
Hallel, die so hießen, weil sie mit
dem Wort „hallel“ (Halleluja)[7]
anfingen. Mit Sicherheit betete Jesus
sie alle voller Dankbarkeit und pries
Gott, seinen Vater, als wahrer



Israelit, der sich bewusst war, dass
diese Gebete inspiriert waren. In
ihnen verdichtete sich die
Liebesgeschichte Gottes mit Seinem
Volk wie auch die Haltung des
Menschen vor dem heiligen Gott:
Lobpreis, Anbetung, Bittgebet,
Sühne…

Es ist nicht verwunderlich, dass die
ersten Christen so beteten wie Jesus,
was sich im Rat des heiligen Paulus
spiegelt: „Lasst in eurer Mitte
Psalmen, Hymnen und geistliche
Lieder erklingen, singt und jubelt aus
vollem Herzen dem Herrn! Sagt Gott,
dem Vater, jederzeit Dank für alles
im Namen unseres Herrn Jesus
Christus“ (Eph 5, 19-20). Wie das
Gebet des Vaterunser so prägten
auch die Psalmen ihre Herzen,
öffneten sie einer echten Beziehung
zu Gott. Verwundert und dankbar
entdeckten sie, wie diese Verse
immer das Leben Christi
vorausgedeutet hatten. Und vor



allem begriffen sie, dass sein
wahrhaft menschliches Herz sich die
Worte der Psalmen, die Lobgesänge
und Bitten, wie kein anderes zueigen
gemacht hatte. „Da die Psalmen in
Christus gebetet und erfüllt werden,
gehören sie wesentlich und bleibend
zum Gebet der Kirche. Sie
entsprechen den Menschen aller
Stände und Zeiten“[8]. Auch wir
finden in ihnen „feste Nahrung“ (vgl. 
Hebr 5, 14) für unser Gebet.

Und nicht nur die Psalmen. Zu ihnen
gesellten sich sogleich verschiedene
Kompositionen – „Hymnen und
geistliche Lieder“ – um den dreimal
heiligen Gott zu loben, der sich ihnen
als Einheit der Personen, des Vaters,
des Sohnes und des Geistes, offenbart
hatte. Das war der Beginn der
Ausarbeitung der Gebete, die in der
Liturgie benutzt werden oder die
Frömmigkeit überhaupt nähren. Ziel
war es, uns zu helfen, uns mit
passenden Worten an Gott zu



wenden, die Ausdruck unseres
Glaubens an Ihn sind. Diese Gebete
sind Frucht der Liebe der Kirche zu
ihrem Herrn und bilden einen
Schatz, der unser Herz formen kann.
Daher schrieb der hl. Josefmaria:
„Dein Gebet soll liturgisch sein.
Möchtest du doch die Psalmen und
die Messtexte liebgewinnen, statt
Privatgebete zu verwenden“[9].

Mit dem Hauch des Heiligen
Geistes

Wir alle sind gewöhnt, geschriebene
Texte zu verstehen. Wir wissen, dass
die Worte des Vaterunser, der
Psalmen und anderer Gebete der
Kirche uns zu unserem Umgang mit
Gott angeleitet haben, selbst wenn
wir bisher nicht darüber
nachgedacht haben. Das Wort Gottes
hat indes eine Eigenheit: Es ist
lebendig und kann völlig unerwartet
neue Gedanken mit sich bringen. Im
Hebräerbrief heißt es: „Lebendig ist



das Wort Gottes, wirksam und
schärfer als jedes zweischneidige
Schwert; es dringt durch bis zur
Scheidung von Seele und Geist, von
Gelenken und Mark; es richtet über
die Regungen und Gedanken des
Herzens“ (Hebr 4, 12).

Die gleichen Worte, die wir immer
wieder betrachten, klingen nicht
immer gleich. Manchmal eröffnen
sich uns neue Horizonte, ohne dass
wir erklären könnten warum: Das ist
das Wirken des Heiligen Geistes, der
in unserem Inneren spricht. Der
heilige Augustinus erklärt es
genauer: „Der Klang unserer Worte
trifft euer Ohr, aber der Meister ist
innen (…). Wollt ihr einen Beweis,
Brüder? Habt ihr nicht alle diese
Predigt gehört? Wie viele werden
hier weggehen, ohne etwas
mitzunehmen! Was mich betrifft, so
habe ich für alle gesprochen, aber
die, die der Heilige Geist im Inneren



nicht belehrt, gehen unwissend
wieder nach Hause“[10].

Hier zeigt sich die enge Verbindung
zwischen dem Heiligen Geist, dem
inspirierten Wort und unserem
Gebetsleben. Mit Recht ruft die
Kirche ihn als den „inneren Meister“
an, der unser Herz belehrt mit den
Worten, die Jesus selbst uns gesagt
hat und uns in ihnen immer neue
Horizonte entdecken lässt, damit wir
Gott besser erkennen und Ihn jeden
Tag mehr lieben.

„Maria bewahrte alle diese Worte
und erwog sie in ihrem Herzen“ (Lk
2, 19). Das Gebet unserer Mutter
nährte sich aus ihrem eigenen Leben
und aus der intensiven Betrachtung
des Wortes Gottes. Darin fand sie
Licht, um die Dinge tiefer zu
verstehen, die geschahen. An ihrem
Lobgesang, dem Magnificat, spüren
wir, wie sehr die Heilige Schrift ihr
Gebet ständig befruchtete. Das



Magnificat ist durchzogen von
Versen aus Psalmen und anderen
Worten der Heiligen Schrift wie zum
Beispiel dem „Danklied der
Hanna“ (1 Sam 2, 1-11) oder der
Vision Jesajas (Jes 29, 19-20)[11]. Mit
diesen Gedanken bereitete der
Heilige Geist ihr bedingungsloses Ja
auf die Botschaft des Engels vor. Ihr
empfehlen wir uns an, damit auch
wir unser Herz vom göttlichen Wort
leiten lassen und so fähig werden,
auf die Pläne Gottes für unser Leben 
fiat! zu antworten – es soll
geschehen! Ich will!

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jóvenes, BAC, Madrid 1982, S. 89.

[2] Papst Franziskus, Evangelii
Gaudium, n. 264.



[3] Vgl. Der Weg, Nr. 333.

[4] Hl. Johannes vom Kreuz, Dichos
de amor y de luz, 59.

[5] Hl. Augustinus, Brief 130.

[6] vgl. hl. Cyprian, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro, a Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991; Santo
Tomás de Aquino, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaría, decálogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, pp. 98-128.

[7] Das Hallel besteht aus dem
kleinen Hallel aus den Psalmen 113
(112) bis 118 (117) und dem großen 
Hallel, dem Psalm 136 (135), in dem
der Vers wiederholt wird: „denn
Seine Huld währt ewig“. Mit diesem
Psalm endet das Passahmahl.

[8] Katechismus der Katholischen
Kirche Nr. 2597.



[9] Der Weg, Nr. 86.

[10] Hl. Augustinus, Dritte Homilie
über den ersten Brief des hl. Johannes,
13.

[11] Außer den zitierten gibt es auch
Referenzen aufHabakuk 3, 18; Hiob
12, 19-20; 5, 11-12 und die Psalmen
113, 7; 136, 17-23; 34, 2-3; 111, 9; 103,
1; 89, 11; 107, 9; 34, 10; 98, 3; 22, 9.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-ii-dem-munde-jesu/

(27.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ii-dem-munde-jesu/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ii-dem-munde-jesu/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ii-dem-munde-jesu/

	Ihn erkennen und dich erkennen (II): Aus dem Munde Jesu

