
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (XIII):
Nicht nachdenken,
schauen!

Das kontemplative Beten
schenkt uns eine neue Art, alles,
was in unserem Umfeld
geschieht, zu sehen. Durch
diese Gabe erfüllt sich unser
natürlicher Wunsch, uns in den
unterschiedlichsten Umständen
mit Gott zu vereinigen.

18.05.2021



In den ersten Jahrhunderten war die
politisch und wirtschaftlich
drittwichtigste Stadt der damaligen
Welt Antiochien, Hauptstadt einer
römischen Provinz. Dort wurden die
Nachfolger Jesu zum ersten Mal
„Christen“ genannt (vgl. Apg 11, 26).
Der dritte Bischof in dieser Stadt war
der heilige Ignatius, der nach seiner
Verurteilung zum Tod unter der
Regierung Trajans an die Küste
Seleusias – in der heutigen Türkei –
gebracht wurde und anschließend
übers Meer bis nach Rom. Auf dieser
Reise fuhr man mehrere Häfen an.
An jedem Ort empfing er Christen
aus jener Gegend und schickte Briefe
an die Gemeinden der Jünger Jesu.
„Ich schreibe allen Gemeinden und
lasse sie wissen, dass ich aus freiem
Willen für Gott sterbe“[1]. Er wusste,
dass die wilden Tiere im
Amphitheater Flavio, dem heutigen
römischen Kolosseum, sein Ende auf
Erden bedeuten würden. Er bat
inständig um Gebet für sich, um



tapfer sein zu können. Seine Briefe
zeugen von der Tiefe seiner Seele,
von seiner Sehnsucht nach der
endgültigen Vereinigung mit Gott: „In
mir brennt keine Begierde, sondern
da ist nur lebendiges Wasser, das in
mir redet und sagt: Komm zum
Vater“[2].

Eine Pflanze, die Wurzeln im
Himmel hat

Diese Stimme im Inneren des heilige
Ignatius von Antiochien – „Komm
zum Vater!“ - , die ihn zu einem
Leben der Frömmigkeit und der
Liebe zu den Sakramenten geführt
hat, bedeutet übernatürliche Reife
des natürlichen Wunsches nach
Vereinigung mit Gott. Schon die
antiken griechischen Philosophen
hatten im tiefsten Inneren unseres
Wesens die Sehnsucht nach dem
Göttlichen entdeckt, Heimweh nach
unserem wahren Vaterland, „als



wären wir keine irdische, sondern
eine himmlische Pflanze“[3].

Während seiner Katechese über das
Gebet blickte Benedikt XVI. in der
ersten Audienz auch zurück auf das
Alte Ägypten, auf Mesopotamien und
die dortigen griechischen
Philosophen, Dramatiker und die
römischen Schriftsteller. Alle
Kulturen geben Zeugnis von der
Sehnsucht nach Gott: „Der <digitale>
Mensch sucht ebenso wie der
Höhlenmensch in der religiösen
Erfahrung die Wege, um seine
Endlichkeit zu überwinden und sein
vergängliches irdisches Dasein
abzusichern. (…) Der Mensch trägt
ein Verlangen nach dem
Unendlichen in sich, eine Sehnsucht
nach Ewigkeit, eine Suche nach
Schönheit, einen Wunsch nach Liebe,
ein Bedürfnis nach Licht und
Wahrheit, die ihn zum Absoluten
drängen“[4].



Man sagt, eines der am meisten
verbreiteten Probleme dieses 
vergänglichen irdischen Daseins
unserer Zeit sei die manchmal
unbewusste innere Zerrissenheit.
Wir spüren den Gegensatz zwischen
dem, was wir wollen, und dem, was
wir tun. In uns stellen wir
Tendenzen fest, die sich nicht
harmonisch miteinander verbinden.
Die Geschichte unseres Lebens ist
kein kontinuierlicher Faden, der
Vergangenheit und Zukunft
miteinander verbindet. Wir
verstehen oft nicht, wie manche
Ideen oder Gefühle, die wir haben,
zusammenpassen können… Hier und
da sehen wir vielleicht
unterschiedliche Versionen unserer
selbst. Manchmal schaffen wir es
nicht einmal, uns auf eine einzige
Aufgabe zu konzentrieren. In diesen
Fällen sehnen wir uns nach der
Einheit, die wir anscheinend nicht so
zustandebringen können wie
manches andere.



„Ist es nicht vielleicht ein »Zeichen
der Zeit«, dass man heute in der Welt
trotz der weitreichenden
Säkularisierungsprozesse ein
verbreitetes Bedürfnis nach
Spiritualität verzeichnet, das
größtenteils eben in einem
erneuerten Gebetsbedürfnis zum
Ausdruck kommt?“[5] fragte sich
Johannes Paul II. zu Beginn unseres
Jahrtausends. Ja, wir sind Zeugen
vieler Initiativen, ob real präsent
oder per Internet, die darum bemüht
sind, unsere Fähigkeit zu stärken,
äußerlich und innerlich zu
schweigen, zuzuhören, uns zu
konzentrieren und mit Geist und
Körper in Harmonie zu sein. Solche
Übungen können uns natürlich eine
gewisse innere Ausgeglichenheit
vermitteln. Aber das christliche
Gebet schenkt uns eine Ruhe, die
nicht nur ein vorübergehendes
Gleichgewicht herstellt, sondern sie
ist Ergebnis einer Wahrnehmung des
Lebens, die aus der innigen



Beziehung zu Gott hervorgeht. Da
das christliche Gebet eine Gabe ist,
schenkt es uns eine neue Sicht der
Wirklichkeit, die alles mit ihm in
Verbindung bringt. „Es ist vor allem
eine innere Haltung, nicht nur ein
Durchführen von Kulthandlungen
oder Sprechen von Worten, sondern
vor allem ein Dasein vor Gott“[6].
Diese innere Haltung, dieses Dasein
vor Gott ergibt sich nicht von heute
auf morgen, sondern wir müssen uns
dazu bereit machen, damit Gott es
uns schenken kann. Es ist zugleich
Gabe und Aufgabe.

Was ewig ist im Blick haben

An einer Stelle seiner Homilie Auf
dem Weg zur Heiligkeit, die er Ende
1967 hielt, beschreibt der heilige
Josefmaria kurz den Weg eines
Lebens des Gebetes[7]. Man beginnt
mit einfachen, kurzen Gebeten, die
man vielleicht in der Kindheit
auswendig gelernt hat – sagt er uns.



Dann beginnt die Freundschaft mit
Jesus, in der wir lernen, uns in seine
Passion, seinen Tod und seine
Auferstehung zu versetzen und uns
seine Lehre zu eigen machen. Später
spürt das Herz das Bedürfnis, sich
mit den drei göttlichen Personen zu
verbinden, bis dies nach und nach
den Tag erfüllt. Danach beschreibt
der Gründer des Werkes die Etappe,
die dem kontemplativen Leben
entspricht. Es kommt der Moment,
da wir „bei dieser reichen Quelle
klaren Wassers verweilen, das ins
ewige Leben strömt. Worte sind
überflüssig, weil die Sprache versagt;
der Verstand kommt zur Ruhe. Nicht
mehr nachdenken, sondern
anschauen!“[8] An irgendeinem
Punkt dieses Weges können wir uns
fragen: Welche Beziehung existiert
zwischen dem Gebet und dem
ewigen Leben? In welchem Sinn hört
das Gebet auf, aus Worten zu
bestehen, und wird zu einem
Schauen?



Mit Hilfe des Gebetes hoffen wir
dahin zu kommen, die Dinge hier
und jetzt so zu sehen, wie Gott sie
sieht, in einer einfachen Intuition,
die aus der Liebe kommt, zu
erfassen, was in unserer Umgebung
geschieht[9]. Das ist seine
wertvolleste Frucht, und deshalb
sagen wir, dass das Gebet uns
verwandelt. Es hilft uns nicht nur,
bestimmte Haltungen zu ändern
oder Fehler zu überwinden, das
christliche Gebet zielt vor allem
darauf ab, uns mit Gott zu vereinen,
indem es schon hier auf Erden
beginnt, unseren Blick mit dem
göttlichen Blick zu vereinen. In
gewisser Weise versuchen wir,
unsere Augen von seinem Licht
heilen zu lassen. Diese
Liebesbeziehung zu Gott, die wir in
Jesus lernen und verwirklichen,
erleben wir nicht nur, sondern sie
verändert uns auch.



Die persönliche Umwandlung hat
Konsequenzen auf unser Handeln,
oft sogar ganz praktische. Wenn wir
mit Gottes Hilfe diesen
übernatürlichen Blick entwickeln,
dann beginnen wir beispielsweise in
allem Geschaffenen das Gute zu
sehen, sogar da, wo wir es zunächst
nicht erkannten; denn nichts entgeht
den liebevollen Plänen Gottes, der
immer der Stärkere ist. Wir schätzen
dann die Freiheit der anderen auf
neue Weise und sind nicht so sehr in
Gefahr, an ihrer Stelle
Entscheidungen zu treffen, so, als
hingen alle Dinge von uns ab. Dann
verstehen wir auch besser, dass Gott
auf eigenen Wegen und zu seiner
Zeit wirkt, ohne dass wir es
kontrollieren könnten.
Kontemplatives Beten befreit uns
von der Besessenheit, Probleme
sofort lösen zu wollen, anstatt offen
zu sein für das Licht in allem, was
uns umgibt, selbst in den Wunden
und Schwächen unserer Welt. Wenn



wir bemüht sind, der Perspektive
Gottes zu folgen, ist unsere
Beziehung zur Realität und zu den
Menschen frei von Gewalt. Vielmehr
suchen wir die Vereinigung mit
seiner allmächtigen Liebe, anstatt sie
mit unseren ungeschickten
Eingriffen zu behindern. Der heilige
Thomas von Aquin sagt: „Die
Kontemplation wird im künftigen
Leben vollendet sein, wenn wir Gott
von Angesicht zu Angesicht sehen
werden (1 Kor 13, 12). Er wird uns
unendlich glücklich machen“[10]. Die
Kraft des Gebetes besteht darin, dass
wir schon hier auf Erden Gott
schauen können, wenn auch wie „in
einem Spiegel“ (1 Kor 13, 12).

In einem Beisammensein in Portugal
im Jahr 1972 fragte jemand den
heiligen Josefmaria, wie man die
täglichen Probleme als Christ lösen
könne. Unter anderem wies ihn der
Gründer des Opus Dei darauf hin,
dass das Gebetsleben hilft, die Dinge



anders zu betrachten, als wir es ohne
eine tiefe Beziehung zu Gott könnten.
„Wir haben einen Maßstab anderen
Stils. Wir sehen die Dinge mit den
Augen dessen, der an die Ewigkeit
und an die ewige Liebe Gottes
denkt“[11]. Bei anderer Gelegenheit
sagte er auch, die Glückseligkeit im
Himmel ähnele der Art, wie man auf
Erden glücklich ist[12]. Ein
byzantinischer Theologe des 14.
Jahrhunderts hat geschrieben: „Wir
bereiten uns nicht nur auf die
Ewigkeit vor, wir dürfen sie schon
jetzt leben und ihr entsprechend
handeln“[13].

Ruhe… Frieden… Intensives Leben

Zu Beginn des Kapitels über das
Gebet überrascht uns der
Katechismus der Katholischen Kirche
mit einer Frage, die wie die einer
Gewissenserforschung wirkt: „Von
woher sprechen wir, wenn wir
beten? Von der Höhe unseres Stolzes



und unseres Eigenwillens herab oder
‚aus der Tiefe‘ (Ps 130, 1) eines
demütigen und reuigen Herzens?“
Und danach erinnert er uns sofort an
eine grundlegende Voraussetzung für
das Gebet: „Die Demut ist die
Grundlage des Betens“[14].
Tatsächlich kann dieser Blick auf die
Ewigkeit, der in uns das
kontemplative Beten ermöglicht, nur
auf dem fruchtbaren Boden der
Demut wachsen, in einem Klima der
Offenheit für die Lösungen Gottes
und nicht, wenn wir nur unsere
eigenen Ideen verfolgen. Ein zu
starkes Vertrauen auf den eigenen
Verstand und die eigene Planung
kann dazu führen, dass wir in der
Praxis so leben, als existierte Gott
nicht. Immer wieder neu brauchen
wir die Demut angesichts der
Wirklichkeit, in der Begegnung mit
Menschen, im Blick auf die
Geschichte, die fruchtbarer Boden
für das Wirken Gottes sein soll. Papst
Franziskus wies in seiner Katechese



über das Gebet auf den König David
hin: „Die Welt, die vor seinen Augen
liegt, ist keine stumme Szene: Sein
Blick erkennt hinter dem Lauf der
Dinge ein größeres Geheimnis.
Genau dort entsteht das Gebet: aus
der Überzeugung heraus, dass das
Leben nicht etwas ist, das an uns
abprallt, sondern ein wunderbares
Geheimnis“[15].

Mit diesem Blick, den uns die
Kontemplation mitten in der Welt
schenkt, sättigen wir im Rahmen des
Möglichen unsere Sehnsucht nach
Einheit mit Gott, mit den anderen
und mit uns selbst. Wir merken
überrascht, dass wir unermüdlich
zum Wohl der anderen und der
Kirche arbeiten und dass unsere
Talente blühen „wie ein Baum,
gepflanzt an Bächen voll Wasser, der
zur rechten Zeit seine Frucht
bringt“ (Ps 1, 3). So genießen wir
schon ein wenig von jener Harmonie,
für die wir bestimmt sind und von



jener Ruhe, die wir anders nicht
finden werden. „Hetzen, hetzen! –
Schaffen, schaffen! – Fieberhafte
Tätigkeit… (…) Weil sie bei ihrer
Arbeit nur auf den gegenwärtigen
Augenblick sehen: Sie leben nur dem
Jetzt.- Du aber solltest die Dinge
unter dem Gesichtswinkel der
Ewigkeit sehen, das Ziel und die
Vergangenheit gegenwärtig haben.
Ruhe. – Friede. – Intensives Leben in
deinem Innern“[16].

Andrés Cárdenas Matute

[1] Hl.Ignatius von Antiochien, Brief
an die Römer, Nr. 4.

[2] Hl.Ignatius von Antiochien, Brief
an die Römer, Nr. 7.

[3] Platon, Timaios, 90a.

[4] Benedikt XVI., Audienz,
11.05.2011.



[5] Hl. Joh. Paul II., Apostol.
Schreiben Novo Millennio Ineunte,
Nr. 33.

[6] Benedikt XVI., Audienz,
11.05.2011.

[7] Vgl. Hl. Josefmaria, Freunde
Gottes, Nr. 306.

[8] a.a.O. Nr. 307.

[9] Das ist die Thomistische
Konzeption der Kontemplation als 
«simplex intuitus veritatis ex caritate
procedens».

[10] Hl. Thomas von Aquin, Suma
Theologiae, II-II, c. 180, a. 4.

[11] Hl. Josefmaria, Notizen von
einem Familientreffen, 04.11.1972.

[12] vgl. Hl. Josefmaria, Feuer der
Schmiede, Nr. 1005.

[13] Nicolás Cabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid, 1958, S. 89.



[14]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2559.

[15] Franziskus, Audienz, 24.06.2020.

[16] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 837.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/ihn-erkennen-dich-erkennen-
xiii-nicht-nachdenken/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-dich-erkennen-xiii-nicht-nachdenken/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-dich-erkennen-xiii-nicht-nachdenken/
https://opusdei.org/de/article/ihn-erkennen-dich-erkennen-xiii-nicht-nachdenken/

	Ihn erkennen und dich erkennen (XIII): Nicht nachdenken, schauen!

