
opusdei.org

Herz-Jesu-Fest

"Christi Herz, Frieden des
Christen", Predigt vom 17. Juni
1966

19.04.2004

Predigt vom 17. Juni 1966, Fest des
Heiligsten Herzens Jesu

1. Im Herzen seines Sohnes hat uns
Gott Vater unendliche Schätze der
Liebe, infinitos dilectionis thesauros
(Tagesgebet des Festes), des
Erbarmens und der Zuneigung
geschenkt. Wollen wir die Gewißheit
haben, daß Gott uns liebt und nicht



nur unser Beten erhört, sondern uns
noch zuvorkommt, genügt es, dem
Gedankengang des heiligen Paulus
zu folgen: "Er, der des eigenen
Sohnes nicht geschont, sondern Ihn
für uns alle dahingegeben hat, wie
sollte Er uns nicht mit Ihm alles
schenken?" (Röm 8, 32)

Die Gnade erneuert den Menschen
von innen her und macht aus ihm,
einem Sünder und Rebellen, einen
guten und treuen Knecht. Und alle
Gnade entspringt aus der Liebe, die
Gott uns erweist und uns geoffenbart
hat: nicht allein mit Worten, auch
mit Taten. Die göttliche Liebe läßt die
zweite Person der Allerheiligsten
Dreifaltigkeit, das Wort, den Sohn
Gottes des Vaters unser Fleisch
annehmen, das heißt unser
Menschsein, die Sünde
ausgenommen. Und dieses Wort
Gottes est verbum spirans amorem, ist
das Wort, aus dem die Liebe
hervorgeht.



Die Liebe offenbart sich uns in der
Menschwerdung, in jenem
erlösenden Wandel Christi auf Erden,
der Ihn bis zum letzten Opfer am
Kreuz führt. Und diese Liebe äußert
sich am Kreuz mit einem neuen
Zeichen: "Einer der Soldaten öffnete
Jesus das Herz mit einer Lanze, und
sogleich flossen Blut und Wasser
heraus"(Joh 19,34). Wasser und Blut
Jesu zeugen von einer Hingabe bis
zum äußersten, bis zum 
consummatum est, es ist vollbracht,
aus Liebe.

Wenn wir am heutigen Fest wieder
einmal die zentralen Geheimnisse
unseres Glaubens betrachten, bewegt
es uns zu sehen, wie die tiefsten
Wirklichkeiten - die Liebe Gottes des
Vaters, der seinen Sohn hingibt, und
die Liebe des Sohnes, der dem
Golgotha gelassen entgegengeht - in
so menschennahen Gesten Gestalt
gewinnen. Gott spricht uns nicht als
der Mächtige und Herrscher an, Er



nähert sich uns "in Knechtsgestalt,
den Menschen gleichgemacht" (Phil
2, 7). Jesus erscheint niemals fremd
oder fern. Wohl erscheint Er
manchmal in der Zeit seines
öffentlichen Wirkens wie befremdet
und schmerzlich betroffen von der
menschlichen Bosheit; sehen wir
aber etwas näher hin, so bemerken
wir sogleich, daß sein Ärger und sein
Zorn aus der Liebe kommen: Sie sind
eine weitere Aufforderung dazu, der
Untreue und der Sünde zu entsagen.
"Will ich denn den Tod des Sünders -
spricht der Herr Jahwe - und nicht
vielmehr, daß er sich von seinem
bösen Wege bekehrt und lebt?" (Ez
18, 23) Diese Worte erklären uns das
ganze Leben Christi und lassen uns
begreifen, warum Er uns
entgegengeht mit einem Herzen aus
Fleisch, mit einem Herzen wie unser
Herz - ein nachhaltiger Beweis und
ein ständiges Zeugnis des
unsagbaren Geheimnisses der
göttlichen Liebe.



2. Laßt mich euch etwas
anvertrauen, das mich schmerzt und
zugleich anspornt: Es ist der Gedanke
an die vielen Menschen, die Christus
noch nicht kennen, noch nichts von
der Größe des Glückes ahnen, das
uns im Himmel erwartet, und die auf
der Erde wie Blinde einer Freude
nachjagen, deren wirklicher Name
ihnen fremd ist, Menschen, die wie
Verirrte auf Abwege geraten, die sie
immer weiter vom echten Glück
wegführen. Wie gut läßt sich jenes
nächtliche Erlebnis des Apostels
Paulus in Troas nachfühlen, als er im
Traum ein Gesicht wahrnahm: "Ein
Mann aus Mazedonien stand da und
bat ihn: Komm herüber nach
Mazedonien und hilf uns. Nach
dieser Erscheinung suchten sie -
Paulus und Timotheus - sogleich
nach Mazedonien zu fahren,
überzeugt, daß Gott sie gerufen
hatte, den Menschen dort das
Evangelium zu verkünden" (Apg 16,
9-10).



Merkt ihr nicht auch, daß Gott uns
ruft, daß Er uns durch alles, was um
uns geschieht, auffordert, die frohe
Botschaft des Kommens Jesu zu
verkünden? Doch manchmal
verharmlosen wir Christen unsere
Berufung, bleiben an der Oberfläche
und vergeuden unsere Zeit mit
Streitigkeiten und Nörgeleien; ja
noch schlimmer: einige nehmen
ohne Grund Anstoß an der Art, wie
andere Christen bestimmte Aspekte
des Glaubens in konkreten
Äußerungen der Frömmigkeit
verwirklichen; anstatt selbst Wege zu
bahnen für die Form der
Frömmigkeit, die sie für richtig
halten, kritisieren und zerstören sie
nur. Selbstverständlich kann es
Unzulänglichkeiten im Leben der
Christen geben, und es gibt sie
wirklich, Aber nicht wir und unsere
Armseligkeit sind das Wichtige:
wichtig ist allein Er, Jesus. Um
Christus muß es uns zu tun sein,
nicht um uns.



Solche Gedanken kommen mir, wenn
ich von einer angeblichen Krise der
Verehrung des Heiligsten Herzen Jesu
höre. Diese Krise gibt es nicht.
Wirkliche Frömmigkeit war immer
und ist auch heute eine lebendige
Haltung, menschlich und
übernatürlich zugleich. Ihre Früchte
waren immer und sind auch heute
Früchte der Bekehrung, der Hingabe,
der Erfüllung des göttlichen Willens,
der liebenden Vertiefung in die
Geheimnisse der Erlösung.

Etwas ganz anderes sind die
Äußerungen eines unwirksamen
Sentimentalismus, überladen mit
frommem Schein, aber hohl in der
Lehre. Auch mir gefallen die
kitschigen Bilder nicht,
Darstellungen des Heiligsten
Herzens, die niemanden, der einen
gesunden Menschenverstand und
den übernatürlichen Geist eines
Christen hat, zur Frömmigkeit
bewegen können. Nun zeugt es aber



nicht gerade von Logik, aus
tatsächlichen Mißständen, die von
selbst verschwinden, ein
theologisches Problem zu machen.
Wenn es eine Krise gibt, dann ist es
die Krise im Herzen der Menschen,
denen es aus Kurzsichtigkeit,
Egoismus oder Engstirnigkeit nicht
gelingt, die unerschöpfliche Liebe
Christi unseres Herrn zu erahnen.
Die Kirche hat es seit Bestehen dieses
Festes verstanden, durch ihre
Liturgie die Nahrung für eine echte
Frömmigkeit zu geben; die Stelle
beim Apostel Paulus, die sie uns als
Lesung der heiligen Messe vorlegt,
bietet einen vollständigen Leitfaden
beschaulichen Lebens, der bei der
Verehrung des Herzens Jesu ansetzt:
Erkennen und Lieben, Gebet und
Leben. Gott selbst lädt uns durch den
Mund des Apostels ein, diesen Weg
zu gehen: "Daß Christus durch den
Glauben in euren Herzen wohne,
und daß ihr in der Liebe
festgewurzelt und festgegründet



seid. Dann vermögt ihr mit allen
Heiligen die Breite und Länge, die
Höhe und Tiefe zu erfassen und die
Liebe Christi zu verstehen, die alles
Erkennen übersteigt, um mit der
ganzen Fülle Gottes erfüllt zu
werden" (Eph 3, 17-19).

Die Fülle Gottes offenbart und
schenkt sich uns in Christus, in der
Liebe Christi, im Herzen Christi:
denn es ist das Herz dessen, in dem
"die ganze Fülle der Gottheit
wesenhaft wohnt" (Kol 2,9). Wenn
man die großen Vorhaben Gottes aus
den Augen verliert - jenen Strom der
Liebe, der sich durch die
Menschwerdung, die Erlösung und
das Pfingstfest in die Welt ergießt -,
dann kann man die Zeichen der
Zuneigung des Herzens Christi gar
nicht wahrnehmen.

Wahre Andacht zum Herzen
Christi



3. Wieviel Reichtum liegt in diesen
Worten: Heiligstes Herz Jesu. Wenn
wir vom menschlichen Herzen
sprechen, meinen wir nicht allein die
Gefühle, sondern die ganze Person,
die liebt und sich anderen zuwendet.
Im Sprachgebrauch der Menschen,
den die Heilige Schrift übernimmt,
um uns die Dinge Gottes verständlich
zu machen, ist das Herz Mitte und
Ursprung, Ausdruck und Urgrund
der Gedanken, Worte und
Handlungen. Man kann es so
ausdrücken: Ein Mensch ist wert,
was sein Herz wert ist.

Sache des Herzens ist die Freude:
"Mein Herz soll jubeln ob Deiner
Hilfe" (Ps 12,6); die Reue: "Mein Herz
ist wie Wachs geworden,
zerschmolzen in meiner Brust" (Ps
21, 15); das Lob Gottes: "Aus meinem
Herzen dringt ein schönes Lied zum
König" (Ps 44, 2); das Verlangen, auf
den Herrn zu hören: "Bereit ist mein
Herz" (Ps 56,8); das liebevolle



Wachen: "Ich schlafe, aber mein
Herz ist wach" (Hl 5, 2); ja, auch der
Zweifel und die Furcht: "Euer Herz
verzage nicht, glaubt an mich" (Joh
14, 1).

Das Herz fühlt nicht nur, es weiß und
versteht auch. Das Gesetz Gottes
wird im Herzen empfangen , und im
Herzen bleibt es eingeschrieben. In
der Heiligen Schrift heißt es auch:
"Wovon das Herz voll ist, davon
redet der Mund" (Mt 12, 34). Der
Herr warf den Schriftgelehrten vor:
"Warum denkt ihr Böses in euren
Herzen?" (Mt 9, 4). Und Er meint alle
Sünden, deren der Mensch fähig ist,
wenn Er sagt: "Aus dem Herzen
kommen böse Gedanken, Mord,
Ehebruch, Unzucht, Diebstahl,
falsches Zeugnis, Gotteslästerung (Mt
15, 19).

Mit dem Herzen meint die Heilige
Schrift nicht das vorübergehende
Gefühl von Heiterkeit oder Trübsinn;



gemeint ist vielmehr die Person, die,
wie Christus selbst uns sagt, sich in
ihrer Ganzheit - mit Leib und Seele -
dem zuwendet, was sie als ihr Wohl
erfaßt: "Denn wo dein Schatz ist, da
ist auch dein Herz (mt 6, 21).

Wenn wir also jetzt vom Herzen Jesu
sprechen, sehen wir darin die
Gewißheit der Liebe Gottes und die
Wirklichkeit seiner Hingabe für uns;
und wenn wir die Verehrung des
Heiligsten Herzens empfehlen, so
empfehlen wir, daß wir uns mit
allem, was wir sind - mit Seele und
Gefühl, Gedanken, Worten und
Taten, Mühen und Freuden -, dem
ganzen Jesus zuwenden.

So gewinnt die wahre Andacht zum
Herzen Jesu Gestalt: Gott erkennen
und uns erkennen, auf Jesus blicken
und zu Ihm gehen, zu Ihm, der uns
ermutigt, uns lehrt, uns leitet.
Oberflächlich kann diese Form der
Frömmigkeit nur für denjenigen



sein, der so wenig Mensch ist, daß er
die Wirklichkeit des
fleischgewordenen Gottes nicht zu
erfassen vermag.

4. Jesus am Kreuz, sein Herz
durchbohrt aus Liebe zu den
Menschen: das ist die deutliche
Antwort - Worte sind hier überflüssig
auf die Frage nach dem Wert der
Dinge und der Menschen. Soviel sind
die Menschen, ihr Leben und ihr
Glück wert, daß der Sohn Gottes sich
selbst hingibt, um sie zu erlösen, sie
zu läutern, sie aufzurichten: Wer
wird dieses sein durchbohrtes Herz
nicht lieben? fragte ein Mensch des
Gebetes: "Wer möchte nicht Liebe
mit Liebe erwidern? Wer wird nicht
ein solch reines Herz umarmen? Wir,
die wir aus Fleisch sind, wir werden
Liebe mit Liebe vergelten, wir
werden unseren Verwundeten
umarmen, dem die Gottlosen Hände,
Füße, Brust und Herz durchbohrten.
Bitten wir darum, daß Er unser Herz



mit der Fessel seiner Liebe binden, es
mit einer Lanze durchstoßen möge,
da es immer noch hart und
unbußfertig ist" (Bonaventura, Vitis
mystica, 3, 11).

Liebende Menschen haben sich
immer mit solchen Gedanken,
Regungen und Rufen an Jesus
gewandt. Um aber diese Sprache zu
verstehen und um wirklich zu
begreifen, was des Menschen Herz ist
und was Christi Herz und Gottes
Liebe sind, müssen wir glauben und
demütig sein. In Glauben und Demut
hinterließ uns Augustinus jenes
berühmte Wort: "Du hast uns
geschaffen, Herr, damit wir Dein
seien, und unser Herz ist unruhig, bis
es ruht in Dir" (Augustinus,
Confessiones, 1, 1, 1).

Wenn der Mensch nicht demütig ist,
maßt er sich an, über Gott zu
verfügen, aber nicht in jener Weise,
die Christus selbst ermöglichte, als Er



sagte: Nehmet hin und esset: das ist
mein Leib ; vielmehr versucht er die
Größe Gottes mit menschlichen
Maßstäben zu messen. Die Vernunft
meldet sich zu Wort: aber eine
frostige und blinde Vernunft, nicht
das Verstehen aus dem Glauben und
auch nicht das einfache Verstehen
des Geschöpfes, das die Dinge zu
kosten und zu lieben vermag; sie
verkehrt sich in die Unvernunft
dessen, der seine armseligen,
durchschnittlichen Erfahrungen zum
Maßstab aller Dinge macht, die die
übermenschliche Wahrheit
beschneiden, das menschliche Herz
verkrusten und es unempfänglich
machen für die Eingebungen des
Heiligen Geistes. Unsere arme
Vernunft wäre verloren, wenn die
Macht des barmherzigen Gottes sie
nicht aus ihrem Elend befreite: "Ich
werde euch ein neues Herz geben
und einen neuen Geist in euer
Inneres geben, euer steinernes Herz
wegnehmen und euch ein Herz von



Fleisch geben" (Ez 36, 26). Die Seele
sieht sich wieder mit Licht erfüllt,
und sie jubelt bei diesen
Verheißungen der Heiligen Schrift.

"Ich hege Gedanken des Friedens
und nicht der Bedrängnis" (Jer 29,
11), spricht Gott durch den
Propheten Jeremias. Die Liturgie
bezieht diese Worte auf Jesus, denn
in Ihm zeigt sich uns deutlich, wie
Gott uns liebt. Er kommt nicht, um
uns zu verdammen und uns unsere
Bedürftigkeit und Bosheit
vorzuhalten: Er kommt, um uns zu
erretten, zu vergeben und zu
entschuldigen, um uns den Frieden
und die Freude zu schenken.

Wenn wir einmal dieses tröstliche
Verhältnis des Herrn zu seinen
Kindern erkannt haben, verwandelt
sich wie von selbst unser Herz. Und
wir werden sehen, wie sich vor
unseren Augen eine vollkommen



neue Landschaft auftut, weit und tief
und voller Licht.

Den anderen Menschen die Liebe
Christi bringen

5. Gott sagt nicht: Statt eures Herzens
gebe ich euch den Willen eines
reinen Geistes. Nein, Er gibt uns ein
Herz: ein Herz aus Fleisch, wie das
Herz Christi. Ich habe nicht zwei
Herzen, eines, um Gott zu lieben, und
ein anderes, um die Menschen zu
lieben. Mit demselben Herzen, mit
dem ich meine Eltern geliebt habe
und meine Freunde liebe, liebe ich
Christus und den Vater und den
Heiligen Geist und die Jungfrau
Maria. Man kann es gar nicht oft
genug bedenken: Wir müssen sehr
menschlich sein, denn sonst können
wir nicht göttlich werden.

Die menschliche Liebe, die Liebe hier
auf Erden gibt uns, wenn sie echt ist,
sozusagen einen Vorgeschmack der
göttlichen Liebe: Durch sie ahnen



wir etwas von dieser Liebe. Wir
ahnen die Liebe, mit der wir Gott
genießen werden und die unter uns
herrschen wird im Himmel, wenn
der Herr "alles in allem" (1 Kor 15,
28) sein wird. Dieses beginnende
Begreifen der göttlichen Liebe wird
uns drängen, mit Beharrlichkeit
mitfühlender, großherziger und
selbstloser zu sein.

Wir müssen weitergeben, was wir
empfangen, und weiterlehren, was
wir gelernt haben: Schlicht und ohne
Überheblichkeit müssen wir die
anderen an der Erkenntnis der Liebe
Christi teilhaben lassen. Eure Arbeit
und euer Beruf können und müssen
zu einem Dienst werden: Eine gut
verrichtete Arbeit, die selbst
voranschreitet und zum Fortschritt
beiträgt, die sich die
Errungenschaften von Kultur und
Technik zunutze macht, erfüllt eine
große Aufgabe, nützt der ganzen
Menschheit, sofern wir uns nur von



Großzügigkeit leiten lassen und nicht
von Egoismus, das Wohl aller, nicht
den eigenen Vorteil, im Auge haben,
kurz, sofern wir unsere Arbeit aus
einer christlichen Lebenssicht
verrichten.

Diese Arbeit in der Gesellschaft muß
für euch der Anlaß sein, die Liebe
Christi in eurer Freundschaft, im
Verständnis, in der Aufmerksamkeit
füreinander und im Frieden greifbar
werden zu lassen. Wie Christus in
Palästina "umherzog und Wohltaten
spendete" (Apg 10, 38), so müßt ihr
auf allen Wegen der Menschen - in
der Familie, in der Gesellschaft, in
eurem Beruf, im Bereich der Kultur,
in eurer Freizeit - eure Saat des
Friedens breit ausstreuen. Dies wird
der beste Beweis dafür sein, daß das
Reich Gottes in euren Herzen ist:
Daran erkennen wir, "daß wir aus
dem Tode zum Leben gekommen
sind, weil wir die Brüder lieben" (1



Joh 3, 14), schreibt der Apostel
Johannes.

Aber niemand vermag diese Liebe zu
leben, der nicht durch die Schule des
Herzens Jesu geht. Nur wenn wir
Christi Herz anschauen, wird es uns
gelingen, unser Herz von Haß und
Gleichgültigkeit frei zu machen, nur
so werden wir angesichts des
Leidens und des Schmerzes anderer
christlich reagieren.

Erinnert euch an die Schilderung im
Lukasevangelium, die uns Christus
vor den Toren Naims zeigt (Lk 7,
11-17). Jesus sieht die Not jener
Menschen, denen Er auf seinem Weg
begegnet. Er hätte vorübergehen
oder auch erst auf einen Ruf oder
eine Bitte hin reagieren können.
Aber Er geht weder vorbei, noch
wartet Er ab. Er ergreift die
Initiative, bewegt vom Leid einer
Witwe, die das letzte, was sie besaß,
verloren hatte: ihren Sohn.



Der Evangelist Lukas berichtet, daß
Jesus Mitleid fühlte. Vielleicht war Er
auch äußerlich bewegt, wie damals
beim Tode des Lazarus. Christus
blieb und bleibt nicht teilnahmslos
angesichts des Leidens, das aus der
Liebe kommt, Er möchte nicht, daß
Kinder von ihren Eltern getrennt
werden. Er überwindet den Tod, um
Leben zu spenden, damit jene, die
einander lieben, sich nahe seien,
aber vorher und gleichzeitig verlangt
Er von den Menschen, daß sie den
Vorrang der göttlichen Liebe
anerkennen, der ein echt christliches
Dasein prägen muß.

Christus weiß sich umgeben von
einer Menschenmenge, die staunend
die Kunde von diesem Wunder in der
ganzen Gegend verbreiten wird.
Aber sein Tun ist keine Pose für die
Zuschauer. Er ist einfach ergriffen
vom Schmerz jener Frau und kann
nicht umhin, sie zu trösten. Er geht
auf sie zu mit den Worten: "Weine



nicht" (Lk 7, 13), als ob Er ihr zu
verstehen geben möchte: Ich will
dich nicht in Tränen sehen, denn ich
bin gekommen, Freude und Frieden
auf die Erde zu bringen. Dann
geschieht das Wunder, ein Zeichen
der Macht des Gottes Jesus Christus.
Aber ihm ging die Ergriffenheit
seiner Seele voraus, ein klares
Zeichen der Sanftmut des Herzens
des Menschen Jesus Christus.

6. Wenn wir es nicht von Jesus
lernen, werden wir nie lieben. Wenn
wir dächten wie manch einer,
Reinheit und Gottesnähe des Herzens
seien gleichbedeutend mit einem 
Sichfernhalten und Sich-nicht-
anstecken-lassen von menschlichen
Regungen, dann wäre das Ergebnis
nur Stumpfheit gegenüber dem
Schmerz anderer. Wir wären dann
nur einer offiziellen, trockenen und
herzlosen Liebe fähig, nicht aber der
wahren Liebe Christi, die echte
Zuneigung und menschliche Wärme



bedeutet. Dabei rede ich nicht jenen
falschen Theorien das Wort, die
nichts weiter sind als traurige
Ausreden, um die Herzen auf
Irrwege zu leiten - sie von Gott zu
entfremden -, um sie dem Anlaß zur
Sünde und dem Verderben
preiszugeben.

Am heutigen Fest sollen wir den
Herrn bitten, daß Er uns ein gutes
Herz gebe, fähig, auf das Leid
anderer mit Mitleid zu antworten
und zu verstehen, daß die Qual, die
das Menschenleben auf Erden
begleitet und oft viele Seelen
ängstigt, nur durch die Liebe
gelindert werden kann. Alles andere
bringt höchstens eine kurze
Ablenkung, die dann nur wieder der
Bitterkeit und der Verzweiflung
weicht.

Wenn wir den anderen helfen
wollen, müssen wir sie mit einer
Liebe lieben, die - ich sage es noch



einmal - Verständnis und Hingabe,
Zuneigung und bewußte Demut ist.
So begreifen wir, warum der Herr
das ganze Gesetz in einem doppelten
Gebot, ja eigentlich in einem einzigen
Gebot zusammenfassen wollte: aus
ganzem Herzen Liebe zu Gott und
Liebe zum Nächsten.

Vielleicht denkt ihr jetzt, daß die
Christen - nicht die anderen, sondern
wir: du und ich - manchmal die
elementaren Anwendungsfälle dieser
Pflicht vergessen. Vielleicht denkt ihr
an all die Ungerechtigkeit, die nicht
wiedergutgemacht wird, an all die
Mißstände, die nicht behoben
werden, an die Diskriminierung, die
sich von Generation zu Generation
fortpflanzt, ohne daß man nach
Lösungen sucht, die an die Wurzel
des Übels gehen.

Ich kann euch keine konkrete Lösung
für diese Probleme anbieten, denn
das steht mir nicht zu. Aber als



Priester Christi ist es meine Pflicht,
euch daran zu erinnern, was die
Heilige Schrift sagt. Betrachtet das
Bild des Gerichtes, das Jesus selbst
schildert: "Hinweg von mir,
Verfluchte, in das ewige Feuer, das
dem Teufel und seinen Engeln
bereitet ist. Denn ich war hungrig,
und ihr gabt mir nicht zu essen, ich
war durstig, und ihr gabt mir nicht
zu trinken. Ich war fremd, und ihr
nahmt mich nicht auf, nackt, und ihr
habt mich nicht bekleidet, krank und
im Gefängnis, und ihr habt mich
nicht besucht" (Mt 25, 41-43).

Ein Mensch oder eine Gesellschaft,
die auf die Not und die
Ungerechtigkeit nicht reagieren und
sich nicht bemühen, sie zu lindern,
sind nicht Mensch und nicht
Gesellschaft nach dem Maße des
liebenden Herzens Christi. Unter
ständiger Bewahrung eines weiten
Freiheitsraumes bei der
Ausarbeitung und Anwendung



konkreter Lösungen und folglich
innerhalb eines selbstverständlichen
Pluralismus müssen die Christen in
ihrem Eifer übereinstimmen, der
Menschheit zu dienen. Sonst wäre
ihr Christentum nicht das Wort und
das Leben Jesu, sondern eine Maske
und ein Betrug.

Der Frieden Christi

7. Noch etwas möchte ich euch zu
bedenken geben: daß wir unverzagt
kämpfen müssen, um das Gute zu
tun, gerade weil wir wissen, wie
schwer es uns Menschen fällt, mit
allem Ernst Gerechtigkeit zu üben.
Wir sind sehr weit entfernt von
einem menschlichen
Zusammenleben, das von der Liebe
bestimmt ist und nicht von Haß oder
Gleichgültigkeit. Aber auch wenn es
uns gelingen sollte, eine gerechtere
Verteilung der Güter und eine
bessere Gesellschaft zu erreichen,
würde das Leiden nicht aufgehoben



sein, das der Schmerz und die
Krankheit, das Unverständnis und
die Einsamkeit, der Tod geliebter
Menschen und die Erfahrung der
eigenen Begrenztheit erzeugen.

Vor diesem bedrückenden Bild findet
der Christ nur eine einzige, aber
entscheidende Antwort: Christus am
Kreuz, Gott, der leidet und stirbt;
Gott, der sein Herz hingibt für uns,
aus Liebe zu allen Menschen von der
Lanze durchbohrt. Der Herr
verabscheut die Ungerechtigkeit und
verurteilt den, der sie tut; aber Er
läßt sie zu, weil Er die Freiheit jedes
einzelnen achtet. Gott verursacht
nicht das Leid der Geschöpfe, aber Er
duldet es, weil es nach der Erbsünde
zum menschlichen Dasein gehört.
Ihm hat es aber gefallen, auf Antrieb
seines liebenden Herzens mit dem
Kreuz auch unsere Leiden, unsere
Trübsal und Angst, unseren Hunger
und Durst nach Gerechtigkeit auf
sich zu nehmen.



Die christliche Lehre über den
Schmerz ist kein billiger Trost.
Zuallererst fordert sie die Annahme
des Leidens, das tatsächlich vom
menschlichen Leben nicht zu
trennen ist. Aber dort, wo das Kreuz
ist, da ist auch Christus, die Liebe; da
ich mich bemüht habe, danach zu
leben, sage ich euch jetzt nicht ohne
Freude, daß der Schmerz auch in
meinem Leben nicht gefehlt hat, und
daß ich mehr als einmal nahe daran
war zu weinen. Manchmal habe
auch ich die wachsende Abscheu vor
der Ungerechtigkeit und dem Bösen
auskosten müssen sowie das
Unbehagen, trotz allen guten Wollens
und aller Anstrengungen machtlos
dazustehen und nicht helfen zu
können.

Wenn ich vom Schmerz spreche, so
rede ich nicht von einer Theorie. Ich
gebe nicht eine fremde Erfahrung
weiter, wenn ich euch jetzt
einschärfen möchte, daß ihr, wenn



ihr die Härte des Leidens und die
Erschütterung der Seele spürt, auf
Christus schauen sollt.

Das ist das Heilmittel, denn das Bild
des GoIgotha verkündet allen
Menschen, daß Sorgen und Kummer
geheiligt werden müssen, wenn wir
eins mit dem Kreuz leben wollen.

Unsere Bedrängnis wird, christlich
gelebt, zur Sühne und
Wiedergutmachung, zur Teilnahme
am Schicksal und am Leben Jesu,
denn Er hat freiwillig und aus Liebe
zu den Menschen alle nur denkbaren
Schmerzen, alle Art von Qualen
erfahren wollen. Er wurde arm
geboren, Er lebte und starb arm; Er
wurde angefeindet, verhöhnt,
verschmäht, verleumdet und
ungerecht verurteilt; Er wurde
verraten und von seinen Jüngern im
Stich gelassen; Er bekam die
Einsamkeit, die Bitternis der Strafe
und des Todes zu spüren. Jetzt noch



leidet Christus immerfort in seinen
Gliedern, in der ganzen Menschheit,
die die Erde bevölkert, und deren
Haupt, Erstgeborener und Erlöser Er
ist.

Der Schmerz hat einen Platz in den
Plänen Gottes: auch wenn es uns
schwerfällt, dies zu begreifen, so wie
es Christus als Mensch schwerfiel:
"Vater, wenn du willst, laß diesen
Kelch an mir vorübergehen. Doch
nicht mein Wille geschehe, sondern
der deine" (Lk 22, 42). In dieser
Spannung zwischen Pein und
Hinnahme des Willens des Vaters
geht Jesus dem Tod entgegen,
gelassen und denen verzeihend, die
Ihn kreuzigen.

Gerade diese übernatürliche
Annahme des Leidens ist wahrhaft
eine Eroberung. Christus besiegt den
Tod, indem Er am Kreuze stirbt, Gott
läßt aus dem Tod Leben erstehen.
Die Haltung eines Kindes Gottes ist



nicht die des Sichabfindens mit
einem tragischen Geschick, sondern
die Freude eines Menschen, der sich
des Sieges gewiß ist. Im Namen der
siegreichen Liebe Christi müssen wir
Christen überall auf der Erde mit
unserem Wort und unserem Tun
Frieden und Freude säen. Wir
müssen kämpfen - den Kampf des
Friedens - gegen das Böse, gegen die
Ungerechtigkeit, gegen die Sünde,
und auf diese Weise verkünden, daß
der gegenwärtige Stand des
Menschen nicht der endgültige ist,
daß die Liebe Gottes, die sich im
Herzen Christi zeigt, auch unter den
Menschen einen herrlichen geistigen
Triumph davontragen wird.

8. Wir haben uns jene Begegnung in
Naim vergegenwärtigt. Wir hätten
uns auch viele ähnliche Szenen ins
Gedächtnis rufen können, denn das
Evangelium bietet sie in Fülle. Diese
Berichte haben schon immer die
Herzen der Menschen bewegt, früher



wie heute, denn hier zeigt sich nicht
nur die aufrichtige Geste eines
Menschen, der mit seinesgleichen
Mitleid empfindet, sondern vor allem
die Offenbarung der unauslotbaren
Liebe Gottes. Das Herz Jesu ist das
Herz des menschgewordenen Gottes,
das Herz des Emmanuel, Gott mit
uns.

"Die Kirche, mit Christus vereint,
wird aus einem durchbohrten
Herzen geboren" (Hymnus der
Vesper). Aus diesem weit geöffneten
Herzen empfangen wir das Leben.
Wie sollten wir nicht hier, wenn
auch nur kurz, die Sakramente
erwähnen, durch welche Gott in uns
wirkt und uns der erlösenden Kraft
Christi teilhaftig macht? Wie sollten
wir nicht mit besonderer
Dankbarkeit das allerheiligste
Sakrament der Eucharistie, das
heilige Opfer auf GoIgotha und seine
ständige unblutige Erneuerung in



der heiligen Messe erwähnen? Es ist
Jesus, der sich uns zur Speise gibt.

Weil Christus zu uns kommt, wird
alles anders: Eine Kraft - der
Beistand des Heiligen Geistes - wirkt
in uns, erfüllt die Seele und prägt
Handeln, Denken und Fühlen. Christi
Herz ist Frieden für den Christen.

Der tragende Grund der Hingabe, die
der Herr von uns erwartet, ist nicht
der eigene Wunsch oder die eigene
Kraft, die oft hilf- und machtlos sind;
diese Hingabe stützt sich vielmehr
zuerst auf die Gnade, welche die
Liebe aus dem Herzen des
menschgewordenen Gottes für uns
erlangt hat. Daher können und
müssen wir in unserem inneren
Leben als Kinder unseres Vaters im
Himmel ausharren, ohne mutlos zu
werden oder zu ermüden. Ich
verweise gern darauf, daß der Christ
gerade in seinem Alltagsleben, in den
einfachen Dingen, in den ganz



gewöhnlichen Situationen Glaube,
Hoffnung und Liebe lebt, denn darin
äußert sich wesenhaft das Verhalten
eines auf die göttliche Hilfe
vertrauenden Menschen; und es ist
hier, in der Ausübung dieser
göttlichen Tugenden, wo er Freude,
Kraft und Ruhe findet.

Das sind die Früchte des Friedens
Christi, des Friedens, den uns sein
allerheiligstes Herz bringt. Denn die
Liebe Jesu zu den Menschen - es ist
gut, wieder einmal daran zu
erinnern - ist ein unergründlicher
Teil des göttlichen Geheimnisses, der
Liebe des Sohnes zum Vater und zum
Heiligen Geist.

Der Heilige Geist, das Band der Liebe
zwischen Vater und Sohn, findet im
göttlichen Wort ein menschliches
Herz.

Es ist nicht möglich, über diese
zentralen Geheimnisse unseres
Glaubens zu sprechen, ohne die



Begrenztheit unseres Verstandes und
den Reichtum der Offenbarung
gewahr zu werden. Aber fest und
demütig glauben wir diese
Wahrheiten, auch wenn sie für die
staunende Vernunft unfaßbar sind:
Gestützt auf das Zeugnis Christi
wissen wir, daß es so ist; daß die
Liebe im Schoß der Dreifaltigkeit sich
ausgießt über alle Menschen durch
die Liebe des Herzens Jesu.

9. Im Herzen Christi leben und sich
mit Ihm eng verbinden heißt daher,
zu einer Wohnstatt Gottes werden.
Wer mich liebt, wird von meinem
Vater geliebt werden (Joh 14, 21), hat
der Herr gesagt. Christus und der
Vater nehmen im Heiligen Geiste
Wohnung in der Seele (Vgl. Joh 14,
23).

Wenn wir dies begreifen - und sei es
auch nur ein wenig -, dann ändert
sich unsere Seinsweise. Wir hungern
nach Gott und machen uns die Worte



des Psalms zu eigen: "Mein Gott, ich
suche Dich, meine Seele dürstet nach
Dir, nach Dir schmachtet mein Leib
wie dürres Land ohne Wasser" (Vgl.
Ps 62, 2). Und Jesus, der diese
Sehnsucht in uns entfacht hat,
kommt uns entgegen und sagt: "Wen
dürstet, der komme zu mir und
trinke" (Joh 7, 37). Er bietet uns sein
Herz an, damit wir dort unsere Ruhe
und unsere Stärke finden. Bejahen
wir seinen Anruf, so wird sich die
Wahrheit seiner Worte bestätigen,
wir werden mehr nach Ihm hungern
und dürsten und den Wunsch
verspüren, daß Gott in unserem
Herzen seine Wohnung nehme und
uns seine Wärme und sein Licht nie
mehr entziehe.

Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur? Feuer auf die
Erde zu bringen, bin ich gekommen,
und was will ich anderes, als daß es
brenne? (Lk 12, 49). Wir haben uns
ein wenig dem Feuer der Liebe



Gottes ausgesetzt, lassen wir jetzt
unser Leben von seiner Kraft lenken,
lassen wir uns von der Begeisterung
ergreifen, dieses göttliche Feuer bis
an die Grenzen der Erde zu tragen,
lassen wir es jene spüren, die um uns
sind, damit auch sie den Frieden
Christi erfahren und darin ihr Glück
finden. Ein Christ, der mit dem
Herzen Christi vereint lebt, kennt
nur ein einziges Ziel: den Frieden in
der Gesellschaft, den Frieden in der
Kirche, den Frieden in der eigenen
Seele: den Frieden Gottes, der
vollendet wird, wenn sein Reich
kommt.

Maria, Regina pacis, Königin des
Friedens, die du geglaubt hast, daß
die Verheißung des Engels in
Erfüllung gehen werde: hilf uns, im
Glauben zu wachsen, in der
Hoffnung stark zu sein, tiefer in die
Liebe einzudringen; denn dies
erwartet heute dein Sohn von uns,



wenn Er uns sein allerheiligstes Herz
zeigt.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/herz-jesu-fest/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/herz-jesu-fest/
https://opusdei.org/de/article/herz-jesu-fest/

	Herz-Jesu-Fest

