
opusdei.org

Etwas Großes, das
Liebe ist (VIII):
Entscheide ich mich
richtig?

Es ist nur natürlich, dass man
unsicher ist und Angst hat,
wenn sich die beunruhigende
Frage stellt, ob man einen
bestimmten Weg einschlagen
soll oder nicht. Aber es ist Gott,
der uns sucht trotz unserer
Schwäche. Wir möchten mit
Ihm und für Ihn leben.

06.11.2019



Die Apostel wurden sehr
nachdenklich, als sie die Begegnung
Jesu mit dem jungen Mann und
deren Ende miterlebten; denn der
junge Mann „ging traurig weg“ (Mt
19,22ff). Vermutlich verwirrte sie der
Blick Jesu, der nicht traurig, aber
doch voller Schmerz war. „Ein
Reicher wird schwer in das
Himmelreich kommen“. Wie bei
anderen Gelegenheiten wird Petrus
zum Sprachrohr des allgemeinen
Empfindens: „Wir haben alles
verlassen und sind dir nachgefolgt.
Was werden wir dafür bekommen?“
In Erinnerung an diese Worte und
mit demselben Vertrauen eines
Freundes wandte sich der hl.
Josefmaría in einer für das Werk
schwierigen Situation an den Herrn:
„Was wirst du jetzt mit uns machen?
Du kannst doch die nicht im Stich
lassen, die auf dich vertraut
haben!“[1]

Was wird aus mir?



Der Beginn einer Berufung bringt
wie der Anfang jedes Weges eine
gewisse Unsicherheit mit sich. Wenn
Gott Unruhe im Herzen aufkommen
lässt und sich ein konkreter Weg
abzuzeichnen beginnt, ist es klar,
dass man sich fragt: Ist das der
richtige Weg für mich?

Was steckt hinter dieser
Unsicherheit? Zunächst eine ganz
natürliche Angst vor dem Leben und
vor unseren eigenen
Entscheidungen. Wir wissen nicht,
was die Zukunft bringen wird, wohin
dieser Weg uns führt; denn wir sind
ihn noch nicht gegangen. Die
Unsicherheit kommt auch aus
unserem Wunsch, die richtige
Entscheidung zu treffen. Wir wollen,
dass unser Leben gelingt, dass es
eine Spur hinterlässt. Etwas Großes
und Schönes verlangt, dass wir unser
Bestes geben, und da wollen wir
nichts überstürzen. Aber der tiefste
Grund ist der geheimnisvollste und



einfachste zugleich: Gott sucht uns,
und wir möchten mit Ihm
zusammenleben. Nicht Gott macht
uns Angst, sondern wir selbst sind es.
Wir fürchten unsere
Zerbrechlichkeit angesichts einer so
unendlichen Liebe. Wir befürchten,
ihr nicht entsprechen zu können.

Als Petrus Jesus fragt: „Was wird aus
uns werden?“ und als der hl.
Josefmaría dieselbe Frage stellte oder
wenn ein Christ Jesus fragt: „Was
wird aus mir?“, wenn ich diesen Weg
wähle – was antwortet Jesus dann?
Er blickt auf das Herz und sagt uns
liebevoll, dass wir so etwas wie
Gottes Einsatz sind und dass Er seine
Einsätze nie verliert. Leben bedeutet
Abenteuer, Risiko, Begrenztheit,
Herausforderung, Mühe. Es verlangt,
dass wir unsere kleine Welt, die wir
unter Kontrolle haben, verlassen und
unser Leben für etwas Schönes
einsetzen, das größer ist als wir
selbst, etwas, das unsere Sehnsucht



nach Glück stillt. Wir können uns
den begeisterten Blick Jesu
vorstellen, als er die Worte
aussprach, die in vielen Herzen
Widerhall gefunden haben und
immer wieder finden: „Jeder, der um
meines Namens willen Häuser oder
Brüder oder Schwestern oder Vater
oder Mutter oder Kinder oder Äcker
verlassen hat, wird dafür das
Hundertfache erhalten und das
ewige Leben erben“ (Mt 19,29). Gott
belohnt großzügig.

Es geht nicht um eine umstürzende
Offenbarung oder einen bis ins
Kleinste vorgezeichneten Plan. Gott
hat an uns gedacht, und Er rechnet
mit unserer Initiative. „Wenn
jemand vor der Entscheidung steht,
ob er einen Ruf Gottes zu einem
bestimmten Weg hat, dann ist es
zweifellos nötig, den Heiligen Geist
um „Licht“ zu bitten, um die eigene
Berufung „sehen“ zu können. Wenn
aber die betreffende Person und



diejenigen, die über die Berufung
mitentscheiden können (geistliche
Leiter), kein objektives Hindernis
sehen und die Vorsehung (…) die
betreffende Person zu dieser
Erfahrung geführt hat, dann soll sie
Gott weiterhin um das „Licht der
Erkenntnis“ bitten. Wichtig – und ich
denke, eigentlich noch wichtiger – ist
es, Ihn um die ‚Kraft zu wollen‘ zu
bitten, sodass sich mit dieser Kraft,
die die Freiheit hervorbringt, die
ewige Berufung
herauskristallisiert“[2].

Wir sind nicht allein: Die Kirche ist
der Weg

In diesem Prozess der
Unterscheidung der eigenen
Berufung sind wir nicht allein; denn
jede christliche Berufung entsteht
und wächst innerhalb der Kirche.
Durch sie zieht Gott uns an sich und
ruft uns, und es ist die Kirche selbst,



die uns aufnimmt und uns begleitet
auf unserem Weg zu Gott.

Die Kirche zieht an. Gott bedient sich
im Lauf der Geschichte bestimmter
Menschen, die mit ihrem Leben eine
tiefe Spur hinterlassen. Sie eröffnen
anderen Wege der Hingabe. Ihr
Leben, ihre Ideale und ihre Lehren
inspirieren uns und rütteln uns auf.
Sie reißen uns heraus aus unserem
Egoismus und rufen uns zu einem
Leben der Liebe. Dieser Ruf ist Teil
der Pläne Gottes, des Wirkens des
Heiligen Geistes, der uns den Weg
bereitet.

Die Kirche ruft. Gott „bittet uns nicht
um Erlaubnis, unser Leben
sozusagen durcheinanderbringen zu
dürfen. Er mischt sich einfach in
unser Leben ein… und fertig![3]“ Er
rechnet damit, dass Seine Kinder den
Mut haben, sich gegenseitig
einzuladen, die Möglichkeit, ihr
Leben hinzugeben, ernsthaft zu



erwägen. Jesus Christus verglich das
Himmelreich mit einem großen
Gastmahl, an dem nach Gottes Willen
alle Menschen teilnehmen sollen,
auch die, die anfangs nicht
eingeladen zu sein schienen (Lk
14,15-24). Gott rechnet in der Tat
normalerweise mit einer Einladung
von außen, um Seine Stimme im
Herzen des Menschen hören zu
lassen.

Alle christlichen Berufungen, die
eine liebende Antwort hervorrufen,
führen zur Heiligkeit. Deshalb ist die
beste Berufung für jeden seine
eigene. Es gibt also keine a priori
versperrten Wege. Das Leben mit
Gott in der Ehe oder im Zölibat steht
im Prinzip allen offen. Die eigene
Biographie, die persönliche
Geschichte sind der eigene Weg, der
uns an diese oder andere
Wegkreuzungen führt. Die
persönliche Freiheit bestimmt über
die Wahl. Es ist eine Wahl. Christus



wünscht sich freie Menschen: „Wenn
jemand mir folgen will“… (Mt 16,24),
„wenn du vollkommen sein willst“…
(Mt 19,21).

Nun gut – was führt dazu, eine
konkrete Berufung unter allen
möglichen zu wählen? Freiheit sehnt
sich nach weiten, göttlichen
Horizonten der Liebe. Der hl.
Ignatius von Antiochien sagte: „Das
Christentum ist nicht das Werk der
Überredung, sondern der inneren
Größe“[4]. Es genügt, es mit dem
eigenen Leben und mit Worten in
seiner ganzen Schönheit und
Einfachheit darzustellen, um Seelen
anzuziehen, die sich von Christus
rufen lassen (vgl. Mk 10,21). Etwas
ganz Tiefes, Persönliches im eigenen
Inneren, das für die Person selbst
unbekannt und geheimnisvoll ist,
erklingt und tritt in Einklang mit
dem Vorschlag eines konkreten
Weges innerhalb der Kirche. Schon
die Griechen wussten: „Gleiche



erkennen einander“[5]. Das
authentische Leben anderer Christen
ruft uns, Jesus näherzukommen und
Ihm das Herz zu schenken. Wir
erkennen etwa in jemandem aus
unserer Umgebung ein Beispiel der
Heiligkeit und denken: „Vielleicht
könnte ich auch…“. Das ist genau das
„Kommt und seht“ des Evangeliums,
das uns hier und heute anspricht (Joh
1,46).

Die Kirche nimmt auf und begleitet.
Jeder Mensch kann, auch ohne eine
besondere Berufung, ein Leben des
Dienstes und der Hingabe führen, ob
zölibatär oder in der Ehe, als Priester
oder in einem Orden. Die
Unterscheidung der persönlichen
Berufung verlangt Lauterkeit der
Absicht und Prüfung der Fähigkeit
und Geeignetheit des Betreffenden.

Diese Unterscheidung muss mit der
Hilfe anderer erfolgen, insbesondere
der geistlichen Leitung. Außerdem



ist auch die Meinung der Leiter der
jeweiligen Institution nötig; denn die
Aufnahme der Person vonseiten der
Kirche möchte sicherstellen, dass
jeder den für ihn richtigen Platz
findet. Es ist ein Segen Gottes, dass
wir Menschen an unserer Seite
haben, denen wir bei dieser Frage
vertrauen können und die uns
vertrauen, Menschen, die uns gut
kennen und die mit gutem Gewissen
sagen können: „Nur Mut, du kannst
es“, du hast die nötigen Talente und
Voraussetzungen für diese Sendung.
Du kannst „ja“ sagen, wenn du willst
– oder die uns auch sagen könnten:
„Das ist eher nicht dein Weg.“

Die Berufung ist immer eine win-win-
Situation, bei der alle gewinnen. Sie
ist das Beste für alle Beteiligten, für
die jeweilige Person sowie für die
kirchliche Institution. Gott Vater folgt
jeder dieser Geschichten mit
liebevoller Vorsehung. Der Heilige
Geist bewirkt, dass in der Kirche



Wege und Institutionen der
Heiligkeit entstehen, die für die
einzelnen Menschen Weg und Hilfe
sind. Und der Heilige Geist ist es
auch, der bestimmte Leute in
konkreten Situationen ihres Lebens
anregt, diese Wege innerhalb der
Kirche mit ihrer Hingabe zu beleben.

Der Sprung des Glaubens:
Vertrauen auf Gott

Angesichts der Menge, die Jesus folgt,
fragt Er Philippus: „Wo sollen wir
Brot kaufen, damit diese Leute zu
essen haben?“ (Joh 6,5). Die Apostel
wissen genau, dass sie nichts haben,
um den Hunger dieser Menschen zu
stillen. Sie haben nur „die fünf
Gerstenbrote und zwei Fische“ eines
Jungen, der dabei ist. Jesus nahm
diese Brote, gab allen zu essen, und
es blieb noch so viel übrig, dass er zu
den Jüngern sagte: „Sammelt die
übrig gebliebenen Brocken, damit
nichts verdirbt!“ (V. 12) Nur Jesus



kann bewirken, dass nichts in
unserem Leben verloren geht, dass
alles den Menschen dient. Wir
wollen Ihm alles geben, was unser
ist. Dann wirkt Er Wunder, und die
Ersten, denen sie zugutekommen,
sind wir selbst.

Wenn wir auf Gott vertrauen, Ihm
die Türen unseres Lebens öffnen, so
führt das dazu, dass uns die Menge
bewegt, die nach Ihm hungert wie
Schafe ohne einen Hirten – und dass
wir erkennen: Er rechnet mit uns,
damit Seine Liebe zu all diesen
Menschen gelangen kann. Und
schließlich bringt es uns dazu, uns
aufzumachen. Es geht um etwas, das
weit über das hinausgeht, was wir
auf eigene Faust getan hätten. Uns
aufmachen in dem Bewusstsein, dass
wir mit Gottes Hilfe vorankommen
werden, indem wir uns Seinen
Händen voller Vertrauen überlassen.
Und da Gott sich nicht aufdrängt, ist
ein Sprung im Glauben nötig:



„Warum gibst du dich Gott nicht hin?
Ein für alle Mal. Wirklich. Jetzt!“[6]

Selbstverständlich ist Nachdenken
nötig. Die Kirche nennt es eine Zeit
der Unterscheidung. Dennoch sollte
klar sein, dass „die Unterscheidung
keine stolze Selbstanalyse oder
egoistische Nabelschau ist, sondern
ein wahrer Ausgang von uns selbst
auf das Geheimnis Gottes zu, der uns
hilft, die Sendung zu leben, zu der
wir zum Wohl der Mitmenschen
berufen sind“[7]. Die Berufung
bedeutet, aus uns selbst
herausgehen, weg von der
persönlichen Komfort- und
Sicherheitszone.

Ein Fallschirm muss funktionieren,
er muss sich öffnen, sodass man
sanft hinabschweben kann. Zuerst
aber muss man vom Flugzeug
abspringen, ohne den Schirm zu
öffnen. Ähnlich ist es mit der



Berufung: Man muss auf Gott
vertrauen, nicht den eigenen
Sicherheiten. Der hl. Johannes
Chrysostomos sagt von den Weisen
aus dem Morgenland: „In Persien
sahen sie den Stern. Als sie von dort
weggegangen waren, sahen sie die
Sonne der Gerechtigkeit“, aber
„wenn sie nicht mit Entschiedenheit
ihr Land verlassen hätten, hätten sie
vielleicht nicht einmal mehr den
Stern sehen können“[8].

„Du weißt, dass dein Weg nicht klar
ist. Und dass er es nicht ist, weil du
im Dunkeln tappst, wenn du Jesus
nicht dichtauf folgst. Auf was wartest
du noch, dich zu entscheiden?“[9]
Nur wenn ich mich für den Weg
entscheide, kann ich ihn gehen und
leben, was ich gewählt habe. Um den
Stern sehen zu können, muss man
sich auf den Weg machen; denn die
Pläne Gottes übersteigen uns immer,
gehen immer über uns hinaus. Nur
im Vertrauen auf Ihn werden wir



dazu fähig. Anfangs schafft man es
nicht. Man muss wachsen. Aber um
zu wachsen, ist Glauben nötig.
„Getrennt von mir könnt ihr nichts
vollbringen“ (Joh 15,5), mit mir
vermögt ihr alles.

Hier liegt der Grund für den Irrtum
dessen verborgen, der in seiner
Jugend eine klare Erleuchtung für
sein Leben erwartet, ohne sich für
etwas entscheiden zu müssen. Hier
liegen auch die Gründe für eine
spezielle Begrenztheit der heutigen
Zeit: Es werden so viele Selfies
gemacht, man sieht sich auf so vielen
Fotos, dass man vielleicht meint, sich
selbst vollkommen zu kennen. Um
die eigene Identität zu erkennen, ist
es aber in Wirklichkeit nötig, das
wahrzunehmen, was im eigenen
Leben gerade nicht sichtbar ist: alles,
was geheimnisvoll bleibt an der
Gegenwart Gottes und Seiner Liebe
zu jedem Einzelnen von uns. Leben
wollen heißt, sich diesem Geheimnis



vertrauensvoll zu überlassen und
eine Logik zu akzeptieren, deren
Gründe wir nicht zu erfassen
vermögen.

Die Geschichten Gottes beginnen
behutsam. Der Weg des Vertrauens
jedoch, der alles auf eine Karte setzt,
schafft es, dass die größten Träume
sich verwirklichen können, die
Träume Gottes. Wenn wir uns als
Seine Kinder vom Heiligen Geist
leiten lassen (s. Röm 8,14), wird
unser Leben wie im Flug getragen. Es
ist wie der Weg der Drei Weisen, wie
der Marias, des Mädchens, das
Mutter Gottes wurde, wie der Josefs,
eines Zimmermanns, der den Sohn
Gottes adoptiert hatte und wie der
Weg der Apostel, die nach ihren
Schwankungen und Irrtümern
schließlich zu Säulen wurden, auf
denen die Kirche ruht…, und wie der
Weg so vieler Christen, die uns
vorausgegangen sind und die uns
begleiten. Wer von ihnen hätte am



Anfang seines Weges an dieses
Geheimnis denken können? Erst am
Ende sieht man in aller Klarheit.
Dann aber ist es möglich, weil jeder
zuerst aus seiner falschen Sicherheit
herauskommen und in die starken
Arme unseres Vaters Gott springen
musste[10].

Wenn die Unterscheidung
vorankommt und die Berufung
konkrete Form annimmt, dann
erkennt man, dass der anfängliche
Sprung im Glauben, das Ja,
notwendig war, um
voranzukommen. Die endgültige
Entscheidung kann nur so erfolgen.
Deshalb hat die Kirche mit ihrer
Erfahrung von Jahrhunderten eine
ganze Reihe von Etappen
vorgesehen, die nacheinander
zurückgelegt werden müssen, um
festzustellen, ob jemand für einen
bestimmten Weg der Berufung
geeignet ist. Diese Vorgehensweise ist
sehr beruhigend. Sie bestärkt in der



Entscheidung, auf Gott zu vertrauen,
der zur Hingabe einlädt. Nicht an
Ihm zweifeln wir, sondern an uns.
Wir vertrauen uns Ihm und der
Kirche an.

Wir bedenken unsererseits alles, was
wir sind und können, um alles zu
schenken, so wie es das Gleichnis von
den Talenten (s. Mt 25,14-30)
darstellt, ohne etwas zurückzuhalten
oder zu feilschen. Das ist der
Schlüssel zu einer reifen,
aufrichtigen Hingabe: die
Bereitschaft, sich ganz zu geben, sich
ganz den Händen Gottes zu
überlassen, ohne etwas
zurückzuhalten und wir erkennen,
dass diese Hingabe uns mit einer
Freude und einem Frieden erfüllt,
die nicht von uns stammen. So kann
die tiefe Überzeugung Wurzeln
schlagen, dass man den eigenen Weg
gefunden hat.

***



Im Augenblick ihrer Berufung fragt
Maria den Engel: „Wie soll das
geschehen, da ich keinen Mann
erkenne?“ (s. Lk 1,34ff). Der Engel ist
der Bote, der Mittler, der im Auftrag
Gottes ruft. Maria stellt keine
Bedingungen, aber sie fragt nach, um
das Richtige zu tun. Der Engel
versichert ihr: Der Heilige Geist wird
wirken; denn was ich dir mitteilte,
übersteigt deine Kräfte, aber „für
Gott ist nichts unmöglich“ (V. 37).
Wenn sogar Maria, unsere Mutter,
fragt, ist es dann nicht logisch, dass
wir Christen um Rat bitten anlässlich
einer inneren Anregung der
göttlichen Liebe? Was soll ich tun,
um Ihm mein Leben zu schenken?
Was ist das Richtige für meinen Weg
zum Glück? Wie schön ist es, sich
raten zu lassen, um ja sagen zu
können – mit großer Freiheit und
voller Vertrauen auf Gott alles
Unsere in Seine Hände zu legen: „Mir
geschehe, wie du es gesagt hast“.



Pablo Marti

[1] A. Vásquez de Prada, Der Gründer
des Opus Dei, 3. Bd. Köln 2003, S. 34

[2] F. Ocariz, „Die Berufung zum
Opus Dei als Berufung in der Kirche“
in: Das Opus Dei in der Kirche, 1997,
S. 107-157.

[3] Hl. Josefmaría, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 902.

[4] Hl. Ignatius von Antiochien, Brief
an die Römer, Nr. 3 (PG 5, c. 690).

[5] Aristoteles, De Anima I, 2.

[6] Hl. Josefmaría, Der Weg, Nr. 902.

[7] Franziskus, Apostol. Schreiben 
Gaudete et exsultate (19.03.2018).



[8] Hl. Johannes Chrysostomus, 
Homilien über den hl. Matthäus, VII. 5
(PG 57, c. 78).

[9] Der Weg, Nr. 797.

[10] vgl. hl. Josefmaría, Kreuzweg, 7.
Station.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/gross-wie-die-liebe-viii-
entscheide-ich-richtig/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/gross-wie-die-liebe-viii-entscheide-ich-richtig/
https://opusdei.org/de/article/gross-wie-die-liebe-viii-entscheide-ich-richtig/
https://opusdei.org/de/article/gross-wie-die-liebe-viii-entscheide-ich-richtig/

	Etwas Großes, das Liebe ist (VIII): Entscheide ich mich richtig?

