
opusdei.org

Etwas Großes, das
Liebe ist (III): Unser
wahrer Name

Wir sind, wie wir sind, nicht
mehr, nicht weniger, und diese
unsere Art zu sein befähigt uns,
dem Herrn zu folgen und ihm
in der Kirche zu dienen. Im
Folgenden eine tiefergehende
Betrachtung über den Ruf
Gottes, der an jeden ergeht.

13.04.2019

Das erste Buch der Hl. Schrift stellt
uns gleich zu Beginn den



Schöpfergott vor, der die Dinge
durch sein Wort aus dem Nichts
entstehen lässt: „Es werde Licht (…).
Ein Gewölbe entstehe (…). Das Land
lasse junges Grün wachsen, alle
Arten von Pflanzen, die Samen
tragen, und von Bäumen, die auf der
Erde Früchte bringen (…). Das Land
bringe alle Arten von lebendigen
Wesen hervor, von Vieh, von
Kriechtieren und von Tieren des
Feldes (…)“ ( Gen 1,1-25). Als aber der
Moment kommt, in dem das
menschliche Wesen ins Dasein
gerufen wird, läuft es anders. Gott
schafft es nicht „nach seiner Art“
oder gemäß dem, was es ist, sondern
gibt ihm einen Namen: Er ruft es 
persönlich ins Dasein; er spricht mit
ihm von du zu du.

Wenn wir von diesem Moment des
Schöpfungsberichts zum letzten Buch
der Hl. Schrift übergehen, finden wir
etwas Überraschendes: Den Namen,
den Gott uns gab, als er uns schuf,



sollen wir am Ende unserer
Geschichte neuerlich empfangen.
„Wer siegt“, verspricht der Herr im
Buch der Offenbarung, „dem werde
ich von dem verborgenen Manna
geben. Ich werde ihm einen weißen
Stein geben und auf dem Stein steht
ein neuer Name, den nur der kennt,
der ihn empfängt“ ( Offb 2,17). Wir
empfangen also bei unserer Geburt
einen Namen, werden aber am Ende
unseres Lebens auf Erden neuerlich
einen Namen erhalten. Wie ist das zu
verstehen? Wir stehen vor dem
Geheimnis unserer Berufung, einem
persönlichen Geheimnis, das in dem
Maße zu Tage tritt, in dem wir auf
unserem Weg in das wahre Leben
vorankommen.

Freie und unfertige Wesen

Eine Rose, eine Eiche, ein Pferd fällen
von sich aus keine Entscheidung, um
zu werden, was sie sind: Sie sind
einfach da, sie wachsen, entwickeln



sich und verschwinden schließlich
wieder. Im Fall der menschlichen
Person geschieht etwas anderes.

Wenn wir heranwachsen, vor allem
in der Jugendzeit, merken wir, dass
wir nicht „einer mehr“ sein können.
Aus irgendeinem Grund scheint uns,
dass wir jemand einzigartiger sein
müssen, mit Namen und Vornamen,
anders, unwiederholbar. Wir
merken, dass wir für etwas in der
Welt sind und dass wir diese Welt
mit unserem Leben zu einem
besseren Ort machen können. Und es
genügt uns nicht zu wissen, wer wir
und wie die Dinge sind, vielmehr
fühlen wir uns angestoßen, zu
träumen, wer wir sein und wie wir
die Welt haben wollen, in der wir
leben.

Man kann das für naiv halten, für
mangelnden Realismus, der früher
oder später überwunden werden
muss. Doch gehört diese Neigung zu



träumen tatsächlich zum Höchsten,
was wir besitzen. Aus christlicher
Sicht stellt der Wunsch, jemand zu
sein, mit Namen und Vornamen, eine
Äußerung dessen dar, wie Gott uns
erschaffen wollte: als
unwiederholbare Wesen. Und eben
diesem Liebesplan entspricht unsere
Fähigkeit zu träumen. Gott erschuf
den Garten von Eden und überließ
ihn den Händen des Menschen,
„damit er ihn bebaue und hüte“ ( Gen
2,15). Er wollte mit unserer Arbeit
rechnen, um diese Welt zu bewahren
und sie in ihrer ganzen Schönheit
zur Entfaltung zu bringen, damit wir
sie „leidenschaftlich“ lieben, wie der
hl. Josefmaria gerne sagte. i

Und das Gleiche macht Gott, wenn er
uns das Geschenk des Lebens gibt: Er
lädt uns ein, unsere Persönlichkeit zu
entfalten, und überlässt sie unseren
Händen. Dafür erwartet er, dass wir
unsere Freiheit, unsere Initiative,
alle unsere Fähigkeiten einsetzen.



„Gott erwartet etwas von dir, Gott
will etwas von dir“, richtet sich Papst
Franziskus an die jungen Leute, ja an
alle. „Er lädt dich ein zu träumen, er
will dich sehen lassen, dass die Welt
mit dir anders sein kann. So ist das:
Wenn du nicht dein Bestes gibst,
wird die Welt sich nicht verändern.
Das ist eine Herausforderung.“ ii

Er ruft dich bei deinem Namen

Simon war mit seinem Bruder
Andreas mitgegangen, um den
Täufer zu hören. Es war eine lange
Reise, von Galiläa nach Judäa, aber
es war der Mühe wert. Etwas Großes
musste kurz bevorstehen, denn es
waren nun schon mehrere
Jahrhunderte vergangen, ohne dass
Gott einen Propheten schickte, und
Johannes schien ein solcher zu sein.
Während seines Aufenthalts am Ufer
des Jordans trifft Andreas Jesus und
verbringt mit ihm einen ganzen
Nachmittag im Gespräch. Zurück bei



seinem Bruder Simon sagt er zu
diesem: „Wir haben den Messias
gefunden.“ Und sogleich führte er
„ihn zu Jesus“ ( Joh 1,41-42). Was
wird Simon unterwegs wohl gedacht
haben? War es möglich, dass der
Messias, der Gesandte Gottes,
gekommen war? War es möglich,
dass sich die Welt, in der sie lebten,
verändern würde, wie die Schriften
es ankündigten? Als er beim Meister
angelangt war, blickte Jesus „ihn an
und sagte: Du bist Simon, der Sohn
des Johannes, du sollst Kephas
heißen. Kephas bedeutet: Fels“ (Joh
1,42). Bevor die Welt sich veränderte,
musste er sein Leben verändern.

Wie aus den Evangelien hervorgeht,
ist das Leben des Simon Petrus eine
kontinuierliche Entdeckung der
wahren Identität Jesu sowie der
Sendung, die er ihm anvertraut. Bald
nachdem Petrus, nach diesen Tagen
beim Täufer, nach Galiläa
zurückgekehrt ist, erscheint Jesus bei



seinem Boot und bittet ihn, dieses
etwas vom Ufer abzustoßen, damit er
von dort aus predigen kann. Petrus,
der sich die ganze Nacht abgemüht
hatte, ohne etwas zu fischen, dürfte
sich etwas zähneknirschend dazu
bereit erklärt haben. Nachdem er
sich an die Volksmasse gerichtet
hatte, wandte sich Jesus mit einer
weiteren Forderung an ihn: „Fahr
hinaus auf den See! Dort werft eure
Netze zum Fang aus!“ ( Lk 5,4). Es
schien verrückt: Sie hatten
stundenlang erfolglos versucht,
etwas zu fischen, und alle Welt weiß,
dass Fische bei vollem Tageslicht
nicht ins Netz gehen. Dennoch
gehorcht Petrus und sieht, wie sich
seine Netze mit Fischen füllen! Wer
ist dieser Mensch, der in sein Boot
gestiegen ist? „Als Simon Petrus das
sah, fiel er Jesus zu Füßen und sagte:
Herr, geh weg von mir; ich bin ein
Sünder“ ( Lk 5,8). Aber der Meister
antwortete ihm: „Fürchte dich nicht!



Von jetzt an wirst du Menschen
fangen“ ( Lk 5,10).

Wer ist Simon? Ein Fischer aus
Galiläa? Alle seine Vorfahren waren
das gewesen. Er hatte viele Jahre in
diesem Beruf seinen Mann
gestanden und dachte, dass er das
war: ein Fischer, der seine Arbeit bis
ins letzte kannte. Aber Jesus taucht
sein Leben in ein unerwartetes Licht.
Die Nähe zu Jesus hatte ihn so weit
gebracht, zu erkennen, wer er
wirklich war: ein Sünder. Allerdings
ein Sünder, auf den Gott geschaut
hatte und mit dem Gott rechnen
wollte. Angesichts dieses göttlichen
Rufes zogen Petrus und sein Bruder
„die Boote an Land, ließen alles
zurück und folgten ihm nach“ ( Lk
5,11). Benedikt XVI. erwog, wie
Petrus es sich noch nicht vorstellen
konnte, „dass er eines Tages nach
Rom kommen und
hier ,Menschenfischer’ für den Herrn
sein würde. Er nimmt die



überraschende Berufung an, sich in
dieses große Abenteuer hineinziehen
zu lassen: Er ist großmütig, er
erkennt, dass er Grenzen hat, aber er
glaubt an denjenigen, der ihn ruft,
und folgt dem Traum seines Herzens.
Er sagt Ja – ein mutiges und
hochherziges Ja – und wird Jünger
Jesu.“ iii

Später würde der Herr die Sendung,
die sein Leben bestimmen sollte,
noch konkreter fassen: „Du bist
Petrus, und auf diesen Felsen werde
ich meine Kirche bauen, und die
Mächte der Unterwelt werden sie
nicht überwältigen“ ( Mt 16,18). Das
Projekt Gottes für uns, sein Ruf,
unser Dasein mit ihm zu teilen, ist
gewaltig wie die Schöpfung. Wenn
der Mensch durch einen
persönlichen Anruf geschaffen wird,
hat auch jeder weitere persönliche
Ruf Gottes gewissermaßen eine
schöpferische,
wirklichkeitsverändernde Kraft. Es



handelt sich um etwas derart
Radikales, dass es für uns bedeutet,
einen neuen Namen, ein neues Leben
zu erhalten. Wer erinnert sich heute
noch an einen Fischer, der vor
zweitausend Jahren am Ufer eines
Sees im Vorderen Orient lebte? Und
wie sehr verehren wir dagegen
Petrus, Apostel und „sichtbares
Fundament seiner Kirche“ iv!

Ein verborgener Schatz

Die Sendung, die Jesus uns anbietet,
kann unser Leben verändern, es mit
Licht erfüllen. Daher ist der
Gedanke, dass Gott mich rufen kann,
überaus anziehend. Doch ist da
zugleich etwas, das uns zutiefst
beunruhigt: Es scheint uns, wir
könnten unsere Freiheit verlieren,
wenn dieser Ruf besteht und Gott mit
uns rechnet. Wir könnten dann ja
keinen anderen Weg mehr wählen!
Es kann dann nur noch der sein, den
er will!



Es ist hilfreich, den Werdegang des
Petrus zu betrachten. Als er
beschloss, das, was er hatte, zu
verlassen, um Jesus nachzufolgen –
verlor er da seine Freiheit? War das
nicht vielmehr die freieste und 
befreiendste Entscheidung seines
Lebens? Manchmal scheint uns, dass
Freiheit vor allem bedeutet, wählen
zu können, ohne dass uns
irgendetwas bestimmt. Doch wird
Freiheit, auf diesen Horizont
beschränkt, auf punktuelle
Entscheidungen reduziert, die kaum
mehr als einige Momente erhellen:
wählen, ob ich einen Hamburger
oder ein Hühnchen essen will, ob ich
Fußball oder Handball spielen will,
ob ich dieses oder jenes Lied hören
will.

Es gibt aber eine andere Art von
Wahl, die unser Leben in ein
gänzlich neues Licht tauchen, es
froher und freier machen kann. Es
sind das die Momente, in denen wir



unser ganzes Leben aufs Spiel setzen
und entscheiden, wer wir sein
wollen. Die Freiheit zeigt sich hier in
ihrer wahren Bedeutung, als 
befreiende Kraft. Wir stehen nicht
mehr vor punktuellen, sondern vor
existenziellen Entscheidungen wie
beispielsweise wenn einer
entscheidet, jemanden zu heiraten,
den er für den größten Schatz der
Erde hält. Oder wenn einer
beschließt, Arzt zu werden, wohl
wissend, dass ihm das auch eine
Reihe von Mühen und gar nicht so
kleinen Opfern einbringen wird.
Einer gibt sich einer Person hin oder
umfängt eine Aufgabe – und
verzichtet auf alles andere.
Selbstverständlich wird dies seine
weiteren Entscheidungen bedingen;
dennoch erachtet er diesen Schritt
nicht als Verzicht, sondern als eine
Wette auf die Liebe oder auf ein
Vorhaben, das sein Leben erfüllen
wird. Und damit wird sein Name mit
der Zeit nicht mehr nur der sein, den



er bei der Taufe empfing: Jetzt ist er
auch „der Mann oder die Frau von so
und so“, oder „Herr oder Frau
Doktor“. Sein Name, seine Identität
nimmt Gestalt an, sein Leben erhält
einen Sinn, eine Richtung.

Jesus stellt uns vor diese Art Wahl. Er
hat uns mit einigen Gaben, einigen
Talenten geschaffen, die uns so oder
so sein lassen. Später, im Laufe
unseres Lebens, enthüllt er uns einen
Schatz, eine Sendung, die in unserem
Inneren wie verborgen war. „Mit
dem Himmelreich ist es wie mit
einem Schatz, der in einem Acker
vergraben war. Ein Mann entdeckte
ihn, grub ihn aber wieder ein. Und in
seiner Freude verkaufte er alles, was
er besaß, und kaufte den Acker“ ( Mt
13,44). In Wirklichkeit ist der Schatz
er selbst – seine bedingungslose
Liebe; und die Sendung ist die
gleiche wie die, die er vom Vater
erhielt. Wenn ich ihn gefunden habe,
brauche ich nicht weiter zu suchen.



Ich kann ihn mit meinem ganzen
Leben annehmen und zulassen, dass
er meinem ganzen Dasein Gestalt
verleiht. Wie Petrus, der Apostel, der
Fels, auf dem sich die Kirche gründet;
wie Paulus, der Apostel der Heiden;
wie Maria, die Magd des Herrn, die
Mutter des Erlösers.

Diese Aufgabe annehmen – was in
Wirklichkeit heißt, Jesus annehmen
und ihm zu folgen –, lässt uns alles
andere bei Seite lassen. Denn nichts
kann uns derart befreien wie die
Wahrheit über uns selbst: veritas
liberabit vos (Joh 8,32). So können wir
wie Paulus bekräftigen: „Doch was
mir damals ein Gewinn war, das
habe ich um Christi willen als Verlust
erkannt. Ja noch mehr: Ich sehe alles
als Verlust an, weil die Erkenntnis
Christi Jesu, meines Herrn, alles
übertrifft. Seinetwegen habe ich alles
aufgegeben und halte es für Unrat,
um Christus zu gewinnen“ ( Phil
3,7-9).



Möglicherweise verwirrt uns etwas,
diese Nähe Jesu zu entdecken: dass
er mit uns rechnen will. Zugleich
sehen wir, wenn wir innehalten, um
darüber nachzudenken, dass das,
worum er uns bittet, haargenau zu
uns passt: zu dem, wer wir sind, wie
wir sind und was wir erlebt haben ...
Es scheint, dass wir dafür geboren
wurden. Der neue Name erscheint als
etwas, was schon da war, seit der
Erschaffung der Welt … Gott hat uns
dafür geschaffen. Und dennoch
überfordert es uns vielleicht: „Dieser
Schatz, diese Sendung ... für mich?
Ist Gott wirklich gekommen, um mich
zu erwählen?“

Alle unsere Gaben und Talente
aufs Spiel setzen

Gott ruft nicht nur in einem
bestimmten Moment unseres Lebens,
er tut es in einem fort – so wie sich
unsere Antwort über unser ganzes
Dasein erstreckt, im Rhythmus der



Rufe, täglich auf neue Weise zu
lieben. „Seitdem du ihm dein Ja zur
Antwort gabst, ändert der Horizont
nach und nach seine Farbe: Er wird
jeden Tag schöner, weitet sich und
erstrahlt immer herrlicher. Aber: du
musst dieses Ja immer wieder neu
sprechen ...“ v

Der Hl. Petrus sagte viele Male Ja
zum Herrn. Etwa damals, als alle, die
dem Meister gefolgt waren,
weggingen, entsetzt darüber, dass sie
ihn hatten sagen hören, er sei das
Brot des Lebens (vgl. Joh 6,60-71).
Oder damals, als Jesus darauf
bestand, ihm die Füße zu waschen,
auch wenn es ihm absurd vorkam
(vgl. Joh 13,6-10). Petrus blieb Jesus
treu und bekannte einmal mehr
seinen Glauben. Und dennoch hatte
der Apostel die Logik Gottes noch
nicht verstanden. Er träumte immer
noch von einem herrlichen Auftritt
des Herrn, einem Ereignis, das ihn
mächtig, triumphierend und in der



ganzen Welt berühmt machen
würde. Und es kostete ihn einige
Jahre zu verstehen, dass dies nicht
die Handlungsweise Gottes war. Er
machte die traurige Erfahrung, Jesus
dreimal zu verleugnen, ihn zu
verraten. Er musste auf seine
Schwäche stoßen. Dennoch kapierte
er schließlich, denn er hörte nie auf,
auf Jesus zu blicken: „Der Herr
bekehrt Petrus, der ihn dreimal
verleugnet hatte: kein tadelndes
Wort, nur ein Blick der Liebe ...“ vi

Letztlich ist die Berufung eine
Einladung, auf Jesus zu blicken, sich
von ihm anblicken zu lassen, das
Leben mit ihm zu teilen und zu
versuchen, ihm nachzufolgen. Bis
zur Hingabe, voll Liebe, des eigenen
Lebens.

Der Ruf des Petrus nahm an jenem
Tag seine endgültige Form an, als er
am Ufer des Sees Genezareth allein
mit dem auferstandenen Jesus war.
Er konnte ihn um Verzeihung



bitten ... sich daran erinnern, wie
sehr er ihn liebte mit seinen
schwachen Kräften und es ihm
nochmals sagen. Der Meister
antwortete: „Weide meine Schafe!“ ( 
Joh 21,17) und fügte dann hinzu:
„Folge mir nach“ ( Joh 21,19). Damit
war alles gesagt, denn Petrus hatte
bereits verstanden, dass dem Herrn
folgen bedeutete, bis zum Äußersten
zu lieben, auf einem wunderbaren
Weg der Hingabe und des Dienstes
an allen: ein Weg, nicht ein Ziel.
Genau diesen Weg muss man ein
Leben lang tagtäglich zurücklegen,
an der Hand Jesu.

Ein erfülltes Leben

Petrus starb als Märtyrer in Rom. Die
Tradition geht davon aus, dass sein
Martyrium auf dem vatikanischen
Hügel stattfand, durch Kreuzigung.
Als er das Urteil vernahm, ließ er
vielleicht sein ganzes Leben Revue
passieren. Seine Jugend, seinen



heftigen und entschlossenen
Charakter, seine Arbeit am
Galiläischen Meer. Die Begegnung
mit Jesus, und, von da an, so viele
wunderbare Dinge! Freuden und
Leiden. So viele Menschen, mit
welchen er zu tun gehabt hatte. So
viel Liebe. Ja, sein Leben hatte sich
sehr verändert. Und es hatte sich
gelohnt.

Als er Simon kennenlernte, am
Jordanfluss, sah der Herr nicht nur
einen aufrechten Mann mit
bestimmten Eigenschaften. Er sah in
ihm Petrus, den Felsen, auf dem er
seine Kirche erbauen würde. Wenn
er uns sieht, sieht er all das Gute, das
wir in unserem Leben noch machen
werden. Er sieht unsere Talente,
unsere Welt, unsere Geschichte, und
bietet uns an, ihm zu helfen, bei all
unserer Kleinheit. Er bittet uns nicht
darum, Unmögliches zu vollbringen,
sondern einfach nur darum, ihm zu
folgen.



Wir sind, wie wir sind, nicht mehr,
nicht weniger, und diese unsere Art
zu sein befähigt uns, dem Herrn zu
folgen und ihm in der Kirche zu
dienen. An seiner Hand sind wir
gerufen, die beste Weise zu finden,
das zu tun. Jeder auf jene Weise, die
Gott für ihn gedacht hat: „Wir haben
unterschiedliche Gaben, je nach der
uns verliehenen Gnade. Hat einer die
Gabe prophetischer Rede, dann rede
er in Übereinstimmung mit dem
Glauben; hat einer die Gabe des
Dienens, dann diene er. Wer zum
Lehren berufen ist, der lehre; wer
zum Trösten und Ermahnen berufen
ist, der tröste und ermahne. Wer gibt,
gebe ohne Hintergedanken; wer
Vorsteher ist, setze sich eifrig ein;
wer Barmherzigkeit übt, der tue es
freudig“ ( Röm 12,6-8).

Petrus verzichtete darauf, jener so
selbstbewusste Fischer von Betsaida
zu sein, sodass Gott ihn mit Christus
zum Vermittler zwischen Erde und



Himmel machen konnte. Seine
Geschichte hat sich im Laufe der
Jahrhunderte viele Male wiederholt.
Bis heute. Die ersten Jugendlichen,
die Teil des Opus Dei wurden, legten
ihre Talente in die Hände Gottes und
brachten Frucht, wie sie es sich nie
hatten vorstellen können. Wie der hl.
Josefmaria versicherte: „Träumt und
eure Träume werden weit
übertroffen werden!“ Oder, wie der
Papst am Ende der Gebetswache zu
den Jugendlichen sagte: „Der Herr
segne eure Träume.“ vii

Der Ruf Jesu holt das Beste aus jeder
und jedem heraus, um es in den
Dienst der anderen zu stellen, um es
zur Fülle zu bringen. Das sehen wir
bei Petrus. Und wir, die wir entdeckt
haben, wie sehr er uns liebt und dass
er mit uns rechnet, wollen auf seinen
Ruf aufmerksam sein: heute und
jeden Tag unseres Lebens. Und so,
wenn wir ihm einst begegnen, wird
er uns „einen weißen Stein geben



und auf dem Stein steht ein neuer
Name, den nur der kennt, der ihn
empfängt“ (Off 2,17): Wir werden
unseren wahren Namen erkennen.

Lucas Buch

i  Vgl. Die Spur des Sämanns, Nr. 290;
Freunde Gottes, Nr. 206; „Die Welt
leidenschaftlich lieben“ in Gespräche
mit Msgr. Escrivá de Balaguer, Nr.
113 ff.

ii  Papst Franziskus, Gebetswache
mit den Jugendlichen beim
Weltjugendtag in Krakau, 30.7.2016.

iii  Papst Benedikt XVI.,
Generalaudienz, 17.5.2006.

iv  Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 936.



v  Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 32.

vi  Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 964.

vii  Papst Franziskus, Gebetswache
mit den Jugendlichen beim
Weltjugendtag in Krakau, 30.7.2016

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/gross-wie-die-liebe-iii-unser-
wahrer-name/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/gross-wie-die-liebe-iii-unser-wahrer-name/
https://opusdei.org/de/article/gross-wie-die-liebe-iii-unser-wahrer-name/
https://opusdei.org/de/article/gross-wie-die-liebe-iii-unser-wahrer-name/

	Etwas Großes, das Liebe ist (III): Unser wahrer Name

