
opusdei.org

Gott in der täglichen
Arbeit suchen

Papst Johannes Paul I. hat als
Patriarch von Venedig in der
Zeitung „Il Gazzettino“ von
Venedig wiederholt Stellung zu
kirchenpolitischen und
pastoralen Fragen bezogen. Am
25. Juli 1978, dem Jahr seiner
Wahl zum Papst, veröffentlichte
der damalige Patriarch Luciani
folgenden Beitrag über
Josemaria Escrivá, den Gründer
des Opus Dei.

12.12.2012



Papst Johannes Paul I. hat als
Patriarch von Venedig in der
Zeitung „Il Gazzettino“ von
Venedig wiederholt Stellung zu
kirchenpolitischen und pastoralen
Fragen bezogen. Am 25. Juli 1978,
dem Jahr seiner Wahl zum Papst,
veröffentlichte der damalige
Patriarch Luciani folgenden
Beitrag über Josemaria Escrivá,
den Gründer des Opus Dei.

Im Jahre 1941 hörte der Spanier
Victor Garcia Hoz wie ihm nach der
Beichte gesagt wurde: „Gott ruft Sie
auf den Weg der Beschaulichkeit.“ Er
war erstaunt, denn er hatte immer
gehört, daß die „Beschaulichkeit“
eine Sache für Heilige sei, die den
Weg zum mystischen Leben
eingeschlagen haben, ein hohes Ziel,
das nur für wenige Auserwählte
erreichbar und daher für Leute ist,
die meist aus der Welt
zurückgezogen leben. „Ich
hingegen“, schreibt Hoz, „war in



jenen Jahren verheiratet, hatte schon
zwei oder drei Kinder, und voll
Hoffnung , noch mehr zu bekommen
- was sich später auch erfüllte -
mußte ich arbeiten, um meine
Familie zu ernähren.“

Wer war nun dieser revolutionäre
Beichtvater, der mit einem Satz über
die traditionellen Schranken sprang
und selbst den Verheirateten
mystische Ziele steckte? Es war
Josemaría Escrivá de Balaguer, ein
spanischer Priester, gestorben 1975
im Alter von dreiundsiebzig Jahren
in Rom. Er ist vor allem bekannt als
Gründer des Opus Dei, einer
Vereinigung, die in der ganzen Welt
verbreitet ist und mit der sich die
Zeitungen oft beschäftigten –
allerdings manchmal sehr unpräzise.
Was die Mitglieder des Opus Dei in
Wirklichkeit sind und tun, hat der
Gründer selber zum Ausdruck
gebracht. Wir sind, erklärte er 1967
„ein geringer Prozentsatz von



Priestern, die früher als Laien im
Berufsleben gestanden haben,
zahlreiche Weltpriester aus vielen
Diözesen der ganzen Welt und eine
große Anzahl von Männern und
Frauen verschiedener Nation,
Sprache und Herkunft, die von ihrer
beruflichen Arbeit leben. Zum
größten Teil sind sie verheiratet,
einige leben ehelos. Aktiv arbeiten
sie mit an der wichtigen Aufgabe, die
Gesellschaft menschlicher und
gerechter zu machen. Seite an Seite
mit ihren Mitmenschen gehen sie in
persönlicher Verantwortung ihrer
täglichen Arbeit nach und teilen mit
den anderen Erfolge und Mißerfolge.
Sie bemühen sich, ihre
gesellschaftlichen Pflichten zu
erfüllen und ihre Rechte als Bürger
wahrzunehmen. All dies tun sie wie
jeder verantwortungsbewußte Christ
mit Natürlichkeit, ohne sich als etwas
Besonderes vorzukommen. Mitten
unter ihren Kollegen suchen sie den
göttlichen Glanz in den alltäglichen



Dingen unserer Wirklichkeit zu
entdecken.“

Schlichter gesagt, die „alltäglichen
Dinge“ sind die Arbeit, die wir jeden
Tag zu tun haben; der „göttliche
Glanz“ ist ein heiligmäßig geführtes
Leben. Mit dem Evangelium sagte
Escrivá de Balaguer ständig: Christus
will von uns nicht bloß ein bißchen
Gutsein, sondern ein Höchstmaß an
Gutsein. Er will aber, daß wir dies
nicht durch außerordentliche
Aktionen erreichen, sondern durch
gewöhnliche. Nur die Art und Weise,
wie wir sie ausführen, darf keine
gewöhnliche sein. Im Gewühl der
Straße, im Büro, in der Fabrik, dort
heiligt man sich, wenn man seine
Pflichten sachgerecht erfüllt, aus
Liebe zu Gott und mit Freude, so daß
die tägliche Arbeit nicht zur
„täglichen Tragik“, sondern zu einem
„täglichen Lächeln“ wird.



Ähnliche Dinge lehrte vor über
dreihundert Jahren der hl. Franz von
Sales. Escrivá de Balaguer geht aber
in mehreren Punkten über Franz von
Sales hinaus. Dieser verficht zwar
auch die Heiligkeit für alle, aber er
lehrt wohl nur eine „Spiritualität der
Laien“, während Escrivá eine
„laikale Spiritualität“ will. So rät
Franz von Sales den Laien fast
immer dieselben Mittel an, welche
die Ordensleute praktizieren, wenn
auch entsprechend angepaßt. Escrivá
ist radikaler: er spricht in einem
guten Sinne geradezu von einer
„Materialisierung“ der Heiligung. Für
ihn ist es die materielle Arbeit selbst,
die sich in Gebet und Heiligkeit
umwandeln muß.

Der legendäre Baron von
Münchhausen beschreibt in einer
Fabel ein Monstrum von einem
Hasen, der mit einer doppelten
Anzahl von Pfoten ausgestattet ist:
vier auf dem Bauch und vier auf dem



Rücken. Als er von Jagdhunden
verfolgt wird und merkt, daß sie ihn
bald einholen werden, dreht er sich
auf den Rücken und setzt die Flucht
mit den ausgeruhten Pfoten fort.
„Monströs“ ist für den Gründer des
Opus Dei das Leben von Christen, das
doppelgleisig verläuft, hier das Gebet
für Gott, da Arbeit, Vergnügen und
Familienleben für sich selbst. Nein,
sagt Escrivá, das Leben ist eine
Einheit, es wird als Ganzes geheiligt
Aus diesem Grund spricht er von
„materialisierter“ Spiritualität.

Er spricht auch von einem richtigen
und notwendigen Antiklerikalismus
in dem Sinne, daß die Laien von den
Priestern und Ordensleuten nicht
Methoden und „Métier“ stehlen
sollen, noch umgekehrt. Ich glaube,
daß er diesen Antiklerikalismus von
seinen Eltern mitbekommen hat,
insbesondere von seinem Vater, der
in allem ein Ehrenmann war,
arbeitsam, ein überzeugter Christ,



ganz verliebt in seine Frau und
immer froh. „Ich habe ihn stets
heiter in Erinnerung“, schrieb der
Sohn, „die Berufung verdanke ich
ihm … Deswegen bin ich ein
‚Paternalist‘.“ Einen weiteren
„antiklerikalen“ Anstoß bekam er
wahrscheinlich bei den
Forschungsarbeiten für seine
Doktorarbeit in kanonischem Recht
über das Kloster der
Zisterzienserinnen von Las Huelgas
bei Burgos. Dort war die Äbtissin
alles auf einmal: Edelfrau, Oberin,
Prälatin, weltlicher Gouverneur des
Klosters, des Krankenhauses, der
Konvente, Kirchen und zugehörigen
Dörfer, mit königlicher und fast
episkopaler Jurisdiktion und Gewalt.
Auch dieses ein „Monstrum“ bei so
vielen und zum Teil so
entgegengesetzten Aufgaben. So
konnten diese Arbeiten nicht
Arbeiten Gottes sein – wie Escrivá es
wollte. Wie kann denn die Arbeit
"Gottes“ sein, sagte Escrivá, wenn sie



schlecht getan ist, in Eile und ohne
fachliche Kompetenz? Wie kann ein
Maurer, ein Architekt, ein Arzt, ein
Lehrer ein Heiliger sein, wenn er
nicht auch – soweit es an ihm liegt –
ein guter Maurer, ein guter
Architekt, ein guter Arzt und ein
guter Lehrer ist? In ähnlichem Sinn
schrieb Gilson 1949: „Man sagt, daß
es der Glaube sei, der die
Kathedralen des Mittelalters
errichtet hat; einverstanden … aber
auch die Geometrie.“·Glaube und
Geometrie, Glaube und mit
Fachkenntnis getane Arbeit gehen
für Escrivá Hand in Hand: sie sind
die beiden Flügel der Heiligkeit.

Franz von Sales hatte seine Theorie
den Büchern anvertraut. Escrivá
machte es ebenso, wobei er selbst
kurze Momente seiner
vielbeanspruchten Zeit nutzte. Wenn
ihm, vielleicht sogar während einer
Unterhaltung, eine Idee kam oder ein
bezeichnender Satz einfiel, holte er



aus seiner Tasche ein kleines
Notizbuch hervor und schrieb kurz
ein Wort oder eine halbe Zeile
hinein, die er später für seine Bücher
verwendete. Der Verwirklichung und
Entfaltung seines großen Werkes der
Spiritualität widmete er außer den
sehr verbreiteten Büchern eine
äußerst zähe Aktivität und baute die
Vereinigung des Opus Dei aus. „Gebt
einem aus Aragon einen Nagel“, sagt
ein Sprichwort, „und er wird ihn mit
seinem Kopf in die Wand
schlagen.“ „Ich bin aus Aragon,“
schrieb Escrivá de Balaguer, „man
muß eben zäh sein!“ Er verlor keine
Minute. Vor, während und nach dem
Spanischen Bürgerkrieg hielt er
Vorlesungen für
Universitätsstudenten , kochte,
reinigte Fußböden, machte Betten
und pflegte Kranke. „Ich habe
Tausende von Stunden damit
verbracht und sage es mit Stolz, die
Beichte von Kindern in den
Armenvierteln von Madrid zu hören.



Sie kamen mit rotzigen Näschen.
Man mußte ihnen zuerst die Nase
putzen, bevor man ihre armen
Seelen reinigen konnte.“ So schrieb
er und zeigte damit, daß er das
„tägliche Lächeln“ wirklich lebte.
Auch schrieb er: „Spät, todmüde ging
ich zu Bett. Wenn ich am nächsten
Morgen aufstand, noch immer müde,
sagte ich zu mir: ,Josemaría, vor dem
Mittagessen wirst du dir ein kleines
Schläfchen gönnen.‘ Kaum war ich
auf der Straße und sah das
Panorama der Arbeit, die mich an
diesem Tag erwartete, fügte ich
hinzu: ,Josemaría, ich habe dich mal
wieder hereingelegt.‘“

Seine große Arbeit aber war es, das
Opus Dei zu gründen und zu leiten.
Der Name entstand zufällig. Einmal
bemerkte jemand ihm gegenüber:
„Will man es treffend sagen: dies ist
ein Werk Gottes.“ „Ja, das ist der
richtige Name, dachte ich: nicht
mein, sondern Gottes Werk, Opus



Dei.“ Dieses Werk sah er unter
seinen Augen wachsen und sich über
alle Kontinente ausbreiten: Nun
begannen seine Reisen in und außer
Europa zu Neugründungen und
Katechesen.

Die Ausbreitung, die Zahl und die
Qualität der Mitglieder des Opus Dei
hat zu Spekulationen über wer weiß
welche Machtabsichten und eisern-
sturen Gehorsam Anlaß gegeben. Das
Gegenteil ist wahr. Es besteht allein
das Verlangen nach Heiligkeit, aber
in Freude, im Geist des Dienens und
in großer Freiheit.

„Wir sind ökumenisch, Heiliger
Vater, aber wir haben den
Ökumenismus nicht von Eurer
Heiligkeit gelernt“, erlaubte sich
eines Tages Escrivá Papst Johannes
XXIII. gegenüber zu sagen. Dieser
lächelte; er wußte, daß das Opus Dei
seit 1950 von Papst Pius XII. die
Erlaubnis hatte, Nichtkatholiken und



Nichtchristen als Mitarbeiter
aufzunehmen.

Escrivá rauchte als Student. Als er in
das Seminar eintrat, schenkte er dem
Pförtner Pfeife und Tabak und gab
das Rauchen auf. Aber an dem Tag,
an dem die drei ersten Priester des
Opus Dei geweiht wurden, sagte er:
„Ich rauche nicht, ihr drei auch
nicht: Don Alvaro, du mußt jetzt
anfangen zu rauchen … Ich will, daß
die anderen sich nicht gebunden
fühlen und rauchen, wenn sie Lust
dazu haben.“ Bisweilen kommt es
vor, daß eines der Mitglieder, denen
das Opus Dei nur hilft, in
verantwortlicher Weise freie,
persönliche Entscheidungen – auch
in der Politik – zu treffen, zu einer
bedeutenden Position aufsteigt. Das
ist seine eigene Angelegenheit, nicht
die des Opus Dei. Als 1957 eine hohe
Persönlichkeit Escrivá seine
Glückwünsche aussprach, weil ein
Mitglied in Spanien zum Minister



ernannt worden war, erhielt er
folgende eher trockene Antwort:
„Was geht es mich an, ob er Minister
oder Straßenfeger ist? Wichtig ist,
daß er sich in seiner Arbeit heiligt.“
In dieser Antwort steckt der ganze
Escrivá und der Geist des Opus Dei:
worauf es allein ankommt, ist, daß
einer sich mit seiner Arbeit heiligt –
gegebenenfalls auch als Minister,
wenn er an diesen Platz gestellt ist –,
daß er sich wirklich heiligt. Der Rest
zählt wenig.

Artikel in der Deutschen
Tagespost, 6.9.1978

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/gott-in-der-taglichen-arbeit-
suchen/ (30.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/gott-in-der-taglichen-arbeit-suchen/
https://opusdei.org/de/article/gott-in-der-taglichen-arbeit-suchen/
https://opusdei.org/de/article/gott-in-der-taglichen-arbeit-suchen/

	Gott in der täglichen Arbeit suchen

