
opusdei.org

Geh und handle
genauso!

Wer ist mein Nächster? Der
Herr antwortet auf diese Frage
des Gesetzeslehrers mit dem
Gleichnis vom barmherzigen
Samariter. So eröffnet er ihm
und auch uns den Horizont der
Seligpreisungen, die uns die
Tiefen des göttlichen Gesetzes
aufzeigen.

11.03.2017

Bei einer Gelegenheit kam ein
Gesetzeslehrer, um Jesus zu fragen,
was er tun müsse, um das ewige



Leben zu gewinnen. In Wirklichkeit
wollte er den Rabbi aus Nazareth auf
die Probe stellen, da er nicht wusste,
was er von ihm halten sollte[1]. Aber
diesen stört das nicht. Jesus nimmt
das Gespräch mit ihm auf und fragt
seinerseits: Was steht im Gesetz?
Was liest du dort?[2] Der Lehrer
antwortet mit dem Shemá Israel –
Höre Israel –, das jeder Israelit schon
als Kind lernte: Du sollst den Herrn,
deinen Gott, lieben, mit ganzem
Herzen, mit ganzer Seele und mit
ganzer Kraft![3] Und entsprechend
dem Buch Leviticus fügt er hinzu: Du
sollst deinen Nächsten lieben wie
dich selbst.[4]An diesen beiden
Geboten hängt das ganze Gesetz
und die Propheten[5], worauf
Christus zu ihm sagt: Du hast richtig
geantwortet. Handle danach und
du wirst leben.[6] Der
Gesetzeslehrer hatte nicht damit
gerechnet, dass seine Frage mit so
entwaffnender Einfachheit
beantwortet würde. Er will seine



Frage rechtfertigen[7] und insistiert
mit einer neuen Frage: Und wer ist
mein Nächster?[8] Jesus, der das
Vertrauen seines Gesprächspartners
gewinnen möchte, gibt nicht auf. In
der ihm eigenen Sprache, die schlicht
und feierlich zugleich ist, erzählt er
das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter. Damit erreicht er sein
Herz und das der Männer und
Frauen aller Zeiten.

Zum Nächsten werden

In dem armen, auf seinem Weg von
Jericho nach Jerusalem überfallenen
Mann sahen die Kirchenlehrer Adam
und – da AdamMensch bedeutet – mit
ihm die gesamte Menschheit,
entstellt durch ihre eigene Sünde,
durch unsere persönliche Sünde. Im
barmherzigen Samariter erkannten
sie Jesus, der kam, um uns mit
unerschöpflicher Geduld zu heilen,
nachdem die vorübergegangen
waren, die in Wirklichkeit nicht die



Fähigkeit hatten, der Welt Heilung zu
bringen. Jesus aber kann und will
heilen. So stellt eine altehrwürdige
Homilie Jesu Begegnung mit Adam –
die zugleich Begegnung mit jedem
von uns meint – beim Abstieg in das
Reich der Toten so dar: „Ich bin dein
Gott, der für dich und für alle, die
aus dir geboren werden, dein Sohn
geworden ist. Ich sage dir, dass ich
die Macht habe, den Gefangenen zu
sagen: ‚Kommt heraus!’, denen, die
im Finstern sind: ‚Es werde Licht!’
und denen, die schlafen: ‚Steht
auf!’“[9]. Zusammen mit Jesus sind
seine Gesalbten, die Christen,
gerufen, seine Erlösung zu bringen,
d.h. barmherzige Samariter zu sein.
Wie ihr Herr, so sollen auch sie die
Wunden der Menschen verbinden,
sie mit Öl und Wein behandeln[10].
Sie sollen gute Wirtsleute sein, bis
der Samariter wiederkommt. „Diese
Herberge – ihr merkt es – ist die
Kirche. Jetzt ist sie Herberge, denn
unser Leben bedeutet unterwegs



sein. Später wird sie das Haus sein,
das wir nie mehr verlassen, wenn
wir nämlich heil im Himmel
angekommen sind. Bis dahin sind
wir dankbar für den Aufenthalt in
der Herberge.“[11]

Das ist der Horizont, den der Herr
dem Gesetzeslehrer und mit ihm
allen Christen, allen Menschen
eröffnen will. Er wirft ihm keine
Engherzigkeit vor, sondern bringt
ihn zuerst zum Nachdenken und
dann zum Träumen: Dann geh und
handle genauso[12]. Wie häufig bei
den Evangelien, ist es gut, nicht zu
schnell über das Berichtete
hinwegzulesen. Die Antwort auf die
Frage Jesu, wer denn der Nächste sei,
scheint auf der Hand zu liegen: Der
barmherzig an ihm gehandelt
hat[13]. Nicht so klar ist hingegen,
warum der Herr diese Frage stellt,
die die Blickrichtung des
Gesetzeslehrers wendet: „Jesus kehrt
die Perspektive um: Es geht nicht



darum, den anderen als
meinesgleichen anzuerkennen,
sondern um meine Fähigkeit, mich
dem anderen gleich zu machen“[14].
Angesichts einer engen Sichtweise,
die den Aktionsradius, in dem man
Gutes tun will – ihn beispielsweise
auf Leute beschränken, die zur
eigenen Gruppe gehören oder von
denen ich weiß, dass sie mir später
das Gute zurückzahlen –, lädt der
Herr dazu ein, den Blick zu heben
und im anderen den Nächsten zu
sehen.

Das Wort Nächster hört auf, einen
Menschen zu meinen, der meine
Aufmerksamkeit verdient, und wird
zu einer Aufforderung an das eigene
Herz. Es ist die Pädagogik Gottes, die
die Frage: Wem soll man Gutes tun?
umwandelt. Was zuvor
Diskussionsthemaund Kasuistik in
Rabbiner-Schulen war – wo die
Grenze liege, inwieweit man Mitleid
mit anderen haben solle –, wird zu



kühner Herausforderung. Der hl.
Johannes Paul II. sagte es so: „Der
Christ fragt sich nicht, wen er lieben
muss; denn die Frage, wer der
Nächste ist, bedeutet schon, dass
man Grenzen setzt und Bedingungen
stellt (…). Die richtige Frage heißt
nicht: ‚Wer ist mein Nächster?’,
sondern: ‚Wessen Nächster soll ich
sein?’ Und die Antwort lautet: ‚Jeder,
der Not leidet, auch wenn ich ihn
nicht kenne, wird mein Nächster,
dem ich helfen muss.’“[15]. Das ist
das Nahesein[16] nach Papst
Franziskus, der uns an unsere
Berufung erinnert, unserem
Nächsten Nächster zu sein, „Inseln
der Barmherzigkeit inmitten eines
Meeres der Gleichgültigkeit“[17].

Der Weg zur Fülle des Gesetzes

Man könnte sagen, dieses Gespräch
mit dem Gesetzeslehrer fasst den
Weg zusammen, der von den
moralischen Lehren des Alten



Testaments bis zur Fülle des
sittlichen Lebens in Christus führt.
Wie der heilige Paulus sagt, ist das
Gesetz des auserwählten Volkes gut
und heilig[18], aber nicht endgültig.
Es war vor allem dazu bestimmt, die
Herzen auf die Ankunft unseres
Herrn vorzubereiten. Die Frage des
Pharisäers: Welches Gebot im
Gesetz ist das wichtigste?[19]
scheint eine gewisse Hilflosigkeit
anzudeuten angesichts der Menge an
Vorschriften, die zusammen mit
einer legalistischen Sicht in das
religiöse Leben Israels eingedrungen
waren. In einem anderen
Zusammenhang beklagt sich Christus
über die Gesetzeslehrer: Ihr ladet
den Menschen Lasten auf, die sie
kaum tragen können, selbst aber
rührt ihr keinen Finger dafür.[20]
Mehr noch, zum Teil waren
menschliche Traditionen eine
Entschuldigung dafür geworden,
nicht dem göttlichen Gebot folgen zu
müssen. So entlarvt der Herr die



Haltung derer, die die Opfergaben
für den Tempel zum Vorwand
nahmen, um ihre Eltern nicht zu
unterstützen[21].

Deshalb betont Christus das
Wesentliche: die Liebe zu Gott und
zum Nächsten. Auf diese Weise
erfüllt sich, was er von sich selbst
sagt, nämlich dass er nicht
gekommen ist, das Gesetz oder die
Propheten abzuschaffen. Ich bin
nicht gekommen, um aufzuheben,
sondern um zu erfüllen.[22] Der
Bund, den Gott mit seinem Volk
geschlossen hatte, brachte einige
Vorschriften mit sich, die
ursprünglich nicht zum Ziel hatten,
ihm Lasten aufzuerlegen, sondern
ganz im Gegenteil, es auf Wege der
Freiheit zu führen: Hiermit lege ich
dir heute das Leben und das Glück,
den Tod und das Unglück vor.
Wenn du die Gebote des Herrn,
deines Gottes, auf die ich dich
heute verpflichte, hörst (…), dann



wirst du leben und zahlreich
werden und der Herr, dein Gott,
wird dich in dem Land, in das du
hineinziehst, um es in Besitz zu
nehmen, segnen.[23]

Das den Israeliten versprochene
Land ist ein Symbol für das innere
Land, in das Männer und Frauen
aller Zeiten eintreten können, wenn
sie die Gebote des Herrn in rechter
Gesinnung leben. Sie sind eine Tür,
um zur Gemeinschaft mit Gott zu
gelangen; denn abseits von ihm ist
jedes andere Land unbewohnbar. 
Um das Glück zu finden, bedarf es
nicht eines bequemen Lebens,
sondern eines verliebten Herzens.
[24]

Die rituellen und gesetzlichen
Vorschriften des Volkes Israel waren
mit der Ankunft Jesu Christi beendet.
Die Zehn Gebote aber, auch bekannt
unter dem Namen Dekalog, sind
überzeitlich; denn sie enthalten die



Grundprinzipien, um Gott lieben zu
können. Sie stellen ihn an die Spitze
von allem, lassen seinen heiligen
Namen verehren und widmen ihm
die Feiertage, wie die Christen es
zum Beispiel mit dem Sonntag tun.
Den anderen Geboten folgend lieben
und ehren wir unsere Eltern,
schützen das Leben, die Reinheit des
Herzens usw. Wie viele Generationen
von Israeliten bedachten die
Wahrheit und die liebevolle
väterliche Sorge, die die Zehn Gebote
enthalten! Deine Vorschriften sind
auf ewig mein Erbteil; denn sie
sind die Freude meines
Herzens[25], ein Beweis des
Erbarmens Gottes, der nicht will,
dass wir vom Wege abkommen,
sondern dass wir das Leben in Fülle
haben. Die Welt scheint manchmal
gegen die Gebote zu rebellieren, als
wären es vorsintflutliche
Vorschriften für einen noch
kindlichen Zustand der Menschheit.
Aber es gibt genügend Beispiele für



Gesellschaften und Personen, die
sich selbst zerstören, weil sie
glauben, die Gebote ignorieren zu
können. Die Zehn Gebote des Herrn
sind die konstanten Maßstäbe im
Inneren des Menschen; wenn man
sie verändert, wird sein Herz bis zur
Unkenntlichkeit entstellt.

Damit ihr Kinder eures Vaters seid

Der Dekalog findet sich im Inneren
des Neuen Gesetzes, das Jesus
Christus eingesetzt hat, als er sein
Leben am Kreuz zu unserer Rettung
hingab. Dieses neue Gesetz ist die
Gnade des Heiligen Geistes, die wir
durch den Glauben an Christus
empfangen[26]. Es geht also weniger
darum, moralische Integrität
anzustreben als darum, in Jesus zu
leben, ihm immer ähnlicher zu
werden, zuzulassen, dass der Heilige
Geist uns umwandelt, damit wir so
seine Gebote erfüllen.



Wie können wir Christus ähnlicher
werden? Wo können wir seine Art zu
sein entdecken? Der Katechismus
lehrt: „Die Seligpreisungen spiegeln
das Antlitz Jesu Christi und seine
Liebe“[27]. In den Lehren, die die
Evangelien zusammenfassen, sehen
wir das Angesicht unseres Herrn, das
die barmherzige Liebe des Vaters zu
allen Menschen offenbart. Sie
enthalten die dem Auserwählten
Volk gegebenen Verheißungen und
vollenden sie, indem sie diese nicht
mehr bloß auf den Besitz des Landes,
sondern auf das Himmelreich
ausrichten[28].

Im Matthäusevangelium beziehen
sich die ersten vier Seligpreisungen
auf Haltungen oder Seinsweisen, die
in den Worten Jesu deutlich werden: 
Selig, die arm sind vor Gott[29], 
selig, die Trauernden[30], selig, die
keine Gewalt anwenden[31], selig,
die hungern und dürsten nach der
Gerechtigkeit[32]. Sie laden ein,



vollkommen auf Gott und nicht auf
unsere menschlichen Kräfte zu
vertrauen, Leiden mit christlicher
Haltung zu tragen und Tag für Tag
geduldig zu sein. Zu diesen
Seligpreisungen kommen die
anderen hinzu, die Handlungsweisen
hervorheben: Selig die
Barmherzigen[33], die ein reines
Herz haben[34], die Frieden
stiften[35] und andere, die
beinhalten, dass wir Widerspruch zu
ertragen haben[36], wenn wir Jesus
nachfolgen – immer mit Freude,
denn die Glückseligkeit des
Himmels ist für die, die
esverstehen, bereits hier auf Erden
wahrhaft glücklich zu leben[37].

Gewiss offenbaren die
Seligpreisungen Gottes
Barmherzigkeit, der denen, die ihm
folgen, grenzenlose Freude schenkt. 
Freut euch und jubelt! Euer Lohn
im Himmel wird groß sein.[38] Sie
sind jedoch keine Sammlung von



Aphorismen, die eine bessere,
utopische Welt versprechen, die 
irgendjemand möglich machen wird,
oder die über aktuelle
Schwierigkeiten hinwegtäuschen
wollen. Im Gegenteil – die
Seligpreisungen sind ein
herausfordernder Ruf Gottes an das
Herz jedes Menschen. Sie wollen
dazu bewegen, sich für das Gute und
für die Gerechtigkeit bereits auf
dieser Erde einzusetzen.

Die Seligpreisungen häufig im
persönlichen Gebet zu betrachten
kann helfen, sie im täglichen Leben
umzusetzen. Die Sanftmut etwa
konkretisiert sich im freundlichen
Lächelnfür jemanden, der dich
stört, im Schweigen gegenüber
ungerechten Vorwürfen, im 
wohlwollenden Verhalten
gegenüber zudringlichen
Menschen und solchen, die
ungelegen kommen, in der
Nachsicht mit den lästigen



Angewohnheiten derjenigen, mit
denen du täglich zu tun hast und
die dir auf die Nerven fallen…[39].

Zugleich nimmt jemand, der sich
bemüht, dem Geist der
Seligpreisungen gemäß zu leben,
Verhaltensweisen und Einstellungen
an, die ihm helfen, die Gebote zu
halten. Die Herzensreinheit erlaubt
ihm, das Bild Gottes in jedem
Menschen zu sehen, weil er Respekt
verdient und kein Objekt ist zur
Befriedigung verkehrter egoistischer
Wünsche. Den Frieden zu lieben
hilft, als Kinder Gottes zu leben, die
anderen als seine Kinder
anzuerkennen und so demalles
übersteigenden Weg[40] der Liebe
zu folgen, diealles erträgt, alles
glaubt, alles hofft, allem
standhält[41], da sie die
Beleidigungen in eine Gelegenheit
verwandelt zu lieben und für die zu
beten, die ihren Mitmenschen
schaden[42]. Wenn wir uns



bemühen, unser Herz entsprechend
den Zügen, die die Seligpreisungen
vorgeben, zu bilden, verwirklicht
sich schließlich das Ideal, das
Christus uns vor Augen stellt: Seid
barmherzig, wie euer Vater im
Himmel barmherzig ist.[43] Dann
werden wir zu Trägern der Liebe
Gottes. Wir lernen, im anderen den
Nächsten zu sehen, der unsere Hilfe
braucht, und sind in Christus der
barmherzige Samariter, der das
Gebot der Liebe voll erfüllt. Dann
wird unser Herz so weit wie das der
Jungfrau Maria.

Carlos Ayxelá - Rodolfo Valdés

[1] Vgl. Lk 10, 25.

[2] Lk 10, 26.

[3] Dtn 6, 5.



[4] Lev 19, 18.

[5] Mt 22, 40.

[6] Lk 10, 28.

[7] Lk 10, 29.

[8] Ebd.

[9] Homilie über den großen heiligen
Sabbat (PG 43, 462).

[10] Vgl. Lk 10, 34.

[11] Hl. Augustinus, Predigt 131, 6.

[12] Lk 10, 37.

[13] Ebd.

[14] Papst Franziskus, Botschaft,
24.1.2014.

[15] Hl. Johannes Paul II., Ansprache,
2.2.1999.



[16] Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Evangelii Gaudium, Nr.
169.

[17] Papst Franziskus, Botschaft,
4.10.2014.

[18] Vgl. Röm 7,12.

[19] Mt 22, 36.

[20] Lk 11, 46.

[21] Vgl. Mt 15, 3-6.

[22] Mt 5, 17.

[23] Deut 30, 15-18.

[24] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 795.

[25] Ps 119, 111.

[26] Vgl. S. Th., I-II, q. 106, a.1, c. u.
ad2; zit. In hl. Joh. Paul II., Enz. 
Veritatis Splendor, Nr. 24.

[27] KKK, Nr. 1717.



[28] Vgl. KKK, Nr. 1716.

[29] Mt 5, 3.

[30] Mt 5, 4.

[31] Mt 5,5.

[32] Mt 5, 6.

[33] Mt 5, 7.

[34] Mt 5, 8.

[35] Mt 5, 9.

[36] Vgl. Mt 5, 10-12.

[37] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 1005.

[38] Mt 5, 12.

[39] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 173.

[40] 1. Kor 12, 31.

[41] 1. Kor 13, 7.



[42] s. Mt 5, 44-45.

[43] Lk 6, 36.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/geh-und-handle-genauso/
(12.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/geh-und-handle-genauso/
https://opusdei.org/de/article/geh-und-handle-genauso/

	Geh und handle genauso!

