opusdei.org

Erziehung zur
Mafdigung und
Genugsamkeit (II)

“Wer Herr uber sich selbst ist,
besitzt wunderbare
Voraussetzungen, um sich im
Dienst fur die Nachsten und fir
Gott einzusetzen und so das
hochste Gliuck zu erreichen”.

05.04.2011

Die Pubertit bietet neue
Moglichkeiten fur die Erziehung zur
Mafdigung, da der Jugendliche schon
viel reifer ist, und das erleichtert den



Erwerb der Tugenden, die es
erforderlich machen, sich
Verhaltensgewohnheiten und
Beweggrinde anzueignen. Auch
wenn sich das Kind erst dann
gewOhnen kann gute Dinge zu tun,
wenn es eine gewisse Reife der
Gefiihle und des Verstandes erreicht
hat, kann es den Sinn seiner eigenen
Handlungen tiefer erfassen und
deren Folgen abzuschétzen.

Wahrend der Pubertat ist es wichtig,
das Warum einiger Verhaltensweisen
zu erklaren, die von den
Jugendlichen vielleicht als
Formsachen angesehen werden; oder
warum sie in ihrem Verhalten einige
Grenzen einhalten sollten, die ihnen
vielleicht als reine Verbote
vorkommen. Genau genommen
mussen wir lernen, glaubwirdige
Begrindungen fir die Sinnhaftigkeit
eines mafdvollen Verhaltens zu
geben. Zum Beispiel wird es in den
meisten Fallen die Begrindung nicht



ausreichen, von der Notwendigkeit
der Mafiigung zu sprechen (vor
allem auf dem Gebiet der
Vergniigungen, und das dem Lernen
gegenuberstellt), um eine sichere
und erfolgreiche berufliche Zukunft
zu erreichen. Auch wenn das eine
berechtigte Begrundung ist, bezieht
sie sich auf eine ferne Zukunft und
ist deshalb fiir viele Jugendliche
uninteressant.

Es ist viel wirksamer zu zeigen,
wieso die Tugend schon jetzt
anstrebenswert ist, indem man ihnen
die grofSen Ideale in ihren Herzen,
die Motive, die sie bewegen, ihre
grofsen Leidenschaften vor Augen
fuhrt: die Grofszuigigkeit den
Bedurftigen gegentber, die Treue zu
ihren Freunden, usw. Man sollte nie
versaumen darauf hinzuweisen, dass
gerade der mafdvolle und gentigsame
Mensch den anderen am besten
helfen kann. Wer sich selbst
beherrscht, besitzt grofdartige



Moglichkeiten, sich im Dienst an Gott
und den Menschen hinzugeben und
so das hochste Glick und den
grofsten Frieden zu erreichen, die
man in dieser Welt erlangen kann.

Die Pubertat stellt die Jugendlichen
vor neue Gegebenheiten, in denen
sie zuruickhaltend und maifvoll sein
sollen. Die nattirliche Neugier
desjenigen, der schrittweise zu
lernen begonnen hat, wie man im
Leben auftritt und sich in der Welt
bewegt, verbindet sich mit einem
neuen Bewusstwerden der
Herrschaft tiber die eigene Zukunft.
Daher tritt das Verlangen auf, alles
auszuprobieren und zu erfahren,
was man sehr leicht mit der Freiheit
gleichsetzt. Sie wollen sich irgendwie
frei von Zwéangen fihlen, weshalb
Bemerkungen oder Hinweise
bezuglich der Zeiteinteilung, der
Ordnung, des Studiums und der
Ausgaben vielleicht als “ungerechte



Verpflichtungen” verstanden
werden.

Andererseits wird diese, in der
heutigen Gesellschaft allgemein
verbreitete, Sichtweise durch
zahlreiche Geschéftsinteressen
angeregt und verbreitet. Sie
versuchen aus diesen jugendlichen
Sehnstuichten grofie Geschéafte zu
machen.

Nun ist fiir die Eltern der Augenblick
gekommen, sich von den Umstanden
nicht iiberrumpeln zu lassen, positiv
zu denken, kreative Losungen zu
suchen, gemeinsam mit den Kindern
zu Uberlegen, sie bei der Suche nach
der wahren inneren Freiheit zu
begleiten, geduldig zu sein und fir
sie zu beten.

EIN SCHLUSSEL ZUM GLUCK

In der westlichen Gesellschaft richtet
sich die Werbung zum Grofsteil an
die Jugendlichen, deren Kaufkraft in



den letzten Jahren betrachtlich
zugenommen hat. Die verschiedenen
Marken vertreiben ihre Moden,
indem sie Lebensstile vorgeben, die
einige annehmen, wohingegen
andere sie nicht so gut finden.

Der “Besitz” von Sachen einer
bestimmtem Marke gilt in gewisser
Weise als gesellschaftliches
Zugehorigkeitsmerkmal; man wird in
der Gruppe anerkannt, fihlt sich
aufgenommen, wenn auch nicht so
sehr durch das was man ist, sondern
durch das was man hat und sich den
anderen prasentiert. Haufig wird der
Konsum der Jugendlichen nicht so
sehr vom Wunsch bestimmt etwas zu
haben (wie bei Kindern), sondern
wegen der Moglichkeit die
Personlichkeit auszudriucken oder
anhand der Freunde auf ihre
Stellung in der Welt hinzuweisen.

Zusammen mit diesen Motiven stiftet
die Konsumgesellschaft die



Menschen dazu an, sich nicht mit
dem zu begniigen, was sie haben,
und das neueste Angebot, das auf
den Markt gekommen ist, haben zu
wollen. Man konnte fast sagen, dass
sie den Zwang verspuren, jedes Jahr
den Computer oder das Auto zu
wechseln, ein neues Handy zu
kaufen — oder ein bestimmtes
Kleidungsstuck, das sie spater kaum
wieder anziehen werden, aus blofser
Freude am Besitz Musik, Filme, oder
die unterschiedlichsten
Computerprogramme anzuhaufen.
Diese Menschen werden von der
Kauf- und Konsumlust getrieben; sie
haben die Herrschaft tiber ihre
Begierden verloren.

Naturlich sind nicht nur die
Werbung und die Lebensumstande
daran schuld. Vielleicht waren die
Erzieher nicht streng genug. Daher
sollten die Eltern und grundsétzlich
jeder, der auf die eine oder andere
Weise bei der Erziehung mitwirkt,



sich haufig fragen, wie sie diese
Tatigkeit verbessern konnten., die
von allen Arbeiten die wichtigste ist,
weil das Wohl der kuinftigen
Generationen, die Gerechtigkeit und
der Friede in der Gesellschaft von ihr
abhéingen.

Die Eltern sollten sich bewusst sein,
dass sich der Lebensstandard und
die Ausgaben auf das Familienklima
auswirken. Wie tiberall ist es
notwendig gutes Beispiel zu geben,
damit die Kinder von klein auf
mithekommen, dass eine der eigenen
gesellschaftlichen Stellung
angemessene Lebensfiilhrung nicht
bedeutet, dem Konsumismus oder
der Verschwendung zu erliegen.
Friher sagte man in einigen
Landern: “Das Brot kommmt von Gott,
daher wirft man es nicht weg”. Das
ist eine anschauliche Weise um
verstandlich zu machen, dass die
Augen nicht grofer sein sollen als
der Magen, und dass man alles



dankbar aufessen soll, was man sich
genommen hat, da viele Menschen
Not leiden; und aufSerdem bedeutet
es, dass alles, was wir bekommen
oder haben — unser tagliches Brot -
eine Gabe ist, die wir als solche
verwenden und verteilen sollen.

Das Bestreben der Eltern ist
verstandlich zu vermeiden, dass den
Kindern etwas fehlt, was andere
haben, oder dafiir zu sorgen, dass sie
uber etwas verfiigen konnen, was sie
selbst nicht hatten, als sie klein
waren. Aber es nicht
selbstverstandlich, ihnen alles zu
geben. Auf diese Weise fordert man
nur das Vergleiche-anstellen, ein
schlechtes Nachahmungsbestreben,
das, sofern es nicht gemafSigt wird,
zu einer schlechten materialistischen
Haltung verkommen kann.

In der Gesellschaft, in der wir leben,
gibt es eine Fille von
Rangordnungen,



Gruppeneinteilungen und
Statistiken, die mehr oder weniger
zum Wetteifern anstacheln. Gott,
unser Herr, stellt keine Vergleiche
an. Er sagt uns: Mein Kind, du bist
immer bei mir, und alles, was mein
ist, ist auch dein !. Wir alle sind fiir
Ihn Lieblingskinder; Er achtet, liebt
und hat uns auf die gleiche Weise
gern. Vermutlich dirfte das einer der
Schliussel der Erziehung zum Gluck
sein: wir mussen es selber begreifen
und den Kindern helfen es zu
verstehen, dass es im Haus des
Vaters fir sie immer einen Platz gibt,
dass jeder einfach so geliebt ist, dass
Gott seine ungleichen Kinder mit
der gleichen Liebe, aber auf
ungleiche Art " behandelt.

Im Ubrigen beschrénkt sich die
Erziehung zur MafSigung nicht auf
ein blofSes Nein-sagen: man muss sie
auf eine positive Art beibringen und
den Kindern zu verstehen geben, wie
man das, was man hat - die Kleidung



und das Spielzeug - besser pflegt und
verwendet. Man kann sie, dem
jeweiligen Alter entsprechend, fir
etwas verantwortlich machen: das
Zimmer in Ordnung halten, auf die
kleineren Geschwister aufpassen,
Aufgaben des Haushalts
ubernehmen (das Frihstuck
herrichten, Brot besorgen, den Tisch
decken, den Mull in den Mistkubel
werfen ...). Man zeigt ihnen durch
das eigene Beispiel, wie sich
vorrubergehend auftretende Méngel,
ohne sich zu beschweren, mit guter
Laune ertragen lassen, und fordert
sie zur Grofdzlugigkeit gegeniiber
Notleidenden auf.

Der heilige Josefmaria erinnerte
gerne daran, dass sein Vater immer,
auch nach dem erlittenen
wirtschaftlichen Bankrott, reichlich
Almosen gab. Es sind die alltaglichen
Dinge, die ein Familienklima
schaffen, in dem man merkt, dass die
Personen das wirklich Wichtige sind.



DIE WELT BESITZEN

Du aber sei in allem niichtern ™
diese kurze an Timotheus gerichtete
Aufforderung des heiligen Paulus gilt
uberall und jederzeit. Es ist keine
ausschliefSlich fiir einige zu einer
besonderen Hingabe Berufene
geltende Bedingung, und auch nicht
blofs etwas, das die Eltern vorleben
mussen, es kann jedoch den Kindern
nicht “aufgedrangt” werden.
Vielmehr geht es darum, dass Eltern
und Erzieher ihren Sinn fur jede
Altersstufe, fir jeden Menschentyp
und fir jede Situation entdecken und
entsprechend anwenden.

Das verlangt klug vorzugehen, indem
man die ublichen Mittel einsetzt, um
die Dinge zu bedenken, indem man
um Rat bittet, usw., damit man
richtig entscheiden kann. Und wenn
die Madchen oder die Jungen nicht
auf Anhieb die Angemessenheit einer
Mafinahme erkennen und



aufbegehren, werden sie diese spater
gut finden und dafiir dankbar sein.
Deshalb ist es notwendig, geduldig
und stark zu sein, denn auf wenigen
Gebieten ist es so notwendig, gegen
den Strom schwimmen, wie auf
diesem.

Deshalb miuissen wir uns alle
vergegenwartigen, dass es kein
gultiger Anlass ist etwas zu tun, weil
es allgemein ublich ist: Gleicht euch
nicht dieser Welt an, sondern
wandelt euch und erneuert euer
Denken, damit ihr prifen und
erkennen konnt, was der Wille
Gottes ist: was ihm gefallt, was gut
und vollkommen ist .

Aus dem gleichen Grund ist es
angebracht mafdvoll zu sein bei dem,
was man den Kindern gibt. So lernen
sie gentigsam zu sein, wenn sie mit
dem, was sie haben, sorgsam
umgehen. Konkret in Bezug auf das
Geld riet der heilige Josefmaria den



Eltern: Eine iibertriebene Liebe
fiihrt dazu, dass ihr sie ziemlich
verwohnt. Wenn nicht der Vater,
dann die Mutter. Und wenn nicht
sie, dann die Grofsimutter. Und
manchmal alle drei, unter dem
Siegel der Verschwiegenheit. Und
mit den drei Geheimnissen kann
das Kind seine Seele verlieren.
Stimmt euch gegenseitig ab. Seid
zu den Kindern nicht knausrig,
aber nehmt Riicksicht auf das
Auffassungsvermogen eines jeden,
auf ihre Besonnenheit, auf ihre
Fahigkeit sich selbst zu
beherrschen: und sie sollen nie im
Ubermaps leben, bis sie ihr Geld
selbst verdienen '. Man muss ihnen
beibringen, wie man mit Geld
umgeht, wie man glinstig einkauft,
wie man Gerate - wie das Telefon -
richtig benutzt, deren Rechnung erst
am Monatsende zu bezahlen ist, wie
man feststellt, wann man Geld aus
blof3er Lust am Geldausgeben
verschwendet ...



Allerdings ist das Geld nur ein
Thema der Frage. Etwas Ahnliches
gilt fur die Ausnuitzung der Zeit. Ein
maifsvoller Gebrauch der Zeiten, die
fur die Ausubung der Hobbys oder
des Sports gewidmet werden, gehort
ebenso zu einem gentiigsamen Leben.
Das Maf$halten in diesem Bereich
ermoglicht es das Herz fir Dinge frei
zu halten, die uns helfen aus uns
herauszugehen und uns durch die
Pflege des Familienlebens und der
Freundschaften zu bereichern. Zum
Beispiel ist das Lernen oder die fur
die besonders Bedurftigen
aufgewendete Zeit und das Geld
etwas, das in den Kindern schon von
klein auf gefordert werden sollte.

DIE NEUGIER DAMPFEN, DAS
SCHAMGEFUHL FORDERN

Durch solches Mafshalten wird die
Seele niichtern, bescheiden und
verstandnisvoll; leicht und wie
selbstverstdandlich neigt sie zu



einer Zuriickhaltung, die
anziehend ist, weil sie die
Herrschaft des Verstandes spiiren
lisst ™. Mit diesen Worten fasst der
heilige Josefmaria die Frichte der
Mafigung zusammen und bringt sie
mit einer ganz besonderen Tugend in
Verbindung: mit der Zuruckhaltung,
die man auch als eine
Ausdrucksweise der Schamhaftigkeit
und des Anstands verstehen konnte.

“Anstand” und “Schamhaftigkeit”
sind Teilbereiche der Tugend des
MaRes " weil ein anderes
Betatigungsfeld dieser Tugend
gerade die Mafdigung des
Sexualtriebes ist. «Die
Schambhaftigkeit schiitzt das
Geheimnis der Personen und ihrer
Liebe. Sie 14dt zu Geduld und
Mafdigung in der Liebesbeziehung
ein; sie verlangt, dass die
Bedingungen der endgultigen
Bindung und wechselseitigen
Hingabe von Mann und Frau erfullt



seien. Zur Schamhaftigkeit gehort
auch Bescheidenheit. Sie beeinflusst
die Wahl der Kleidung. Wo sie die
Gefahr einer ungesunden Neugier
vermutet, gebietet sie Schweigen und
Zuruckhaltung. Sie wahrt
Diskretion» ",

Wenn ein Jugendlicher schon im
Kindesalter begonnen hat seinen
Willen zu bilden, wird er zweifellos
im gegebenen Augenblick diese
naturliche Zurtickhaltung besitzen,
die es ihm erleichtert, die Sexualitat
auf eine wirklich menschliche Weise
einzuordnen. Es ist aber sehr
wichtig, dass der Vater mit den
Sohnen und die Mutter mit den
Tochtern eine Vertrauensbasis
geschaffen haben, um ihnen die
Schonheit der menschlichen Liebe zu
erklaren, sobald sie das verstehen
konnen.

Der heilige Josefmaria gab folgenden
Rat: Der Vater muss der Freund



seiner Sohne werden. Es bleibt ihm
nichts anderes iibrig, als sich
diesbeziiglich anzustrengen, denn
es kommt ein Augenblick, wo die
Kinder voll Neugier beginnen —
einerseits verstdandlich,
andererseits folgenschwer — nach
den Quellen des Lebens zu fragen,
wenn der Vater nicht mit ihnen
gesprochen hat. Sie fragen sonst
einen unverschamten Freund, und
schauen dann mit Abscheu auf
ihre Eltern.

Wenn du ihnen hingegen — weil du
schon von klein darauf geachtet
hast und siehst, dass der
Augenblick gekommen ist — den
Ursprung des Lebens gut erklarst,
nachdem du dich an den Herrn
gewendet hast, dann wird das
Kind seine Mutter umarmen, weil
sie so gut gewesen ist, und dir wird
es ein herzliches Busserl geben
und sagen: Wie gut ist Gott! Er hat
sich meiner Eltern bedient und sie



an seiner Schopfermacht teilhaben
lassen. Das Kind wird es nicht so
sagen, weil es das nicht kann; aber
es wird das so empfinden. Es wird
eure Liebe nicht fiir etwas
Unanstdandiges halten, sondern
fiir etwas Heiliges *. Das wird
leichter sein, wenn wir den Fragen
nicht ausweichen, die von den
Kindern ganz naturlich gestellt
werden, und ihnen entsprechend
ihrem Auffassungsvermaogen
antworten.

Auch hier ist das Beispiel besonders
wichtig, wie bereits erwahnt, als wir
von der Erziehung zur MafSigung bei
den Mahlzeiten sprachen.
Erklarungen reichen nicht aus; man
muss mit dem eigenen Verhalten
zeigen, dass «man nicht anschauen
(soll), was man nicht begehren darf»
* und darauf achten, dass Zuhause
alles jene Stimmung ausstrahlt, die
im Haus von Nazaret geherrscht hat.



In diesem Sinn ist es notwendig,
wegen der Verzerrung der Sexualitat
in vielen heutigen Gesellschaften auf
die Medien wie das Fernsehen, das
Internet, die Biicher oder Videospiele
Acht zu geben. Es geht dabei nicht
darum, eine Art “wachsame Furcht”
vor diesen Dingen zu fordern,
sondern sie als Mittel fir die
Erziehung zu nitzen und zu zeigen,
wie man sie mit einer positiven und
wachsamen Einstellung verwendet,
ohne Angst zu haben das
zuruckzuweisen, was der Seele
schadet oder ein verzerrtes Bild vom
Menschen vermittelt. Dabei ist die
offenkundige Tatsache zu
bertucksichtigen: Die Kinder sind
vom ersten Augenblick an
unerbittliche Zeugen des Lebens
ihrer Eltern. Ihr bemerkt das
vielleicht nicht, aber sie beurteilen
alles, und gelegentlich beurteilen
sie euch schlecht. Das heif$t Dinge,
die zu Hause geschehen,



beeinflussen eure Kinder zum
Guten oder zum Schlechten *.

Wenn die Kinder sehen, dass ihre
Eltern den Fernsehkanal wechseln,
sobald eine anstofdige Nachricht, eine
geschmacklose Werbung oder eine
unpassende Filmszene auftaucht;
wenn sie mitbekommen, dass man
sich uiber die sittlichen Inhalte eines
Schauspiels oder der Bicher
informiert, bevor man sie anschaut
oder liest, vermittelt man ihnen den
Wert der Reinheit. Wenn sie
bemerken, dass ihre Eltern oder
Erzieher unterwegs auf der StrafSe
auf bestimmte Werbungen nicht
achten oder ihnen sogar beibringen,
sie nicht neugierig anzuschauen und
Sthne zu leisten, dann begreifen die
Kinder, dass die Reinheit des
Herzens etwas Erstrebenswertes ist,
auf das man aufpassen muss, und
dass das irgendwie zur
Familienatmosphére gehort, in der
sie leben. «Kinder und Jugendliche



zur Schamhaftigkeit erziehen heifst
Achtung vor der menschlichen
Person zu wecken» *,

Auf die Familienatmosphére Acht zu
geben ist aber, genau genommen,
noch keine Erziehung zur Mafdigung.
Es ist eine unerléssliche Bedingung,
um christlich zu leben. Die Tugend
erlernt man aber nicht allein durch
das “Vermeiden des Bosen” — was
untrennbar zum Gnadenleben im
Allgemeinen gehort —, sondern durch
das Mafsigen der Begierden, die an
und fur sich gut sind. Daher ist es
umso wichtiger zu lehren, wie man
die Dinge und Gerate verwendet, die
einem zur Verfiigung stehen, auch
wenn sie an sich sehr gut sind.

Es ist offensichtlich, dass ein
ungezugeltes Anschauen von
Fernsehprogrammen, auch wenn es
in der Familie geschieht, schliefSlich
zur Auflosung der
Familienatmosphadre fiihrt. Noch



schlimmer wére es, wenn jeder in
seinem Zimmer einen eigenen
Fernsehapparat hat und sich dort
“einsperrt”, um seine
Lieblingsprogramme anzuschauen.
Das gleiche gilt auch fir die
ubermafige (bisweilen zwanghafte)
Verwendung der Mobiltelefone und
PCs.

Wie tiberall im Leben bringt ein
malfsvoller Gebrauch dieser Gerate
von den Eltern und Erziehern die
Kinder am besten dazu es ebenfalls
zu tun. Im Fall der Eltern kommt
erschwerend hinzu, dass sie letztlich
nicht nur ein schlechtes Beispiel
geben, wenn sie stundenlang vor
dem Fernseher sitzen, um “zu
schauen, was los ist“, sondern es
wiurde auch einen Mangel an
Aufmerksamkeit fiir die Kinder mit
sich bringen, die sehen wie sich die
Eltern fur fremde Leute mehr
interessieren als fiir sie; zumindest
héatten sie diesen Eindruck.



Wenn die Mafsigkeit Herrschaft ist,
sollte man daran denken: Es gibt
keine schonere Herrschaft als die
des Dienens: in Freiheit ein Diener
aller sein. - Auf diese und keine
andere Weise werden die wahren
Ehren errungen: auf Erden und im
Himmel ™

Die Mafdsigung eroffnet die
Moglichkeit, das Herz und die
personlichen Fahigkeiten in den
Dienst des Nachsten zu stellen und
zu lieben. Das ist der einzige
Schlissel zum wirklichen Gluck. Der
heilige Augustinus, der gegen die
Unmafigkeit sehr anzukdmpfen
hatte, erklart das so: «Wir wollen
daher zuerst die Mafdigung ansehen,
die uns eine gewisse Unversehrtheit
und Unverbruchlichkeit in jener
Liebe verspricht, mit der wir Gott
verbunden sind. Ihre Aufgabe
namlich besteht im Zdhmen und
Beschwichtigen der Begierden, mit
denen wir gierig danach trachten,



was uns von den Gesetzen Gottes
und der Frucht seiner Giite entfernt,
Das ist, um es kurz zu erklaren, das
gluckselige Leben. Dort ndmlich ist
der Glaube und das Wahre; wenn wir
dessen Betrachtung vollstandig
geniefsen und ihm géanzlich
anhangen, sind wir ohne Zweifel
glicklich; wenn wir aber von dort
abfallen, werden wir in grofde
Irrtimer und Schmerzen verwickelt»

X1v

J. De la Vega, J.M. Martin
iLk, 15, 31.

ii HI. Josefmaria, Die Spur des
Sdamanns , Nr. 601.

iii 2 Tim 4, 5.
ivRom12, 2.

v Hl. Josefmaria, Beisammensein im
IESE (Barcelona), 27.11.1972.



vi HI. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
84.

vii Vgl. Katechismus der katholischen
Kirche, Nr. 2521.

viii Katechismus der katholischen
Kirche , Nr. 2522.

ix Hl Josefmairia, Beisammensein im
Colegio Enxomil (Oporto), 31.10.1972.

x HI. Gregor der Grofde, Moralia, 21.

xi Hl. Josefmaria, Beisammensein in
Pozoalbero (Jerez de la Frontera),
12.11.1972.

xii Katechismus der katholischen
Kirche , Nr. 2524.

xiii Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede , Nr. 1045.

xiv Hl. Augustinus, Die Sitten der
katholischen Kirche , Kap. 19.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/erziehung-zur-massigung-und-

genugsamkeit-ii/ (19.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/erziehung-zur-massigung-und-genugsamkeit-ii/
https://opusdei.org/de/article/erziehung-zur-massigung-und-genugsamkeit-ii/
https://opusdei.org/de/article/erziehung-zur-massigung-und-genugsamkeit-ii/

	Erziehung zur Mäßigung und Genügsamkeit (II)

