
opusdei.org

Erziehung zur
Mäßigung und
Genügsamkeit

"Habt den Mut, eure Kinder zur
Mäßigkeit zu erziehen”, sagte
der heilige Josefmaria bei einer
Begegnung mit Familien, „sonst
werdet ihr nichts ausrichten."
Um diese Tugend geht es nun in
der neuen Serie zu
Familienthemen.

11.01.2012

Wenn Eltern im Rahmen ihrer
Erziehungsarbeit ihren Kindern



einen Wunsch versagen, kann es
leicht sein, dass diese zurückfragen,
warum sie einer Mode nicht folgen
sollen, warum sie etwas essen sollen,
das ihnen nicht schmeckt, oder was
sie hindern sollte, mehrere Stunden
mit Internet-Surfen oder PC-Spielen
zu verbringen. Spontan können uns
dann Antworten auf die Lippen
kommen wie: „Weil wir uns das nicht
leisten können“, oder: „Weil du noch
deine Aufgaben zu machen hast“,
oder bestenfalls: „Weil du sonst ein
verzogener Bengel wirst.“

Antworten wie diese haben bis zu
einem bestimmten Grad ihre
Berechtigung und helfen uns
zumindest im Moment über eine
Verlegenheit hinweg. Doch können
sie auch ganz unbeabsichtigt die
Schönheit der Tugend der Mäßigkeit
verdunkeln und den Effekt haben,
dass sie den Kinder als eine
Verneinung schlechthin all dessen
erscheint, was für sie anziehend ist.



Wie jede Tugend ist aber auch die
Mäßigkeit etwas durch und durch
Positives. Sie befähigt den Menschen,
Herr über sich selbst zu sein, sie
bringt Ordnung in die Gefühlswelt, in
Sehnsüchte und Wünsche und in die
tiefsten Neigungen des Ich; dazu
ermöglicht sie uns einen besonnenen
Umgang mit den materiellen Gütern
und macht uns fähig, das höchste Gut
anzustreben. (1) Im Einklang mit
dem heiligen Thomas von Aquin
können wir daher sagen, dass die
Mäßigkeit an der Wurzel des
sinnlichen und geistigen Lebens sitzt.
(2) Nicht umsonst wird der
aufmerksame Leser der Bergpredigt
Jesu feststellen können, dass fast alle
Seligpreisungen mit der Tugend der
Mäßigkeit zu tun haben. Ohne sie
kann man weder Gott erkennen,
noch getröstet werden, noch den
Himmel oder die Erde erben, noch
Unrecht mit Geduld ertragen. (3) Die
Mäßigkeit weist den menschlichen



Energien die Richtung, so dass alle
Tugenden in Anwendung kommen.

HERRSCHAFT ÜBER SICH SELBST

Das Christentum beschränkt sich
nicht darauf zu sagen, dass Genuss
„erlaubt“ ist. Es erachtet ihn
vielmehr als ein ausgesprochenes
Gut, denn Gott selbst hat ihn in das
Wesen der Dinge gelegt, als eine
Wirkung der Befriedigung unserer
natürlichen Neigungen. Doch ist
diese Sichtweise ohne weiteres
vereinbar mit dem Bewusstsein der
Erbsünde, die die Leidenschaften in
Unordnung gebracht hat. Wir
verstehen alle sehr gut, weshalb der
heilige Paulus sagt: „Ich tue das Böse,
das ich nicht will.“ (4) Es ist als ob
nach dem ersten Sündenfall das Böse
und die Sünde dem menschlichen
Herzen eingepflanzt worden wären,
sodass dieses nun genötigt ist, sich
gegen sich selbst zu wehren. Hier
zeigt sich die Aufgabe der Mäßigkeit,



die innere Ordnung des Menschen zu
schützen und ihn immer wieder auf
das Gute auszurichten.

Einer der ersten Punkte des Buches
„Der Weg“ kann helfen, die Tugend
der Mäßigkeit im Leben von
Männern und Frauen zu orten: 
„Gewöhne dich daran, nein zu
sagen.“(5) Den Sinn dieses Punktes
deutete der heilige Josefmaria
seinem Beichtvater gegenüber
folgendermaßen: „Es ist leichter, Ja
zu sagen: dem Ehrgeiz, den
Sinnen ...“(6) Und in einem
Beisammensein erklärte er: „Wenn
wir ja sagen, ist alles ein
Kinderspiel, doch wenn wir nein
sagen müssen, kommt es zum
Kampf, und manchmal endet der
Kampf nicht im Sieg, sondern in
der Niederlage. Deswegen müssen
wir uns daran gewöhnen, nein zu
sagen, um im Kampf zu siegen.
Denn aus dem inneren Sieg kommt
der Friede des Herzens und auch



der Friede, den man in seine
Familie hineinträgt, der Friede,
den man in die Gesellschaft und in
die ganze Welt hinausträgt.“ (7)

Nein sagen können führt oftmals
zum inneren Sieg, der eine Quelle
des Friedens ist. Nein sagen besteht
darin, sich allem zu widersetzen, was
uns von Gott entfernt – der Eitelkeit
des Ich und den ungeordneten
Leidenschaften. Es ist der einzige
Weg, um zur Freiheit zu gelangen.
Und es ist eine Weise, sich in der
Welt und gegen sie aufzustellen.

Wenn einer zu allen und zu allem Ja
sagt, was ihn umgibt und anzieht,
verliert er gewissermaßen seine
Persönlichkeit, wird er zu einem
„Anonymus“. Er ist wie eine fremd
gesteuerte Marionette.
Möglicherweise kennen wir solche
Menschen. Sie können den Reizen
und Wünschen ihrer Umgebung
nicht widerstehen. Es sind



kriecherische Menschen, deren
äußerliche Dienstfertigkeit
Charakterschwäche, wenn nicht
Heuchelei offenbart. Immer aber
sind es Menschen, die sich nicht mit
einem aufrichtigen Nein das Leben
kompliziert machen wollen.

Einer, der zu allem Ja sagt, zeigt, dass
ihm außer seiner eigenen Person im
Grunde genommen nichts wichtig ist.
Wer im Gegensatz dazu weiß, dass er
einen Schatz im Herzen trägt (8),
kämpft gegen alles, was diesem
entgegensteht. Deshalb heißt
Neinsagen zu einigen Dingen vor
allem auch, zu anderen Dinge klar
und eindeutig zu stehen, in der Welt
einen konkreten Platz einzunehmen
und gegenüber den Mitmenschen die
eigene Werteskala, die persönliche
Seins- und Verhaltensweise offen zu
legen. Es bedeutet ganz klar, den
Charakter schmieden zu wollen,
dafür einzustehen, was man
tatsächlich schätzt, und dies durch



die Art des Handelns zu erkennen zu
geben.

Mit Menschen oder Dingen, die
ausgewogen sind, verbinden wir
Eigenschaften wie Festigkeit und
Konsistenz – Mäßigkeit heißt, Herr
über sich selbst sein. Diese
Eigenschaft erlangen wir, wenn wir
uns dessen bewusst sind, dass „wir
nicht allem, was wir körperlich
oder seelisch empfinden,
hemmungslos freien Lauf geben
dürfen. Nicht alles, was wir
machen können, sollen wir auch
machen. Wohl ist es angenehmer,
sich von den sogenannten
natürlichen Trieben fortreißen zu
lassen. Aber am Ende dieses Weges
steht nur die Traurigkeit, das
Alleinsein mit dem eigenen Elend.“
(9)

Am Ende ist der Mensch von den
Stimmungen abhängig, die die
Umgebung in ihm weckt, ohne dass



ihn das Glück, das er in flüchtigen,
falschen Gefühlsregungen sucht,
jemals sättigt, eben weil sie
vorübergehend sind,. Wer die
Mäßigkeit nicht lebt, kann den
Frieden nicht finden, engagiert sich
hier und da, ist unbeständig und in
einer rastlosen Suche befangen, die
zu einer richtigen Flucht vor sich
selber wird. Er bleibt ein ewig
unglücklicher Mensch, nie zufrieden
mit dem, was ihm die
augenblickliche Lebenssituation
bietet, so als müsse er in einem fort
auf neue Gefühlserlebnisse aus sein.

Bei wenigen Lastern sieht man die
Versklavung des Menschen durch die
Sünde deutlicher als bei der
Unmäßigkeit. Wie der Apostel sagt, 
„haltlos wie sie sind, geben sie sich
der Ausschweifung hin“ (10). Der
Unmäßige scheint die Kontrolle über
sich verloren zu haben, da er so ganz
und gar damit beschäftigt ist, immer
neue Befriedigungen zu suchen. Im



Gegensatz dazu trägt die Mäßigkeit
reiche Früchte: unter anderem
Gelassenheit und Ruhe. Sie löscht die
Leidenschaften nicht aus und leugnet
sie nicht, aber sie macht den
Menschen zum Herren über sie. Der
Friede ist „Ruhe in der Ordnung“
(11). Er findet sich nur in einem
Herzen, das seiner selbst sicher und
bereit ist, sich zu verschenken.

MÄSSIGKEIT UND NÜCHTERNHEIT

Wie kann man die Tugend der
Mäßigkeit lehren? Der heilige
Josefmaria hat diese Frage bei
zahlreichen Gelegenheiten
angesprochen und vor allem zwei
Gedanken unterstrichen: Die
Erziehung verlangt Stärke und gutes
Beispiel, aber auch die Förderung
der Freiheit. Eltern sollen den
Kindern daher beibringen, 
„nüchtern zu leben, ein wenig
spartanisch, das heißt, christlich
zu leben. Das ist schwierig, doch



man muss stark sein! Habt den
Mut, eure Kinder zur Mäßigkeit zu
erziehen, sonst werdet ihr nichts
erreichen.“ (12)

Aus diesen Worten geht die große
Bedeutung der Mäßigkeit deutlich
hervor. Doch mag erstaunen, dass
der heilige Josefmaria der Ansicht ist,
ein spartanisches Leben sei ein
Synonym für ein christliches Leben
und umgekehrt: dass sich christlich
durch spartanisch erklärt. Die
Lösung dieses Paradoxons mag darin
liegen, dass der spartanische
Lebensstil viel mit Mut zu tun hat –
und dieser gehört zur Tugend der
Stärke.

Nun sind hier aber wiederum zwei
Bedeutungen der Tugend des Mutes
zu unterscheiden: Erstens muss man
selbst mutig sein, um sich diesen
spartanischen, das heißt christlichen,
Lebensstil anzueignen. Denn
niemand kann geben, was er nicht



hat, und dies gilt umso mehr, wenn
man bedenkt, dass es bei der
Erziehung zur Mäßigkeit auf das
Beispiel und die eigene Erfahrung
ankommt. Gerade weil es um eine
Tugend geht, deren Äußerungen im
Verzicht und in der Loslösung
bestehen, ist es wesentlich, dass jene,
die man dazu erziehen will, ihre
Auswirkungen auch leibhaft vor sich
sehen.

Wenn Eltern, die nüchtern und
bescheiden leben, auch wirklich froh
und voll inneren Friedens sind,
spornt das die Kinder an, so zu leben
wie sie. Auf die einfachste und
natürlichste Art wird diese Tugend in
der Familie weitergegeben, vor allem
solange die Kinder noch klein sind.
Wenn sie sehen, dass die Eltern
souverän auf etwas verzichten
können, wofür sie eine kleine
Schwäche haben, oder zum Wohl der
Familie – etwa um den Kindern bei
den Schulaufgaben zu helfen oder



die Kleinen zu baden, zu füttern oder
mit ihnen zu spielen – ein
Freizeitvergnügen sausen lassen,
werden sich die Kinder den Sinn
dieser Handlungen zu eigen machen
und ihren Einfluss auf die
Atmosphäre erkennen, die sie zu
Hause einatmen.

An zweiter Stelle braucht es Mut, um
die Tugend der Mäßigkeit als einen
guten und wünschenswerten
Lebensstil vorzugeben. Wenn die
Eltern selbst genügsam leben, ist es
ganz sicher einfacher, den Kindern
diesen Lebensstil attraktiv zu
präsentieren. Doch könnten den
Eltern Zweifel kommen, ob sie nicht
die legitime Freiheit der Kinder
beschränken und ihnen
unberechtigterweise ihren eigenen
Lebensstil aufzwingen. Dazu
könnten sie sich fragen, ob es
überhaupt sinnvoll ist, den Kindern
verpflichtend aufzuerlegen oder zu
befehlen, was sie offensichtlich nicht



akzeptieren können oder wollen.
Auch wenn sie einer Kinderlaune
Widerstand leisten – bleibt dieses
Verlangen nicht trotzdem in den
Kindern bestehen, umso mehr, wenn
sie das Objekt ihrer Begierde bei
ihren Freunden sehen? Fördert man
in ihnen nicht das Gefühl, im
Vergleich mit ihren Freunden
„diskriminiert“ zu werden? Oder
schlimmer noch, könnte es nicht
sein, dass sie sich von den Eltern
entfernen oder ihnen gegenüber
nicht mehr aufrichtig sind?

Wenn wir realistisch sind, müssen
wir zugeben, dass keines dieser
Argumente im Letzten überzeugt.
Wer genügsam lebt, entdeckt, dass
die Mäßigkeit ein Gut ist, und dass es
daher nicht darum geht, den Kindern
in absurder Weise eine unerträgliche
Last aufzubürden, sondern sie auf
das Leben vorzubereiten. Die
Nüchternheit ist nicht einfach ein
Lebensstil, den ein Mensch „wählt“,



den man aber niemandem
vorschreiben darf, sondern sie ist
eine Tugend, die nötig ist, damit wir
ein wenig Ordnung in das innere
Chaos bringen, das die Erbsünde in
der menschlichen Natur verursacht
hat.

Daher muss sich jeder Mensch
bemühen, diese Tugend zu
erwerben, wenn er Herr über sicher
selber sein will. Sicherlich ist in der
Erziehung das gute Beispiel alleine
nicht ausreichend. Man muss auch
Erklärungen liefern können und die
Gelegenheiten fördern, in denen die
Kinder diese Tugend üben können.
Man muss aber auch den Reizen der
Umwelt und den ganz sicher
natürlichen, durch die erwachende
Begierde aufkeimenden Launen des
Kindes im gegebenen Moment – und
mit der Hilfe Gottes – Widerstand
leisten können.

FREIHEIT UND MÄSSIGKEIT



Im Übrigen geht die Erziehung zur
Mäßigkeit Hand in Hand mit der
Erziehung zur Freiheit. Es sind zwei
unterschiedliche Bereiche, aber sie
sind nicht voneinander zu trennen,
vor allem weil die Freiheit die ganze
Person „durchsetzt“ und Grundlage
jeder Erziehungsarbeit ist. Die
Erziehung ist darauf ausgerichtet,
einen Menschen zu befähigen, frei
die richtigen Entscheidungen im
Hinblick auf seine Lebensgestaltung
zu fällen.

Eltern, die ihr Kind so sehr behüten,
dass sie am Ende den Willen des
Kindes durch ihren ersetzen und
jede seiner Bewegungen
kontrollieren, erziehen nicht. Auch
bei einem übermäßig autoritären
Stil, der dem Kind keinen Freiraum
zur Entfaltung der Persönlichkeit
und zur eigenen Urteilsbildung lässt,
kann Erziehung nicht stattfinden. In
beiden Fällen wird das Ergebnis
einer Ablichtung unserer selbst oder



der Karikatur eines konturlosen
Menschen ähneln.

Richtig ist es, das Kind altersgemäß
selbst wählen und Entscheidungen
treffen zu lassen und ihm dabei die
Konsequenzen seines Handels vor
Augen zu führen. Zugleich soll es den
Rückhalt der Eltern und all derer, die
sich an seiner Erziehung beteiligen,
spüren, um die richtigen
Entscheidungen zu treffen und
Fehlentscheidungen gegebenenfalls
zu korrigieren.

Eine Begebenheit, die der heilige
Josefmaria aus seiner Kindheit
erzählt, illustriert dies: Seine Eltern
gaben seinen Launen nicht nach.
Und wenn er von einer Speise, die
ihm nicht schmeckte, nicht nehmen
wollte, nahm seine Mutter das in
Ruhe zur Kenntnis, servierte ihm
aber auch nichts anderes. Das
wiederholte sich, bis er eines Tages
den vollen Teller an die Wand



schleuderte ... Seine Eltern ließen
den Schmutzflecken einige Monate
stehen, damit er die Folgen seiner
Handlung deutlich vor Augen hatte.
(13)

Die Haltung der Eltern des heiligen
Josefmaria zeigt, wie man die
Achtung vor der Freiheit des Kindes
mit der nötigen Stärke angesichts der
Launen der Kinder auf einen Nenner
bringt. Natürlich wird die
Vorgangsweise je nach Situation
unterschiedlich sein. In der
Erziehung gibt es keine allgemeinen
Rezepte. Worauf es ankommt, ist, das
Beste für das Kind zu suchen und aus
der eigenen Erfahrung Klarheit
darüber zu haben, welches die guten
Dinge sind, die das Kind lieben
lernen soll, und welche ihm schaden
könnten. Das Prinzip des Achtung
der Freiheit soll man auf alle Fälle
aufrechterhalten und fördern. Es ist
besser, wenn sich das Kind
gelegentlich verrennt, als wenn ihm



die Erziehungsverantwortlichen
ständig das eigene Urteil aufzwingen,
insbesondere wenn die Kinder dieses
als unvernünftig oder sogar
willkürlich empfinden.

Die kleine Anekdote vom
zerschlagenen Teller lässt uns auf
einen Bereich zurückkommen, der
am Beginn jeder Erziehung zur
Tugend der Mäßigkeit steht: das
Essen. Alles was man unternimmt,
um gutes Benehmen, Zügelung und
Maß bei Tisch zu fördern, hilft bei
der Erlangung dieser Tugend.

Sicherlich bringt jedes Alter
besondere Gegebenheiten mit sich,
auf die die Erziehung jeweils in
angepasster Weise eingehen muss. So
erfordert die Pubertät ein erhöhtes
Augenmerk auf die sozialen
Beziehungen, als dies in der Kindheit
der Fall ist, wobei es in diesem Alter
dann schon möglich ist, Gründe für
den einen oder anderen Lebensstil



anzuführen. Die Mäßigkeit beim
Essen lässt sich hingegen schon bei
kleinen Kindern relativ leicht
fördern. Dabei geben ihnen die
Eltern einige Instrumente mit auf
den Weg – Willensstärke und
Selbstbeherrschung –, die ihnen
zweifellos nützlich sein werden,
wenn in der Pubertät dann die
Gelegenheiten kommen, sich aus
eigenem Antrieb um die Mäßigkeit
zu bemühen.

Den Speiseplan abwechslungsreich
gestalten, den Kindern Launen oder
Eigenheiten nicht durchgehen lassen
und sie ermuntern, auch das
aufzuessen, was ihnen nicht so
schmeckt oder was sie sich selbst
genommen haben, ihnen beibringen,
das Besteck zu benützen oder erst
mit dem Essen zu beginnen, wenn
alle sich genommen haben: Das alles
sind konkrete Mittel, um den Willen
des Kindes zu stärken. Zusätzlich
wirkt das familiäre Klima, das die



Eltern – mit Mut zur Nüchternheit –
zu schaffen sich bemühen, in der
Kindheit am besten und fast wie
durch Osmose, ohne dass man etwas
Besonderes unternehmen müsste.

Wenn das Essen, das von einer
Mahlzeit übrig ist, nicht
weggeworfen, sondern aufgehoben
und wiederverwertet wird, um ein
anderes Gericht später zu ergänzen;
wenn die Eltern zwischen den
Mahlzeiten nicht essen oder bei einer
Nachspeise, die viel Anklang
gefunden hat, zuerst die anderen
nachnehmen lassen, empfinden die
Kinder ein solches Verhalten als das
Natürlichste der Welt. Im geeigneten
Augenblick werden ihnen die Eltern
dann auch eine verständliche
Erklärung dafür geben können,
warum sie so handeln sollen: Sie
können einen Bezug zur Gesundheit
herstellen oder erklären, dass es
schön ist, großzügig zu sein und so
den Geschwistern seine Liebe zu



zeigen, oder dass es auch eine Art
und Weise ist, für Jesus ein kleines
Opfer zu bringen … Motive, die die
Kinder oft besser verstehen, als
Erwachsene manchmal meinen.

J.M. Martín y J. De la Vega

-------------------------------

[1] vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 1809.

[2] vgl. Hl. Thomas von Aquin ,
Summa Theologiae II-II, q. 141, aa. 4,
6, y S. Th. I, q. 76, a. 5.

[3] vgl. Mt 5, 3-11.

[4] Röm 7, 19.

[5] Hl Josemaría, Der Weg, Nr. 5.

[6] Hl. Josemaría, Aufzeichnungen, in
P. Rodríguez (Hrsg.), Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2002,
S. 221.



[7] Ebendort.

[8] vgl. Mt 6, 21.

[9] Hl. Josemaría, Freunde Gottes, Nr.
84.

[10] Eph 4, 19.

[11] Hl. Agustínus, De civitate Dei, 19,
13.

[12] Hl. Josemaría, Beisammensein
im Colegio Castelldaura (Barcelona),
28-XI-1972. Vid. https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[13] vgl. A. Vázquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei (I), Adamas,
Köln 2011, S. 34.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

https://opusdei.org/de/article/erziehung-zu-maigkeit-und-nuchternheit-1/


article/erziehung-zu-maigkeit-und-
nuchternheit-1/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/erziehung-zu-maigkeit-und-nuchternheit-1/
https://opusdei.org/de/article/erziehung-zu-maigkeit-und-nuchternheit-1/

	Erziehung zur Mäßigung und Genügsamkeit

