
opusdei.org

Erneuerte
Weltverantwortung
aus dem Glauben

Karl Kardinal Lehmann hielt
2002 in Berlin einen Vortrag aus
Anlass der kurz zuvor erfolgten
Heiligsprechung des Gründers
des Opus Dei. Darin befasst er
sich mit der "Gestalt und
Bedeutung des neuen Heiligen
Josemaría Escrivá de Balaguer"
- so der Untertitel seiner
Ausführungen.

25.02.2011



Wir stellen wesentliche Auszüge aus
seinem Beitrag vor, die auch heute,
nach fast 10 Jahren, aktuell und
bleibend sind:

Am Schutzengelfest (2.10.) des Jahres
1928 beschäftigte sich Josemaría
Escrivá während einiger
Besinnungstage nochmals mit seinen
geistlichen Notizen aus den letzten
zehn Jahren. Wie er selbst berichtete,
„sah" er dabei plötzlich in seiner
vollen Gestalt das, was später „Opus
Dei" heißen sollte. Er bleibt später
mit Informationen über dieses
Ereignis ziemlich zurückhaltend,
aber es ist kein Zweifel, dass der
26jährige Priester hier die geistliche
Geburt der von ihm gegründeten
Gemeinschaft erfahren durfte.

Es ist auch zugleich der „Kern" dieser
Botschaft erkennbar: Menschen aus
allen Berufen und sozialen
Situationen sollen inmitten ihres
alltäglichen Tuns nach der Fülle des



christlichen Lebens streben. Er sollte
diesen Laien den göttlichen Ruf
bewusster machen und Wege der
Heiligung in der beruflichen Arbeit
und in der Erfüllung der
gewöhnlichen Aufgaben der Christen
weisen. Hier liegt auch das Zentrum
seiner Botschaft, die er im Jahr 1966
in einem Interview mit der New York
Times folgendermaßen formulierte:
„Der Geist des Opus Dei greift die
herrliche, jahrhundertelang von
vielen Christen vergessene
Wirklichkeit auf, dass jede Arbeit, die
im Menschlichen lauter und
rechtschaffen ist, zu einem göttlichen
Tun werden kann. Wenn man Gott
dienen will, gibt es keine belanglosen
oder zweitrangigen Arbeiten: alle
sind von größter Bedeutung. – Um
Gott zu lieben und ihm zu dienen, ist
es nicht nötig, auffallende Dinge zu
tun. Alle Menschen ohne Ausnahme
ruft Christus auf, vollkommen zu
sein wie ihr himmlischer Vater
vollkommen ist (vgl. Mt 5,48).



Heiligwerden bedeutet für die
überwiegende Mehrzahl der
Menschen, ihre eigene Arbeit zu
heiligen, sich in dieser Arbeit selbst
zu heiligen und die anderen durch
die Arbeit zu heiligen, damit sie
täglich auf dem Weg ihres Lebens
Gott begegnen. – Die gegenwärtige
gesellschaftliche Entwicklung, die
eine immer stärkere Bewertung der
Arbeit mit sich bringt, erleichtert
offensichtlich den Menschen unserer
Zeit das Verständnis für diesen
Aspekt der christlichen Botschaft,
den die Spiritualität des Opus Dei so
sehr hervorhebt. Entscheidend aber
ist das Wehen des Heiligen Geistes,
der in seinem lebensspendenden
Wirken unserer Zeit zum Zeugen
einer tiefen Erneuerung im ganzen
Christentum hat machen wollen.
Liest man die Dekrete des Zweiten
Vatikanischen Konzils, so erscheint
als ein wichtiger Teil dieser
Erneuerung gerade die neue
Wertschätzung der gewöhnlichen



Arbeit und der Würde der Berufung
zu einem christlichen Leben und
Arbeiten mitten in der
Welt."(Gespräche mit Msgr. Escrivá
de Balaguer, Köln 1969, 4. Auflage
1992, 84f. Die in diesem Band
gesammelten Interviews aus den
Jahren 1966-1968 geben einen
ausgezeichneten Einblick in Leben
und Werk von Josemaría Escrivá.)

Offensichtlich konnte der noch
erstaunlich junge Priester diese
Vision anderen von Anfang an mit
äußerster Klarheit vor Augen führen.
Sie war auch nicht an eine konkrete
historische Situation gebunden,
obgleich es immer um die
Umsetzung der empfangenen
Botschaft vor Ort und in der
konkreten Zeit ging. Er war
überzeugt, dass es dafür eigentlich
nur zweier Mittel bedarf, nämlich
das Kreuz und das Evangelium.



Mit dieser biographischen Skizze
sind zugleich auch die Umrisse der
spirituellen Gestalt von Josemaría
Escrivá sichtbar geworden. Nach
langer Zeit des Wartens ist, so haben
wir gesehen, bei der entscheidenden
Vision vom 2. Oktober 1928, die
Grundintuition mit großer
Deutlichkeit erkennbar geworden.
Ein Kern liegt in der Aussage, „dass
jede Arbeit, die im Menschlichen
lauter und rechtschaffen ist, zu
einem göttlichen Tun werden kann.
Wenn man Gott dienen will, gibt es
keine belanglosen oder
zweitrangigen Arbeiten: alle sind von
größter Bedeutung. – Um Gott zu
lieben und ihm zu dienen, ist es nicht
nötig, auffallende Dinge zu tun".

Vielleicht ist das Wort von der
„neuen Weltverantwortung", das wir
auch im Titel benutzen, noch zu
künstlich und anspruchsvoll für das
Elementare, das in dieser
Spiritualität zum Ausdruck kommt.



Escrivá geht davon aus, dass der
Christ ein unbefangeneres, freilich
keineswegs naives Verhältnis zur
Welt und zu seiner Arbeit gewinnen
muss.

Hier setzt er sich am stärksten von
den klassischen Orden ab. Er
bestreitet entschieden und
grundlegend, dass nur derjenige ein
ganz auf Gott gerichtetes Leben
führen kann, der auf irgendeine
Weise Abstand von der Welt hält, so
z.B. durch Klostermauern, Gelübde,
Ordenskleid und auch Ordensregeln.
Er sah es als falsch an, dass das
eigentliche christliche Leben faktisch
oft gleichgesetzt worden ist mit der
Abgeschiedenheit von der Welt, wie
dies ein Ideal vieler
Ordensgemeinschaften war. Auch die
Weltpriester haben nach Escrivá ihr
persönliches religiöses Leben
weitgehend in dieser Richtung, wenn
auch in abgemilderten Formen,
orientiert. Weil der Laien-Christ oft



noch stärker Versuchungen und
Zerstreuungen ausgesetzt ist, hat
man ihm ein Leben nach dem
Evangelium gar nicht zugetraut und
ihn nicht selten als einen „Christen
zweiter Klasse" gesehen, der die
bedingungslose Nachfolge Jesu
Christi nicht beschreiten könne. Die
Laien selbst haben sich nach Escrivá
dieser negativen Vorstellung zu lange
gebeugt.

Diese Tradition prägte – gewiss mit
Ausnahmen – nach Escrivá die ganze
katholische Kirche. Es scheint, dass
sie im Spanien der 20er und 30er
Jahre besonders krasse Formen
angenommen hatte. Es liegt also
gewiss etwas Revolutionäres darin,
wenn Escrivá sich mit solchen
Argumenten nicht mehr mit einer
ausgedünnten Ordensspiritualität für
Laien abfinden möchte. Er traut der
Gnade Gottes im Wirken vieler
Laienchristen mehr zu. So hat
Escrivá ganz grundlegend die



Berufung jedes Christen in den
Vordergrund gestellt.

Wiederum ist hier das Time-
Interview vom 15. April 1967
aufschlussreich: „Am ehesten ist das
Opus Dei zu verstehen, wenn man
sich das Leben der ersten Christen
vergegenwärtigt. Sie lebten ihre
christliche Berufung mit
uneingeschränkter Hingabe; sie
suchten ernsthaft jede
Vollkommenheit, zu der sie durch die
einfache und erhabene Tatsache der
Taufe gerufen waren. Äußerlich
unterscheiden sie sich nicht von den
anderen Leuten. Die Mitglieder des
Opus Dei sind normale Menschen,
die einer normalen Arbeit
nachgehen und in der Welt als das
leben, was sie sind: als christliche
Staatsbürger, die den Forderungen
ihres Glaubens ganz entsprechen
wollen." (Gespräche mit Msgr.
Escrivá de Balaguer, 50. Vgl. auch
ebd., 49ff., 77ff., 87ff.) Kann man



nicht verstehen, dass dieses
Programm, auch wenn es vielleicht
manchmal missverständlich
umgesetzt wurde, viele Menschen
anzog und anzieht?

Die Unbefangenheit dieser Worte
kann leicht täuschen. Es handelt sich
keineswegs um eine naive
Zuwendung zur Welt. Der Gründer
war sich vollkommen klar, dass
derjenige, der mehr in der Welt lebt,
um so tiefer die Wurzeln seiner
Existenz in Gott erfahren muss. Nicht
zur Abkehr von der Welt ist der
Laien-Christ gerufen, sondern zu
ihrer verantwortlichen Gestaltung im
Sinne des Schöpfers. Immer wieder
kommt die Formulierung vor: sich
durch seinen Beruf heiligen, seinen
Beruf heiligen und die anderen
durch den eigenen Beruf heiligen. Im
Jahr 1967 formuliert Escrivá diese
grundlegende Überzeugung in einer
Predigt mit folgenden Worten: „Für
euch, Männer und Frauen der Welt,



steht jede Flucht vor den ehrbaren
Wirklichkeiten des alltäglichen
Lebens im Gegensatz zum Willen
Gottes... Gott ruft euch auf, ihn
gerade in den materiellen, weltlichen
Aufgaben des menschlichen Lebens
und aus ihnen heraus zu dienen. Im
Labor, im Operationssaal eines
Krankenhauses, in der Kaserne, auf
dem Lehrstuhl einer Universität, in
der Fabrik, in der Werkstatt, auf dem
Acker, im Haushalt, in diesem
ganzen, unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
für Tag auf uns... Es tut unserer Zeit
Not, der Materieund den ganz
gewöhnlich erscheinenden
Situationen ihren edlen,
ursprünglichen Sinn zurückzugeben,
sie in den Dienst des Reiches Gottes
zu stellen und sie dadurch, dass sie
zum Mittel und zur Gelegenheit
unserer ständigen Begegnung mit
Jesus Christus werden, zu
vergeistigen." (Zitiert nach D. M.
Helming, Fußspuren im Schnee, 22)



Deshalb hat Escrivá immer auch
wieder Leute gesucht und mit ihnen
gerungen, die ein intensives
weltliches Leben führten und große
Aufgaben erfüllen mussten. Er hielt
die Einsatzbereitschaft und die
Disziplin solcher Menschen für
günstige Voraussetzungen, um sich in
ähnlichem Maß auch für geistliche
Ziele einzusetzen, die die alltäglichen
Aufgaben nicht etwa verdrängen,
sondern – wie er gerne sagte –
„veredeln". Er war überzeugt, dass
Menschen, die den beruflichen
Anforderungen eher ausweichen
und auch wenig

Änderungsbereitschaft erkennen
lassen, weniger geeignet sind für das
Opus Dei. Eine solche Aussage kann
im Blick auf die Armen, Schwachen
und Bedrängten gewiss zwiespältig
werden. Aber die entscheidende
Stoßrichtung ist klar. Es kommt nicht
in erster Linie darauf an, dass
Escrivá die Mächtigen und



Einflussreichen aufsuchen und
gewinnen wollte, sondern Menschen
mit einer hohen Bereitschaft zum
Einsatz und auch zur Veränderung.
Das ganze menschliche Leben muss
in der Kontemplation wurzeln.
Immer wieder sagte Escrivá, die
Waffe des Opus Dei sei nicht die
Arbeit, sondern das Gebet. Damit hat
er manchmal Menschen in der Welt
geradezu verblüfft.

Prof. Victor García Hoz, Psychologe
und später Mitglied des Opus Dei,
erzählt uns: „Im Jahre 1941 sagte
Don Josemaría einmal zu mir: 'Gott
ruft dich auf dem Weg der
Kontemplation.' Ich war total
verblüfft. Ich war schließlich ein
verheirateter Mann mit damals drei
Kindern, zu denen noch weitere
dazukommen konnten und
tatsächlich auch kamen. Außerdem
hatte ich hart zu arbeiten, um meine
Familie zu ernähren. Dass jemand
einem Mann wie mir Kontemplation,



geistliche Beschaulichkeit, als ein
erreichbares Ziel hinstellte, das war
in der damaligen Zeit einfach
ungeheuerlich" (Ebd., 21.). Die Welt
selbst wird so für den Laien im
strengen Sinn zum Ort der
Begegnung mit Gott.

Ich verzichte darauf, diese Aspekte
zu vertiefen und weiter zu entfalten.
Wenn man jedoch Escrivá verstehen
will, muss man immer wieder zu
diesem grundlegenden Gedanken
zurückkehren. Nur von daher ist es
auch verständlich, dass er in relativ
kurzer Zeit so viele Menschen
ansprach, die mitten im säkularen
Leben standen und dennoch Christen
sein wollten. Viele haben einen
solchen Weg der Heiligung mitten in
der Welt gesucht, ihn aber mit den
traditionellen Wegen nicht finden
können.

Wenn man in die Kleinigkeiten des
Alltags Liebe hineinlegt, dann wird



man auch die Spuren Gottes darin
finden. Alles andere ist für Escrivá
„Blechmystik", die letztlich aus eitlen
Träumereien und falschen
Idealismen besteht. Escrivá scheut
sich nicht, unmittelbar die ganz
materielle Wirklichkeit als Feld
christlicher Bewährung zu sehen
und spricht wiederholt von einer
„Materialisierung" des christlichen
Lebens oder auch von einem
„christlichen Materialismus". Wir
haben vielleicht heute
Schwierigkeiten mit einer solchen
Sprache. Aber jeder, der verstehen
will, kann diese Sprache deuten und
auslegen – was wir ja sonst auch
machen.

Ich denke aber auch an die
Einschätzung der irdischen Dinge
und ihre Autonomie bei Thomas von
Aquin, der den Eigenwert der
Schöpfungswirklichkeit und das
Gutsein der aus den Händen Gottes
hervorgegangenen Welt



unmissverständlich betont. Man
wird aber auch nicht fehlgehen,
wenn man an Männer wie Thomas
Morus denkt, die ihre Überzeugung
ausdem Gewissen mit ihrem Leben
besiegelten. Es ist jedoch das
Verdienst von Escrivá, dass er mit
Entschiedenheit die Ansätze der
Tradition aufgreift und daraus
wirklich nicht nur eine „Spiritualität
für Laien", sondern eine „laikale
Spiritualität" schafft. In diesem Sinne
ist Escrivá ohne jede Frage ein
Vorläufer des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Viele Aussagen des Konzils
über die Berufung zur Heiligkeit in
der Kirche und zum
Glaubenszeugnis in Kirche und Welt
haben hier ihre Wurzeln.

In dieser Grundintuition ist alles
andere vorgezeichnet. Deshalb ist es
auch nicht notwendig, an dieser
Stelle die Konsequenzen sichtbar zu
machen. Dies gilt z.B. für die Suche
nach einer



adäquaten rechtlichen Form, in der
die Grundgedanken des Opus Dei
angemessen gelebt werden können.
„Für einen Lebensweg, der die
Heiligung des Laien-Christen im
Alltag und durch ihn zum Ziel hatte,
für die spezifische Berufung zu etwas
Unspezifischem also, gab es in der
Kirche noch kein juridisches Modell.
Erst das realiter von Menschen in
aller Welt gelebte Opus Dei schaffte
nach und nach eine innerkirchliche
Gegebenheit, welcher schließlich,

gemäß den organischen
Lebensprinzipien der Kirche die
adäquate Rechtsform zuwachsen
musste." (P. Berglar, Opus Dei, 11)

Diese Einsicht bestimmt auch
manche andere Eigenheiten des
Opus Dei. So gibt es im Bereich der
irdischen, säkularen Probleme eine
große innere Freiheit, wie sie der
Einzelne im Alltag seines Berufes
auch braucht, während die



Ausrichtung auf ein transzendentes,
übernatürliches Ziel mit großer
Gemeinsamkeit verfolgt wird.

Ich kehre kurz an den Anfang
zurück. Es kam mir darauf an, die
spirituelle Grundgestalt des neuen
Heiligen darzulegen. Wenn die
Kirche einen neuen Heiligen
geschenkt bekommt, dann muss sie
sich auch fragen, was der Geist
Gottes durch einen solchen Zeugen
hindurch der Kirche einer Zeit sagen
möchte. Wir haben dies vielleicht
bisher zu wenig versucht. Dies gilt
nicht nur für Josemaría Escrivá,
sondern auch für Mutter Teresa,
Edith Stein, Adolf Kolping,
Maximilian Kolbe, Titus Brandsma
und manche andere.

Es wäre ein unverzeihliches
Versäumnis, wenn wir uns nicht
wenigstens mühen würden, das
spezifische Zeugnis in dieser
Bedeutung für uns heute zu



entdecken. Die Kirche kann es sich
heute nicht leisten, Charismen, die in
ihr entstanden und aufgeblüht sind,
zu verachten. Sie kann sich auch
nicht leisten, Bewegungen dieser Art
gegeneinander auszuspielen. Ich bin
fest überzeugt, dass wir angesichts
der großen Herausforderung
deschristlichen Glaubens heute alle
Kräfte bündeln müssen, um bei aller
Ausformung im einzelnen aus der
Mitte des Glaubens heraus ein
gemeinsames Zeugnis vor der Welt
ablegen zu können. Dies ist gerade
auch wichtig in der Stoßrichtung
dessen, was Josemaría Escrivá im
Blick auf eine „laikale Spiritualität"
wollte. Die Kirche muss die Laien
befähigen, inmitten ihrer säkularen
Tätigkeit authentische Zeugen des
Evangeliums zu sein. Es ist gar nicht
möglich, dass der Arm der verfassten
Kirche überall hinreicht. Es braucht
die Selbständigkeit aller Christen je
an ihrem Ort, um dem Evangelium in
allen Feldern unseres Lebens einen



Weg zu bahnen und Raum zur
Entfaltung zu geben. Davon wird in
hohem Maß die Zukunft der Kirche
abhängen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/erneuerte-weltverantwortung-

aus-dem-glauben/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/erneuerte-weltverantwortung-aus-dem-glauben/
https://opusdei.org/de/article/erneuerte-weltverantwortung-aus-dem-glauben/
https://opusdei.org/de/article/erneuerte-weltverantwortung-aus-dem-glauben/

	Erneuerte Weltverantwortung aus dem Glauben

