
opusdei.org

Die Wunden des
Herrn sind ein
Zeichen der
Barmherzigkeit

"Wenn wir hineingetaucht sind
in die Wunden des Herrn,
werden wir zu Zeugen der
Freude, die aus der Begegnung
mit dem auferstandenen Herrn
hervorgeht."

05.04.2016

ANSPRACHE VON PAPST
FRANZISKUS



bei der

GEBETSVIGIL AUS ANLASS DES
JUBILÄUMS DER GÖTTLICHEN
BARMHERZIGKEIT

Petersplatz, 2.4.2016

Voll Freude und Dankbarkeit halten
wir gemeinsam diesen Moment des
Gebets, der uns in den Sonntag der
göttlichen Barmherzigkeit einführt.
Dieser Tag war der große Wunsch
des heiligen Johannes Paul II. – vor
elf Jahren wie heute, im Jahr 2005 ist
er von uns gegangen; er wollte
diesen Tag, um damit eine Bitte der
heiligen Faustyna zu erfüllen. Die
Zeugnisse, die vorgetragen wurden –
und für die wir danken –, und die
Lesungen, die wir gehört haben, sind
ein Licht- und Hoffnungsstrahl, um
in den großen Ozean der
Barmherzigkeit Gottes einzutreten.
Wie viele Gesichter hat seine
Barmherzigkeit, mit denen er uns
entgegenkommt? Es sind wirklich



sehr viele; es ist unmöglich, sie alle
zu beschreiben, denn die
Barmherzigkeit Gottes wächst
beständig. Gott wird nie müde, sie
zum Ausdruck zu bringen, und wir
sollten uns nie daran gewöhnen, sie
zu empfangen, zu suchen und zu
ersehnen. Sie ist etwas stets Neues,
das Staunen und Verwunderung
hervorruft, wenn wir den großen
schöpferischen Erfindungsreichtum
Gottes sehen, wenn er uns mit seiner
Liebe entgegenkommt.

Gott hat sich geoffenbart und
mehrmals seinen Namen kundgetan,
und dieser Name ist
„Barmherzigkeit“ (vgl. Ex 34,6). So
groß und unendlich wie das Wesen
Gottes, so groß und unendlich ist
seine Barmherzigkeit, derart, dass es
ein schwieriges Unterfangen scheint,
sie in allen ihren Aspekten zu
beschreiben. Wenn wir die Seiten
der Heiligen Schrift durchgehen,
sehen wir, dass die Barmherzigkeit



zuallererst die Nähe Gottes zu
seinem Volk ist. Eine Nähe, die sich
vor allem als Hilfe und Schutz
ausdrückt und zeigt. Es ist die Nähe
eines Vaters und einer Mutter, die
sich im schönen Bild des Propheten 
Hosea widerspiegelt. Er sagt so: „Mit
menschlichen Fesseln zog ich sie an
mich, mit den Ketten der Liebe. Ich
war da für sie wie die (Eltern), die
den Säugling an ihre Wangen heben.
Ich neigte mich ihm zu und gab ihm
zu essen“ (11,4). Die Umarmung
eines Vaters und einer Mutter mit
ihrem Kind. Dieses Bild ist sehr
ausdrucksstark: Gott nimmt einen
jeden von uns und hebt uns an seine
Wange. Wie viel Zärtlichkeit steckt in
diesem Bild, wie viel Liebe drückt es
aus! Zärtlichkeit: ein fast vergessenes
Wert – und die Welt von heute, wir
alle, brauchen sie. Ich habe an dieses
Wort des Propheten gedacht, als ich
das Logo des Heiligen Jahres sah.
Jesus trägt auf seinen Schultern nicht
nur die Menschheit, sondern seine



Wange liegt so eng an der Wange
Adams, dass die beiden Gesichter
scheinbar zu einem verschmelzen.

Wir haben keinen Gott, der uns nicht
verstehen und nicht mitfühlen
könnte mit unserer Schwäche (vgl. 
Hebr 4,15). Im Gegenteil! Gerade
kraft seiner Barmherzigkeit ist Gott
einer von uns geworden: „Der Sohn
Gottes hat sich in seiner
Menschwerdung gewissermaßen mit
jedem Menschen vereinigt. Mit
Menschenhänden hat er gearbeitet,
mit menschlichem Geist gedacht, mit
einem menschlichen Willen hat er
gehandelt, mit einem menschlichen
Herzen geliebt. Geboren aus Maria,
der Jungfrau, ist er in Wahrheit einer
aus uns geworden, in allem [, in
allem] uns gleich außer der Sünde“ ( 
Gaudium et spes, 22). In Jesus können
wir daher die Barmherzigkeit des
Vaters nicht nur mit Händen greifen,
sondern wir sind angespornt, selbst
ein Werkzeug der Barmherzigkeit zu

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html


werden. Es kann leicht sein, über
Barmherzigkeit zu reden, während
es viel anstrengender ist, sie konkret
zu bezeugen. Dies ist ein Weg, der
das ganze Leben dauert und keinen
Stillstand kennen darf. Jesus hat uns
gesagt, dass wir „barmherzig wie der
Vater“ (vgl. Lk 6,36) sein müssen.
Und dies beansprucht das ganze
Leben.

Wie viele Gesichter hat also die
Barmherzigkeit Gottes! Sie wird uns
kundgetan als Nähe und Zärtlichkeit,
aber kraft dessen auch als Mitleid
und Teilhabe, als Trost und 
Vergebung. Je mehr einer sie
empfängt, umso mehr ist er
aufgerufen, sie anzubieten,
mitzuteilen; man kann sie nicht
versteckt halten, noch sie nur für
sich selbst behalten. Sie ist etwas, das
das Herz durchglüht und Liebe
hervorruft, wenn wir das Antlitz Jesu
Christi vor allem in dem erkennen,
der weiter weg, schwächer,



einsamer, besorgter und
ausgegrenzter ist. Die
Barmherzigkeit steht nicht still: sie
macht sich auf die Suche nach dem
verlorenen Schaf, und wenn sie es
wiederfindet, zeigt sie eine
ansteckende Freude. Die
Barmherzigkeit versteht es, jeder
Person in die Augen zu sehen; jeder
Mensch ist für sie wertvoll, weil jeder
einzigartig ist. Wie viel Schmerz
spüren wir im Herzen, wenn wir
sagen hören: „Diese Leute… diese
Leute, diese armen Kerle, stoßen wir
sie hinaus, lassen wir sie auf der
Straße schlafen …“ Kommt dies von
Jesus?

Liebe Brüder und Schwestern, die
Barmherzigkeit darf uns nie
unbewegt lassen. Die Liebe Christi
„beunruhigt“ uns, solange wir nicht
das Ziel erreicht haben; sie drängt
uns, alle, die der Barmherzigkeit
bedürfen, zu umarmen und an uns
zu drücken, sie teilhaben zu lassen,



um zu ermöglichen, dass alle mit
dem Vater versöhnt werden (vgl. 2
Kor 5,14-20). Wir dürfen keine Angst
haben. Sie ist eine Liebe, die uns
erreicht und soweit teilhaben lässt,
dass wir aus uns herausgehen, um
uns zu erlauben, sein Antlitz in dem
der Brüder und Schwestern zu
erkennen. Lassen wir uns von dieser
Liebe folgsam führen, und wir
werden barmherzig wie der Vater.

Wir haben das Evangelium gehört:
Thomas war ein Dickkopf. Er hat
nicht geglaubt. Und er kam zum
Glauben gerade, als er die Wunden
des Herrn berührte. Ein Glaube, der
sich nicht in die Wunden des Herrn
legen kann, ist kein Glaube! Ein
Glaube, der nicht barmherzig sein
kann, wie die Wunden des Herrn ein
Zeichen der Barmherzigkeit sind, ist
kein Glaube: er ist eine Idee, eine
Ideologie. Unser Glaube ist Fleisch
geworden in einem Gott, der Fleisch
geworden ist, der zur Sünde



geworden ist, der für uns verwundet
wurde. Aber wenn wir ernsthaft
glauben wollen und Glauben haben
wollen, müssen wir näher kommen
und jene Wunde berühren, wir
müssen jene Wunde streicheln und
auch das Haupt beugen und
zulassen, dass die anderen unsere
Wunden streicheln.

Es ist also gut, dass der Heilige Geist
unsere Schritte lenkt: Er ist die Liebe,
Er ist die Barmherzigkeit, die sich in
unsere Herzen hinein mitteilt. Setzen
wir seinem lebenspendenden
Handeln keine Hindernisse, sondern
folgen wir ihm fügsam auf seinen
Wegen, die Er uns zeigt. Halten wir
unser Herz offen, damit der Geist es
verwandeln kann; und so werden
wir nach unserer eigenen Vergebung
und Versöhnung, wenn wir
hineingetaucht sind in die Wunden
des Herrn, zu Zeugen der Freude, die
aus der Begegnung mit dem



auferstandenen Herrn hervorgeht,
der unter uns lebt.

[Segen]

Als ich neulich mit den Leitern einer
karitativen Hilfsorganisation sprach,
kam es zu folgender Idee, und ich
dachte: „Diese erwähne ich am
Samstag auf dem Petersplatz“. Wie
schön wäre es, wenn es gleichsam als
Erinnerung, sagen wir als „Denkmal“
des Jahres der Barmherzigkeit, in
jeder Diözese ein Bauwerk der
Barmherzigkeit gäbe: ein
Krankenhaus, ein Seniorenheim, ein
Kinderheim, eine Schule, wo es noch
keine gab, ein Haus, um
Drogenabhängige wieder
einzugliedern… Man kann viele
Dinge tun… Es wäre schön, wenn
jede Diözese darüber nachdenken
würde: Was kann ich als lebendige
Erinnerung, als Werk der lebendigen
Barmherzigkeit, als Wunde des
lebendigen Jesus für dieses Jahr der



Barmherzigkeit hinterlassen?
Denken wir darüber nach und
sprechen wir darüber mit den
Bischöfen. Danke.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/die-wunden-des-herrn-sind-ein-
zeichen-der-barmherzigkeit/

(14.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/die-wunden-des-herrn-sind-ein-zeichen-der-barmherzigkeit/
https://opusdei.org/de/article/die-wunden-des-herrn-sind-ein-zeichen-der-barmherzigkeit/
https://opusdei.org/de/article/die-wunden-des-herrn-sind-ein-zeichen-der-barmherzigkeit/

	Die Wunden des Herrn sind ein Zeichen der Barmherzigkeit

