
opusdei.org

Die Verklärung des
Herrn ist ein
Wetterleuchten der
Auferstehung

War die Verklärung auf dem
Berg ein reales Geschehen und
wenn ja, was hat der Herr den
Christen damit sagen oder
zeigen wollen? Eine
Annäherung an den Inhalt des
Festes „Verklärung“, das
liturgisch in diesem Jahr die
regulären Lesungen vom
Sonntag im Jahreskreis
verdrängt, von Dr. Thomas
Schauff.



06.08.2023

„Wir sind nicht klug ausgedachten
Geschichten gefolgt, als wir euch die
machtvolle Ankunft

unseres Herrn Jesus Christus
kundtaten, sondern wir waren
Augenzeugen seiner Macht und
Größe“- schreibt der heilige Petrus in
seinem zweiten Brief, der etwa 52
nach Christus verfasst wurde und
fährt fort: „Das ist mein geliebter
Sohn, an dem ich Wohlgefallen
gefunden habe. Diese Stimme, die vom
Himmel kam, haben wir gehört, als
wir mit ihm auf dem heiligen Berg
waren.“ (2 Petr 1,16ff) Was wir am 6.
August feiern, beruht auf einer
Tatsache. Es sind keine fabulae
(Fabeln) beziehungsweise μύθοι
(Mythen). Petrus, Jakobus und
Johannes waren Augenzeugen dieses
geheimnisvollen Geschehens:



Was der Evangelist Matthäus von
der Verklärung berichtet

In jener Zeit nahm Jesus Petrus,
Jakobus und dessen Bruder Johannes
beiseite und führte sie auf einen hohen
Berg. Und er wurde vor ihnen
verwandelt; sein Gesicht leuchtete wie
die Sonne und seine Kleider wurden
weiß wie das Licht. Und siehe, es
erschienen ihnen Mose und Elíja und
redeten mit Jesus. Und Petrus
antwortete und sagte zu Jesus: Herr,
es ist gut, dass wir hier sind. Wenn du
willst, werde ich hier drei Hütten
bauen, eine für dich, eine für Mose
und eine für Elíja. Noch während er
redete, siehe, eine leuchtende Wolke
überschattete sie und siehe, eine
Stimme erscholl aus der Wolke: Dieser
ist mein geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen gefunden habe; auf ihn
sollt ihr hören. Als die Jünger das
hörten, warfen sie sich mit dem
Gesicht zu Boden und fürchteten sich
sehr. Da trat Jesus zu ihnen, fasste sie



an und sagte: Steht auf und fürchtet
euch nicht! Und als sie aufblickten,
sahen sie niemanden außer Jesus
allein. Während sie den Berg
hinabstiegen, gebot ihnen Jesus:
Erzählt niemandem von dem, was ihr
gesehen habt, bis der Menschensohn
von den Toten auferweckt ist! (Mt 17,
1–9)

Ist die Verklärung empirisch
feststellbar oder ein mystisches
Geschehen?

Wenn Gottes Allmacht in dieser
seiner Welt, die Er geschaffen hat,
aufstrahlt, dann versagen Empirie
und naturwissenschaftliches
Knowhow. Ist es deswegen weniger
wirklich? Darf Gott nur wirken, wie
es unseren Vorstellungen und
Erfahrungen entspricht? Kann Sein
Wirken experimentell verifiziert
werden? Wir sind gewohnt, dieses
Ereignis die „Verklärung" Christi zu
nennen, aber streng genommen



spricht kein Evangelist von einer
Verklärung. Matthäus redet von
einem „Umgestaltet-
Werden“ (Metamorphose oder
lateinisch „Transfiguratio“) des
Herrn. Die drei auserwählten Apostel
sind Zeugen dieses geheimnisvollen,
mystischen Geheimnisses. Kann man
das heute, etwa 300 Jahre nach der
Aufklärung, noch glauben? Was
würden Philosophen wie Immanuel
Kant dazu sagen?

Der Verstand sagt, dass es
Wirklichkeiten gibt, die mit den
Sinnen nicht erfassbar sind.

Eine kurze Reflexion über das
Erkennen kann helfen. Der Mensch
benutzt seine Sinne, um die Umwelt
wahrzunehmen: er hat Augen,
Ohren, Geruchssinn, Tastsinn,
Geschmackssinn, undsoweiter.
Menschen haben auch einen
Verstand, der fleißig gebraucht
werden sollte, denn dazu ist er da!



Dieser Verstand sagt, dass es auch
Wirklichkeiten gibt, die man nicht
mit den Sinnen erfassen kann. Die
Aussage mancher Zeitgenossen: für
mich gibt es nur das, was ich sehe, ist
unterbelichtet. Den Verstand zum
Beispiel kann man nicht sehen –
doch gibt es ihn! Bei der Verklärung
des Herrn wurden die Apostel
Zeugen eines mystischen
Geschehens. Die Mystik ist zunächst
eine Herzensangelegenheit, der
Verstand kommt auch ins Spiel, aber
erst an zweiter Stelle. Darin liegt das
Wesen der Mystik begründet.

Was bietet der Bericht des
Matthäusevangeliums?

Hätte Petrus uns in
wissenschaftlichen Kategorien
erklären können, was er erlebt hat?
Sicher nicht! Was würde er auf die
Frage antworten: ist das denn
überhaupt wirklich geschehen?
„Dafür leg ich meine Hand ins



Feuer!“ oder eine ähnliche
Formulierung. Wie gesagt: es geht
um ein mystisches Ereignis. Was sich
durch »Mystik« an Wirklichkeit
erschließt, ist nichts Krankes, nichts
bloß Privates oder Eingebildetes,
sondern etwas Objektives, das
freilich weder allgemein zugänglich
noch objektiv nachprüfbar oder auf
Knopfdruck wiederholbar ist. Mystik
geht von der begründeten Annahme
aus, dass die Wirklichkeit
umfassender ist als sie
(natur-)wissenschaftlich feststellbar
ist. Mystik ist die Definition der Welt
unter Einschluss der Existenz Gottes
und der Annahme der Möglichkeit
von Interaktion mit allen »Personen«
und Mächten der unsichtbaren Welt.

Mystik ist der Kontakt mit der
unsichtbaren Welt Gottes

Mystik geschieht Tag für Tag
millionenfach, wenn Menschen
beten, an Erhörung der Gebete



glauben, wenn sie sich im Leben
geführt, geschützt und getröstet
wissen. Mystik nennt man den
Kontakt mit »Personen« der
unsichtbaren Welt Gottes, hier bei
der Verklärungsszene in der
klassischen Gestalt der drei Stadien:
Vision, Zwischenszene mit Betonung
der Unbegreiflichkeit und Audition.
Es ist unmöglich Jesus unter
Ausschluss der mystischen
Dimension gerecht zu werden – weil
Jesus Sohn Gottes ist, gehört er nach
dieser Seite seines Wesens zur
himmlischen Welt. Und so brach –
mystisch betrachtet – aus Jesu Leib
auch zeit seines Erdenlebens immer
wieder einmal die göttliche, das
heißt die verwandelte Leibhaftigkeit
hervor, so etwa auch beim Gehen auf
dem Meer.

Es gibt keine vorliegende
Erfahrung für die Verklärung



Die Verklärung ist keine physikalisch
reproduzierbare Realität. Eine
Webcam hätte das geheimnisvolle
Geschehen nicht aufgezeichnet. Es
war eine Erfahrung in Raum und
Zeit, aber an deren Rande, denn mit
Mitteln der Kausalität ist dieses
Geschehen nicht zu erklären.[1] Wo
erstrahlt im bescheidenen Leben des
Christen die göttliche Wirklichkeit?
Beim Beten. Im Betrachten des
Wortes Gottes rührt der Beter an die
göttliche Wirklichkeit selbst und
glaubt nicht mehr bloß »aus zweiter
Hand«. Mit Bernhard von Clairvaux
kann man natürlich sagen, dass es
immer nur „ein kurzer Augenblick
ist“. Es bleibt in diesem Leben nur
Vorgriff, und es darf auch nicht zum
Selbstzweck werden. Denn dann
würde Glaube zum Selbstgenuss statt
zur Selbstüberschreitung. Solche
Augenblicke sind die
„Taborerfahrung“ des Christen. Sie
sind nicht ein Ort des Bleibens,
sondern der Ermutigung, Stärkung,



um neu mit dem Wort Jesu Christi in
den Alltag hineinzugehen und um zu
begreifen, dass der Lichtkegel der
göttlichen Nähe da ist, wo das Gehen
mit dem Wort stattfindet.[2]

Die drei Jünger werden vom
„Gotteschrecken“ erfasst

Abschließend folgt ein Blick auf die
drei Zeugen und natürlich auf den
Herrn. Da heißt es, dass Jesus Petrus,
Jakobus und Johannes beiseite nahm
und sie auf einen hohen Berg führte,
nur sie allein. Den dreien
wiederbegegnen auf dem Ölberg in
der letzten Angst Jesu als dem
Gegenbild zur Verklärung, beides
doch untrennbar
zusammenhängend.[3]

Die drei Jünger sind von der Größe
der Erscheinung erschüttert: Der
»Gottesschrecken« ergreift sie, wie
wir es in anderen Augenblicken
gesehen haben, in denen sie die Nähe
Gottes in Jesus erfahren, ihre eigene



Erbärmlichkeit empfinden und von
Furcht geradezu gelähmt werden.
„Eine leuchtende Wolke überschattete
sie und siehe, eine Stimme erscholl
aus der Wolke: Dieser ist mein
geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen gefunden habe; auf ihn
sollt ihr hören“. Die heilige Wolke, die
Schechina, ist das Zeichen der
Gegenwart Gottes selbst. Die Wolke
über dem Offenbarungszelt zeigte
Gottes Gegenwart an. Jesus ist das
heilige Zelt, über dem die Wolke der
Gegenwart Gottes steht und von dem
aus sie nun auch die anderen
»überschattet«. Die Szene der Taufe
Jesu wiederholt sich, in der der Vater
selbst Jesus aus der Wolke heraus als
Sohn proklamiert hatte: „Du bist
mein Sohn, der Geliebte. An dir habe
ich Wohlgefallen“.

Matthäus hat wohl von Petrus die
Ereignisse auf dem Tabor erfahren



Wie konnte der heilige Matthäus den
Bericht verfassen? Er wird es von
Petrus, Jakobus und Johannes gehört
haben. Gerade der Evangelist
Matthäus wird in der Folge Ernst mit
der Botschaft der Verklärung
machen, dass Jesus der einzige
Lehrer ist, so etwa in Mt 23, 8 und
Seine Worte sollen die Jünger an die
Heidenvölker weitergeben (Mt
28,20). Er ist die maßgebliche
Autorität für die Auslegung der
gesamten Schrift, und zwar in
Person. Auf Sein Wort sollen die
Jünger hören.[4]

Wie bewegend ist die Szene, da Jesus
die drei Apostel anfasst und ihnen
sagt: Ihr braucht euch nicht zu
fürchten. Ich bin es. Ich bin kein
Geist. Ich bin der Jesus, den ihr schon
seit geraumer Zeit kennt und den ihr
begleitet. Ich war mit euch bei der
Hochzeit zu Kana. Wir haben
gemeinsam bei Matthäus gespeist.
Ihr seid Zeugen der Verklärung,



damit ihr angesichts meines Leidens
und Sterbens, das kurz bevorsteht,
nicht den Glauben verliert.

Tabor ist das Unterpfand der
Auferstehung

Das Geschehen am Tabor ist das
Wetterleuchten der kommenden
Auferstehung. Es ist Unterpfand
unserer eigenen Auferstehung. Auch
zu jedem Christen soll dieses Leben
kommen. Als Erlöste hat der Christ
Teil am Leben Christi. Wir sind für
das ewige Leben geschaffen. „Ewig“
meint nicht bloß „ohne Ende“.
„Ewig“ bestimmt keine Dauer, es
meint das „himmlische Leben“, die
Teilnahme am Leben Gottes.[5] Erneut
mit einer Passage aus dem zweiten
Petrusbrief endet die heutige
Meditation. Petrus schreibt: In Jesus
Christus hat Gott uns die kostbarsten
und größten Verheißungen zum
Geschenk gemacht. Durch sie sollt ihr



der göttlichen Natur teilhaftig werden
(2 Petr 1,4).

Der Kommentar des heiligen
Josefmaria mag uns in die
kommende Woche begleiten. Eine
solche Teilhabe am Göttlichen
bedeutet nicht, dass wir aufhörten,
menschlich zu sein... Wir bleiben
Menschen, ja: aber Menschen, die vor
der schweren Sünde zurückschrecken;
Menschen, die auch lässliche Sünden
verabscheuen, Menschen, die jeden
Tag zugleich mit der eigenen
Schwäche die Stärke Gottes erfahren.
Und so wird uns nichts aufhalten
können: weder Menschenfurcht noch
Leidenschaften, noch der Hochmut,
noch... das Alleinsein[6].

[1] Vgl. Klaus Berger, Jesus

[2] Vgl. Ratzinger in: JRGS 9/1 S.100

[3] Vgl. Jesus von Nazareth in: JRGS 6/2



[4] Vgl. Berger, Kommentar zum Neuen
Testament

[5] Vgl. Guardini, Der Herr

[6] Der Kreuzweg, 6. Station

Thomas Schauff

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/die-verklaerung-des-herrn-ist-
ein-wetterleuchten-der-auferstehung/

(09.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/die-verklaerung-des-herrn-ist-ein-wetterleuchten-der-auferstehung/
https://opusdei.org/de/article/die-verklaerung-des-herrn-ist-ein-wetterleuchten-der-auferstehung/
https://opusdei.org/de/article/die-verklaerung-des-herrn-ist-ein-wetterleuchten-der-auferstehung/

	Die Verklärung des Herrn ist ein Wetterleuchten der Auferstehung

