
opusdei.org

Die Kirche Santa
Croce in
Gerusalemme

In dieser Kirche werden drei
Partikel des Kreuzes und das
INRI, einer der Nägel und einige
Dornen aus der Spottkrone
aufbewahrt. Es ist nur
natürlich, dass dieser Ort für
die Christen ein Pilgerziel ist.
Im August 1946 besuchte der hl.
Josefmaria die Basilika.

12.12.2012

Text und Fotos im pdf-Format

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v3/KircheSantaCroceGerusalemme.pdf


Bei den Juden war es verboten, die
Verurteilten auf dem allgemeinen
Friedhof zu begraben, und das war
einer der Gründe, warum man den
Leichnam Jesu in ein Einzelgrab
legte, das von Josef von Arimathäa
zur Verfügung gestellt worden war
(vgl. Mt 27, 60). Auch die
Folterwerkzeuge, die für die
Hinrichtungen benutzt wurden,
galten als unrein und wurden
deshalb vergraben oder in irgendein
Loch in der Erde geworfen, so daß
sie außer Reichweite waren.

Nicht weniger schimpflich als diese
Werkzeuge muß für die Einwohner
Jerusalems der Golgotahügel
gewesen sein, wo man Christus
kreuzigte. Dies kann man auch aus
dem finsteren Klang seines
lateinischen Namens heraushören: 
locus calvariae, die Schädelstätte.
Nach der Auferstehung des Herrn
rief zweifellos in der Stadt die
Tatsache Überraschung hervor, daß



die Christen häufig zu diesem
trostlosen Platz gingen, um sich auf
die Erde zu knien, die vom Blut
Christi getränkt worden war und
nahe bei der Vertiefung zu beten, in
dem das Kreuz gestanden hatte; sie
kamen auch, um den Felsen zu
küssen, in dem sein Leichnam geruht
hatte.

Möglicherweise wurde diese Sitte
eine Zeitlang unterbrochen wegen
der Verfolgungen und anderer
Wechselfälle der Zeiten, wie die
Zerstörung Jerusalems im Jahre 70
unserer Zeitrechnung. Trotzdem
existierte sie im 2. Jahrhundert
weiter, denn Kaiser Hadrian
(117-138) ließ die Vertiefung
zwischen dem Golgota und dem
Heiligen Grab mit Erde ausfüllen und
auf diesem neuen Grund zwei
Tempel bauen. Einer, der auf dem
Grab, wurde dem Juno, ein weiterer
auf dem Golgota der Venus geweiht.
Man weiß, daß Hadrian am Ende



seines Lebens sehr gegen das
Christentum eingestellt war, und es
gilt als ziemlich sicher, daß er mit
dem Bau dieser Tempel das Ziel
verfolgte, die irdischen Spuren der
Erlösung für immer auszulöschen.

Die ersten kirchlichen
Geschichtsforscher kommentierten
nicht ohne Ironie das Endergebnis
dieser Anstrengungen der Heiden. 
Arme Menschen! – redete sie
Eusebius von Cäsarea an. – Sie
glaubten, es sei möglich, dem
Menschengeschlecht den Glanz der
Sonne vorzuenthalten, der sich über
die Welt ergossen hatte. Sie
verstanden noch nicht, daß man Den
nicht unter der Erde versteckt halten
kann, Der bereits den Sieg über den
Tod errungen hat. (1) Und in der Tat
erlaubten diese beiden heidnischen
Tempel im 4. Jahrhundert, als die
Kirche schließlich in Freiheit leben
konnte, mit absoluter Gewißheit den
Ort der heiligen Stätten zu



lokalisieren. Es genügte, sie
niederzureißen und darunter zu
graben, um das Heilige Grab und den
Gipfel des Golgota zu finden.

Die Auffindung des Heiligen
Kreuzes

Kaiserin Helena war diejenige, die
den größten Antrieb zur
Wiederentdeckung der
Leidensstätten gab. Im Jahr 326
reiste sie ins Heilige Land. Die Mutter
Konstantins war schon recht alt – sie
mußte um die 80 sein –, aber sie
wollte nicht sterben, ohne vorher in
dem Land gebetet zu haben, wo
Christus gelebt hatte, gestorben und
auferstanden war.

Wir besitzen nur wenige Daten über
die Jugend der heiligen Helena.
Vermutlich wurde sie in Bithynien
geboren und kam aus einfachen
Verhältnissen. Nach dem heiligen
Ambrosius war sie stabularia, d.h.
Stallwirtin oder Hausmagd, bevor sie



273 mit Constantius Chlorus
verheiratet wurde. Aus dieser
Verbindung ging im folgenden Jahr
Konstantin hervor. Konstantius war
ein ehrgeiziger Offizier des
römischen Heeres, der 293 die
Cäsarenwürde erhielt.

Im selben Jahr verstieß er seine Frau,
da sie kein adeliges Blut hatte, und
Helena führte ein Schattendasein, bis
ihr Sohn Konstantin ihr 306 den Titel
einer Kaiserin zuerkannte. Zu
diesem Zeitpunkt war Helena schon
Christin, und sie nutzte ihre
privilegierte Position aus, um Gutes
zu tun und unter den Bedürftigen
karitativ zu wirken. Außerdem
bemühte sie sich um die Ausbreitung
und die Würde des
gottesdienstlichen Kultes. Ihr Glaube
und ihre Frömmigkeit stachen so
hervor, daß Ambrosius ihr Lob sang
und sagte: Eine große Frau, die dem
Kaiser viel mehr gab als sie von ihm
erhielt. (2)



Ihrer Fahrt ins Heilige Land
verdanken wir den Bau der ersten
Geburtskirche in Bethlehem und der
Himmelfahrtskirche auf dem Ölberg.
Was den Golgota angeht, so waren
bei der Ankunft Helenas die
heidnischen Tempel gerade zerstört
worden, so daß die Kaiserin ihren
Traum erfüllen und sich auf das
Stückchen Erde, auf dem das Kreuz
unseres Erlösers aufgerichtet worden
war, hinknien und im Felsengrab
beten konnte. Trotzdem bemerkte sie
an Ort und Stelle, daß man die
wichtigste Reliquie noch nicht
gefunden hatte.

Der heilige Ambrosius beschreibt
sehr lebendig, wie sie, begleitet von
Soldaten und Arbeitern, zwischen
den Ruinen der römischen Tempel
einhergeht und sich fragt: Hier ist
also der Ort der Schlacht, aber wo ist
die Siegestrophäe? Ich sitze auf einem
Thron und der Herr ist im Staub
begraben? Ich bin von Gold umgeben



und der Triumph Christi ruht
zwischen Ruinen? (...) Ich sehe wohl,
Teufel, daß du getan hast, was dir
möglich war, damit das Schwert, das
dich zunichte gemacht hat, vergraben
würde.(3)

Die neuerlichen Ausgrabungen, die
die Kaiserin befahl, waren
erfolgreich, denn bei diesen
Grabungen fand man in der Nähe
des Golgota drei Kreuze und auch die
Tafel, auf der auf hebräisch,
griechisch und lateinisch
geschrieben worden war: Jesus von
Nazareth, der König der Juden. So
kam es zur Auffindung, zur
Entdeckung des Heiligen Kreuzes des
Herrn, das drei Jahrhunderte lang
verborgen gewesen war. Die heilige
Kaiserin ließ den größten Teil der
Reliquien in Jerusalem zurück, nahm
aber drei Splitter des Vera Crux – des
Kreuz des Herrn – mit nach Rom,
dazu die Tafel mit der Inschrift,
einen der Nägel und einige Dornen



der Krone, die seine Henker ihm aufs
Haupt gedrückt hatten. Sie ließ auch
eine große Menge Erde vom Golgota
nach Rom transportieren, dazu die
Steinstufen der Treppe, über die
Christus viermal am Tag seines
Leidens hatte gehen müssen, um im
Prätorium vor Pilatus zu erscheinen.

Die “Basilica Sessoriana” oder
„Sancta Hierusalem“

Es gibt zahlreiche Zeugnisse aus dem
4. und dem 5. Jahrhundert, die
beschreiben, wie nach dem Besuch
der heiligen Helena in Palästina die
Christen die Reliquien der Passion,
die in Jerusalem geblieben waren,
verehrten. Es wird dies von
Eusebius, Rufinus, Teodoreto und
dem hl. Cyrill von Jerusalem bezeugt.
Egeria, eine Frau, die im 4.
Jahrhundert zu den heiligen Stätten
pilgerte, spricht von einer Menge von
Gläubigen, die schon damals aus dem
ganzen christlichen Orient kamen,



um an den Feierlichkeiten zu Ehren
des Kreuzes teilzunehmen.

Ein anderer Historiker, Sokrates der
Scholastiker, griff in der Mitte des 5.
Jahrhunderts eine fromme Tradition
auf, nach der während der
Meeresüberfahrt der Kaiserin auf
ihrem Weg von Jerusalem nach Rom
ein heftiges Unwetter losbrach. Das
Schiff schaukelte auf den Wellen und
drohte unterzugehen, bis die heilige
Helena den Heiligen Nagel, den sie
bei sich hatte, an einem Seil
befestigen und über Bord werfen
ließ, so daß er das Wasser berührte –
und sofort beruhigte sich das Meer.

Dieser Nagel, drei Partikel des
Kreuzes und das INRI wurden von
Helena sorgfältig in ihrer
kaiserlichen Residenz, im
„Sessorium“, aufbewahrt. Nach
einigen Jahren, vermutlich nach dem
Tod seiner Mutter, wünschte
Konstantin, daß man dort eine



Basilika baue, die als “Basilica
Sessoriana” den Namen des Palastes
annahm, obwohl sie auch Sancta
Hierusalem genannt wurde. Als
symbolisches Fundament dieses Baus
benutzte man die Erde vom Golgota,
die die Kaiserin von Palästina
gebracht hatte, und die kostbaren
Teile des Heiligen Kreuzes wurden
für die Gläubigen in einem goldenen
Reliquiar ausgestellt, das mit
Edelsteinen geschmückt war.

Von der ursprünglichen
konstantinischen Basilika gibt es nur
noch wenige Stücke der
Außenmauer. Diesem Gebäude folgte
im 2. Jahrhundert ein anderes, daß
seinerseits durch eine spätbarocke
Kirche ersetzt wurde, die 1744
beendet wurde und die man heute
noch sehen kann. Trotz dieser
architektonischen Änderungen und
anderer Schicksalsschläge im Laufe
der Geschichte, wie die Invasionen,
die Rom zu erleiden hatte, bezeugt



eine ganze Sammlung von
Schriftstücken, daß die in dieser
Kirche verehrten Reliquien dieselben
sind, die die heilige Helena vom
Heiligen Land mitbrachte.

Es ist nur allzu verständlich, daß
dieser Ort sofort ein
Anziehungspunkt für die
Frömmigkeit der Christen wurde.
Sehr früh schon begann man dort die
Liturgie des Karfreitag zu feiern. Bis
zum 14. Jahrhundert ging der Papst
selbst barfuß an der Spitze der
Prozession, die von der
Lateranbasilika bis zur Basilika des
Heiligen Kreuzes zog, um das 
vexillum crucis, das Banner des
Kreuzes, die Standarte der Erlösung,
anzubeten.

Der 4. August 1946

Am 4. August 1946 betete der heilige
Josefmaria in der Kirche Santa Croce
in Gerusalemme. Er war kaum 2
Monate in Rom, seit dem 23. Juni.



Vom Tag seiner Ankunft in der
Ewigen Stadt an hatte er, mitten in
der Hitze jenes Sommers und trotz
der Beschwerden, die ihm der
Diabetes verursachte, intensiv an der
Vorbereitung der Dokumente
gearbeitet, die es vorzulegen galt, um
das Decretum laudis zu erhalten.
Dieser Schritt bedeutete die
Approbation des Werkes als
Institution päpstlichen Rechts mit
universaler Leitung.

Diese Approbation war dringend,
denn sie würde die apostolische
Ausbreitung des Opus Dei
erleichtern, und so setzte der heilige
Josefmaria alles daran, die Zeit zu
verkürzen.

Am 4. August hatte der
Kardinalpräfekt des entsprechenden
Dikasteriums am Nachmittag um
viertel vor fünf eine Unterredung mit
Alvaro del Portillo. Es ging um die
Daten der Vorlage der Unterlagen. In



diesem Zusammenhang entschloß
sich der Gründer des Opus Dei, am
Sonntag nachmittag in der Basilika
Santa Croce in Gerusalemme zu
beten, während Don Álvaro mit dem
Kardinal zusammen war.

Das Gebet des heilige Josefmaria an
diesem Nachmittag ist leicht zu
erraten: eine vertrauensvolle Bitte
voller Glaube; und gleichzeitig eine
vollkommene Annahme des Willens
Gottes. Dort, vor den Reliquien der
Passion, dachte er sicherlich wieder
daran, daß dem Kreuz Christi zu
begegnen uns sicher sein läßt, daß
wir seinen Schritten folgen.

Am Ende wurde das Decretum Laudis
mehr als sechs Monate später
gewährt, am 24. Februar 1947. Auch
wenn er unter dieser Verspätung litt,
so nahm der Gründer des Opus Dei
sie doch an, ohne den Frieden zu
verlieren, vielmehr als eine
Gelegenheit, das Kreuz zu umarmen.



Und diese Haltung gab er an seine
Kinder weiter.

Bleibt immer ruhig und ohne
angesichts der Widerwärtigkeiten
zu resignieren, wenn sie kommen,
angesichts dessen, was die Leute
Niederlagen nennen. Der Erfolg
oder die Niederlage findet im
inneren Leben statt. Erfolg heißt,
gelassen das Kreuz Christi
anzunehmen, die Arme weit
auszubreiten, denn für Jesus wie
für uns ist das Kreuz ein Thron, es
ist die Verherrlichung der Liebe; es
ist der Gipfel der erlösenden
Wirksamkeit, um Seelen zu Gott zu
führen, sie ihm gemäß unserer
laikalen Art zuzuführen: durch
unseren Umgang mit ihnen, durch
unsere Freundschaft, durch unsere
Arbeit, durch unser Wort, durch
unsere Lehre, mit Gebet und
Abtötung. (5)

Anmerkungen



(1) Eusebius von Cäsarea, De vita
Constantini, 3. 16

(2) Hl. Ambrosius, De obitu Theodosii,
Nr. 41

(3) Hl. Ambrosius, De obitu Theodosii,
Nr. 43-44

(4) Hl. Josemaría Escrivá, Brief
14.2.1944, Nr. 19

(5) Hl. Josemaría Escrivá, Brief
31.5.1954, Nr. 30

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/die-kirche-santa-croce-in-
gerusalemme/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/die-kirche-santa-croce-in-gerusalemme/
https://opusdei.org/de/article/die-kirche-santa-croce-in-gerusalemme/
https://opusdei.org/de/article/die-kirche-santa-croce-in-gerusalemme/

	Die Kirche Santa Croce in Gerusalemme

