
opusdei.org

Die heilige Messe als
Mitte und Wurzel
des christlichen
Lebens

Der heilige Josefmaria Escrivá
bezog sich häufig in Wort und
Schrift auf die Eucharistie als
"Mitte und Wurzel des
christlichen Lebens". Diese
Studie widmet sich der
Betrachtung des dogmatischen
Fundaments und des
theologischen Inhalts dieses
Ausdrucks.

12.12.2012



„Meine lieben Töchter und Söhne, ich
habe euch immer gelehrt, dass das
heilige Messopfer Wurzel und Mitte
eures geistlichen Lebens ist.“(1) Der
heilige Josefmaria Escrivá bezog sich
häufig in Wort und Schrift auf die
Eucharistie als Mitte und Wurzel des
christlichen Lebens.

Er griff dieses Thema vor allem auf,
wenn er die katholische Lehre über
das eucharistische Opfer darlegte
und die christliche Berufung als ein
Leben in Christus beschrieb. „Der
Sohn Gottes wurde Mensch und starb
am Kreuz“, schrieb er 1940, „damit
alle Menschen mit Ihm und dem
Vater eins sind. Wir alle sind also
aufgerufen, an dieser göttlichen
Einheit teilzuhaben. Da wir eine
priesterliche Seele haben, versuchen
wir, bei Jesus zu sein und wie er
Mittler zwischen Gott und den
Menschen, indem wir die heilige
Messe zum Zentrum unseres Lebens
machen.“(2) Alle rief er auf, aus der



Eucharistie als Mittelpunkt im Leben
der Kirche und jedes Christen
Konsequenzen zu ziehen und jeden
Tag die ganze Existenz mit dem
eucharistischen Opfer zu verbinden:
„Bemühe dich mit allen Kräften
darum, dass das Heilige Messopfer
Mitte und Wurzel deines inneren
Lebens ist. Der ganze Tag wird so -
zuerst als Verlängerung der
vergangenen heiligen Messe, dann
als Vorbereitung auf die kommende -
zu einem Gottesdienst, der sich
immer neu entfaltet: in Stoßgebeten,
im Aufsuchen des
Altarssakramentes, in der
Darbringung deiner beruflichen
Arbeit und deines
Familienlebens.“(3) Seine
Verkündigung wurde vom Beispiel
seines Lebens begleitet. So bezeugt es
auch Bischof Alvaro del Portillo:
„Vierzig Jahre lang war ich Tag für
Tag Zeuge seiner Bemühung, jeden
Tag in ein Sühnopfer, in eine
Verlängerung des Messopfers zu



verwandeln. Die heilige Messe war
das Zentrum seines heroischen
Arbeitspensums und die Wurzel, die
seinen inneren Kampf, sein Leben
des Gebetes und der Buße, belebte.
Dank dieser Einheit mit dem Opfer
Christi erlangte seine pastorale
Tätigkeit einen Wert für die
Heiligkeit anderer Menschen, der
beeindruckend war. An jedem Tag
war wahrhaft alles operatio Dei,
Opus Dei, ein wirklicher Weg des
Gebetes, der engen Verbindung mit
Gott und der Gleichgestaltung mit
Christus in seiner Ganzhingabe für
die Rettung der Welt.“(4)

Diese Studie widmet sich an erster
Stelle der Betrachtung des
dogmatischen Fundaments und des
theologischen Inhalts des Ausdrucks
„Die Heilige Messe ist Mitte und
Wurzel des christlichen Lebens“, der
so häufig vom heiligen Josefmaria
Escrivá benutzt wurde. Danach
werde ich – auch anhand seiner



Worte – versuchen, aufzuzeigen, was
der besagte Ausdruck für das
tägliche Leben des Christen bedeutet.

Die Eucharistie – Fortdauer des
dreifaltigen Stroms der Liebe zu den
Menschen in Kirche

Diejenigen, die sich mit den Texten
des heiligen Josefmaria befassen,
bemerken sofort das tiefe
Bewusstsein der Gotteskindschaft,
das sich in ihnen widerspiegelt sowie
die trinitarische Perspektive in allen
seinen Schriften (5). Was die
Eucharistie betrifft, so führen uns
folgende Worte der Homilie Die
Eucharistie, Geheimnis des Glaubens
und der Liebe, gehalten am
Gründonnerstag, dem 14. April 1960,
in die Betrachtung des
eucharistischen Geheimnisses ein:

„Der Gott unseres Glaubens ist nicht
ein entrücktes Wesen, das auf das
Schicksal, auf die Not und das Elend
der Menschen unbeteiligt



herabschaut. Er ist ein Vater, der
seine Kinder so sehr liebt, dass Er das
Wort, die zweite Person der
Heiligsten Dreifaltigkeit, in die Welt
sendet, damit Es, Fleisch geworden,
für uns sterbe und uns erlöse. Es ist
derselbe liebende Vater, der uns jetzt
sanft zu Christus hinzieht durch das
Wirken des Heiligen Geistes, der in
unseren Herzen wohnt.

Die Freude des Gründonnerstag hat
hier ihre Wurzel: in der Erkenntnis,
dass der Schöpfer sich in einem
Überfluss an Liebe seinen
Geschöpfen zuneigt. Als ob all die
vielen Beweise seiner
Barmherzigkeit nicht genügten, setzt
unser Herr Jesus Christus die
Eucharistie ein, damit wir Ihm
immer nahe sein können, und -
soweit es hier überhaupt ein
Begreifen gibt - weil die Liebe Ihn,
dem nichts ermangelt, antreibt, nicht
ohne uns zu bleiben. Die
Dreifaltigkeit ist ganz in Liebe dem



Menschen zugetan, der
emporgehoben ist zur Ebene der
Gnade, geschaffen nach ihrem
Ebenbild und Gleichnis; Sie hat ihn
von der Sünde erlöst - von der Sünde
Adams, die auf seine ganze
Nachkommenschaft übergegangen
ist, und von den persönlichen
Sünden jedes einzelnen - und Sie
sehnt sich danach, in unserer Seele
zu wohnen ... Dieser dreifaltige
Strom der Liebe zu den Menschen
dauert in erhabener Weise fort in der
Eucharistie.“(6)

Die Tatsache der Gegenwart und des
Wirkens der Dreifaltigkeit im
eucharistischen Opfer bildet den
Hauptkern seiner Überlegungen.
„Die heilige Messe ... ist das Geschenk
der Dreifaltigkeit an die Kirche.
Daher leuchtet es ein, dass sie Mitte
und Wurzel im geistlichen Leben des
Christen ist.“(7) Für den heiligen
Josefmaria offenbart uns die
Eucharistie die Liebe des Vaters und



lässt uns an ihr teilhaben. Dieser
sandte seinem Erlösungsplan gemäß
seinen eingeborenen Sohn in die
Welt, um uns zu erlösen und uns das
ewige Leben zu geben. Das
Messopfer offenbart und schenkt uns
die Liebe des Sohnes, der das Brot ist,
das vom Himmel herabgekommen ist
und, dem Willen des Vaters
gehorsam, sein Leben für uns
hingab. Es enthüllt uns die Liebe des
Heiligen Geistes und teilt sie uns mit.
Durch sein Werk wurde das Wort
Fleisch, das weiterhin bei jeder
Eucharistiefeier unter uns
gegenwärtig ist und uns sein Fleisch
opfert, das durch den Geist lebendig
ist.

„Die ganze Dreifaltigkeit ist beim
Opfer des Altares gegenwärtig. Dem
Willen des Vaters gehorsam und
unter Mitwirkung des Heiligen
Geistes bringt sich der Sohn als
Erlösungsopfer dar“ (8). Immer wenn
die Kirche die Eucharistie feiert, wird



der Herr in den sakramentalen
Zeichen von Brot und Wein
gegenwärtig, indem er das eigene
Leben dem Vater opfert, um die
ganze Menschheit aus der Sklaverei
der Sünde zu befreien. In Christus
und mit Christus wird sein
Erlösungswerk gegenwärtig, das
Opfer unserer Erlösung in der Fülle
des Ostergeheimnisses, d. h. seines
Leidens, seines Todes und seiner
Auferstehung. Es handelt sich nicht
um eine statische, nur passive
Gegenwart des Herrn, da Er mit der
erlösenden Dynamik seines Todes
und seiner glorreichen Auferstehung
gegenwärtig ist. Er ist gegenwärtig
als Person, die zu uns kommt, um
uns zu erlösen, um ihre Liebe
kundzutun und uns ihr Leben mit
dem Brot des ewigen Lebens und
dem Kelch des ewigen Heils zu
geben. So werden wir mit Ihm
vereint und haben die Möglichkeit,
dass wir in Ihm – in Christus und
unter dem Tun des Heiligen Geistes –



dem Vater in Danksagung alles
zurückgeben, was vom Vater stammt.

„Die Liebe der Dreifaltigkeit zu den
Menschen bewirkt, dass aus der
Gegenwart Christi in der Eucharistie
für die Kirche und für die
Menschheit alle Gnaden
entströmen.“ (9) Von diesem
dreifaltigen Strom der Liebe, der uns
durch das Allerheiligste Sakrament
zukommt, stammt die Kraft, die die
Christen bereitet, um als Söhne des
Einzigen Vaters, durch einen
einzigen Geist belebt, in Christus zu
leben. So werden sie fähig, bis zur
vollständigen Hingabe zu lieben, und
sich ganz für den Aufbau der Kirche
und die Umgestaltung der Welt
gemäß dem göttlichen Plan
einzusetzen. Denn die Eucharistie ist
kein Geheimnis, das wir im Licht des
Glaubens nur bewundern können.
Sie ist unendlich viel mehr, weil uns
Jesus Christus in diesem Sakrament
einlädt, die Erlösung anzunehmen,



die er uns anbietet, und die
sakramentalen Gaben seines Leibes
und seines Blutes als Speise zum
ewigen Leben zu empfangen. Das
ermöglicht uns, in Gemeinschaft mit
seiner Person und seinem Opfer zu
treten und gleichzeitig in
Gemeinschaft mit allen Gliedern
seines mystischen Leibes, der Kirche.
(...)

Die Teilnahme am eucharistischen
Opfer in der Verkündigung des
heiligen Josefmaria Escrivá

In den Schriften des heiligen
Josefmaria zeigt sich eine tiefe
einheitliche Sicht der verschiedenen
Aspekte des eucharistischen
Geheimnisses. Er betont besonders
den Opfercharakter der Liturgie, da
er diese in der richtigen Perspektive
betrachtet, nämlich innerhalb der
sakramentalen Ordnung der Kirche.
Die Messe ist „das sakramentale
Opfer des Leibes und Blutes des



Herrn.“ (33) Im Einklang mit der
kirchlichen Überlieferung setzt er
das genannte sakramentale Opfer
mit dem einzigen Opfer unseres
Erlösers gleich: „Es ist das Opfer
Christi, das dem Vater unter
Mitwirkung des Heiligen Geistes
dargebracht wird: ein Opfer von
unendlichem Wert, das in uns die
Erlösung verewigt.“ (34) Er
betrachtet diese Wirklichkeit mit den
Augen des Glaubens und der Liebe,
und so entdeckt er, dass "in diesem
Opfer (der Heiligen Messe) alles
enthalten ist, was der Herr von uns
will“ (35): das, was er wünscht, wenn
wir an der Eucharistiefeier
teilnehmen und in jedem Augenblick
unseres Lebens.

In der Tat möchte Gott, unser Vater,
dass wir als das leben, was wir sind,
als Söhne im Sohn, Christus
gleichgestaltet in seiner Sohnesliebe
und seinem Gehorsam. Diese
Gleichgestaltung verwirklicht sich



auf einzigartige Weise durch die
Eucharistie. Vereint mit dem
Gottmenschen Jesus Christus können
wir als Kinder in einer bleibenden
Beziehung der Liebe zum Vater
leben, der über uns seine Vaterschaft
ausgießt, die von Liebe überfließt.
Außerdem treten wir durch die
Vereinigung mit dem Leib Christi,
mit seiner durch den Geist
lebendigen und Leben schenkenden
Menschheit, auch in Gemeinschaft
mit der dritten Person der
Dreifaltigkeit und empfangen die
Kraft der Liebe des Heiligen Geistes,
der alles erschafft, erneuert,
entzündet und heiligt. Er macht uns
zu einem anderen Christus und lässt
uns unsere Gotteskindschaft in
Christus verspüren. Auf dieser Linie
bewegte sich auch der heilige
Josefmaria, als er schrieb: „Und das
Leben der Gnade, das durch die
Taufe in uns eingesenkt wurde und,
durch die Firmung gestärkt, in uns
wächst, geht durch die heilige Messe



seiner Vollendung entgegen. Wenn
wir an der Eucharistie teilnehmen,
schreibt der heilige Cyrill von
Jerusalem, erfahren wir die
vergöttlichende Vergeistigung durch
den Heiligen Geist, die uns nicht nur
mit Christus gleichförmig macht, wie
in der Taufe, sondern uns gänzlich
verchristlicht, indem sie uns an der
Fülle Jesu Christi teilhaben lässt. Die
Ausgießung des Heiligen Geistes, die
uns christusförmig macht, führt uns
zu der Erkenntnis, dass wir Kinder
Gottes sind. Der Tröster, der die
Liebe ist, lehrt uns, auf diese Tugend
unser ganzes Leben zu gründen; und
consummati in unum (Jo 17,23),
einsgeworden mit Christus, können
wir unter den Menschen das sein,
was nach dem heiligen Augustinus
die Eucharistie ist: Zeichen der
Einheit, Band der Liebe.“ (36)

Die Betrachtung der Liebe, die
Christus uns in der Eucharistie
offenbart, und vor allem die



Gleichgestaltung mit Ihm durch den
Glauben, die Gnade des Sakramentes,
die uns Christus ähnlich macht, und
das Wirken des Heiligen Geistes in
der Seele – all das kann keinen
Christen, der am eucharistischen
Opfer teilnimmt, gleichgültig oder
passiv lassen. „Nur mit voller
Hingabe des Leibes und der Seele –
sagt der heilige Josefmaria - können
wir eine solche Liebe erwidern.“ (37)
Das erfordert, dass wir uns aus Liebe
hinschenken wie Er, in einer
Ganzhingabe, die demütig,
verborgen, ausdauernd ist und keine
Bedingungen stellt.

Gott erwartet in jeder
Eucharistiefeier von uns, dass wir
uns ganz und gar den Worten Jesu
Christi anschließen: Nehmet und
esset ... das ist mein Leib, der für
euch hingegeben wird; nehmet und
trinket ... das ist der Kelch meines
Blutes, das für euch und für alle
Menschen vergossen wird zur



Vergebung der Sünden. Das Gebot
des Herrn, dies (das, was Er getan
hat) zu seinem Gedächtnis zu tun
verlangt, dass nicht nur der
zelebrierende Priester seine Worte
und Gesten wiederholt, sondern dass
alle mit Glauben und Liebe seine
Gabe annehmen und uns mit Ihm
vereint im Geist dem Vater zum Heil
der Welt darbringen.

Alle Gläubigen, das ganze
priesterliche Volk Gottes und nicht
nur der zelebrierende Priester, sind
aufgerufen, die Eucharistie auf diese
Weise zu feiern, d. h. ihre Hingabe
an Gott zu aktualisieren. Einmal im
Augenblick der Konsekration der
Gaben, wenn durch die Gegenwart
der Person Christi seine
Opferhandlung vergegenwärtigt
wird, und dann auch bei der
Kommunion, wenn wir mit dem
göttlichen Opfer eins werden. Denn
obwohl nur der geweihte
Amtspriester – Bischof oder Priester



– die Befähigung hat, das
eucharistische Opfer in persona
Christi zu feiern, so sind doch alle
anwesenden Gläubigen einbezogen.
Kraft ihres allgemeinen Priestertums
(d. h. aufgrund ihrer in der Taufe
empfangenen Teilhabe am
Priestertum Christi) sind sie
aufgerufen, ihr mit dem Opfer Christi
vereintes Leben dem Vater als eine
geistliche Gabe darzubringen. Die
Gläubigen dürfen sich nicht einfach
wie Zuschauer bei dem Gottesdienst
verhalten, den der zelebrierende
Priester hält. Alle können und sollen
an der Darbringung des Opfers
teilhaben.

Der heilige Josefmaria bestand mit
Nachdruck auf dieser Lehre der
Kirche und lehrte im gleichen Sinne,
die Aufopferung des eigenen Lebens
und der täglichen Arbeit in der
heiligen Messe zu erneuern. Alles,
was wir sind und haben, den
Verstand, den Willen, das



Gedächtnis, die Arbeit, die Freuden
und die Widerwärtigkeiten – alles
wollte er auf den Altar legen, damit
der Herr es annehme und ihm einen
erlösenden Wert verleihe „während
des erhabenen Augenblicks der
heiligen Messe, wo sich Zeit und
Ewigkeit vereinen“ (39). Das ganze
Leben Tag für Tag auf das
eucharistische Opfer auszurichten,
bedeutet, so erklärte er immer
wieder, mit priesterlicher Seele zu
leben. So nahm er das vorweg, was
das Zweite Vatikanische Konzil
später über die Aufgabe der
Christgläubigen sagen würde: „Es
sind nämlich alle ihre Werke, Gebete
und apostolischen Unternehmungen,
ihr Ehe- und Familienleben, die
tägliche Arbeit, die geistige und
körperliche Erholung, wenn sie im
Geist getan werden, aber auch die
Lasten des Lebens, wenn sie geduldig
ertragen werden, geistige Opfer,
wohlgefällig vor Gott durch Jesus
Christus. Bei der Feier der



Eucharistie werden sie mit der
Darbringung des Herrenleibes dem
Vater in Ehrfurcht dargeboten.“(40)

Was bis jetzt über die Gläubigen
gesagt wurde, lässt sich insbesondere
auf den zelebrierenden Priester
anwenden. Insoweit er bei der
Eucharistiefeier in persona Christi
handelt, ist er aufgerufen, sich auf
besondere Weise mit Christus als
dem Opfer und dem Priester zu
identifizieren. Die Darbringung des
eigenen Lebens durch Christus und
in Christus an den Vater muss für ihn
in jeder Eucharistiefeier eine
Wirklichkeit sein. In diesem Sinn
wird im Dekret Presbyterorum
Ordinis festgestellt, dass die Priester
„sich täglich Gott ganz darbringen,
während sie sich mit dem Tun des
Priesters Christus verbinden“ (41).
Das, was sie sakramentalerweise auf
dem Altar verwirklichen, betrifft ihr
ganzes Leben. Sie sind aufgerufen,
sich in Christus und mit Christus



vollkommen dem Vater hinzugeben
und ihm auf diese Weise zu
erlauben, ihrem ganzen Leben
Sinnfülle und erlösenden Wert zu
geben.

Der heilige Josefmaria war sich
dieser Wahrheit vollkommen
bewusst. Häufig erinnerte er die
Priester daran und er selbst setzte sie
täglich beim Altarsopfer in die Tat
um.

„Durch die Priesterweihe erhält de
Priester wirklich die Fähigkeit, dem
Herrn Hände, Stimme, sein ganzes
Sein zu leihen: Jesus Christus selbst
verwandelt in der heiligen Messe
durch die Worte der Konsekration
Brot und Wein in seinen Leib und
seine Seele, sein Blut und seine
Gottheit.

Darin gründet die unvergleichliche
Würde des Priesters: in einer
geliehenen Erhabenheit, die
vereinbar ist mit meiner eigenen



Niedrigkeit. Ich bitte Gott, den Herrn,
er möge uns allen, die wir Priester
sind, die Gnade schenken,
heiligmäßig das Heilige zu tun, die
Gnade, auch in unserem Leben die
Wundertaten seiner Größe
widerzuspiegeln. Die, die wir die
heiligen Geheimnisse des Leidens des
Herrn feiern, haben dem
nachzueifern, was wir vollziehen.
Dann wird die Hostie unseren Platz
vor Gott einnehmen, wenn wir selbst
zur Opfergabe werden.“(42)

Bischof Alvaro del Portillo, ein
herausragender Zeuge des Glaubens
und der Liebe, mit der der heilige
Josefmaria täglich die heilige Messe
feierte, bestätigte das:

„Wenn er während der Wandlung
den eucharistischen Leib und das
Blut unseres Herrn emporhob, betete
er – natürlich nicht laut, weil das die
liturgischen Vorschriften nicht
zulassen, wohl aber innerlich, in



Kopf und Herz – immer dieselben
kurzen Gebete, heroisch ausdauernd,
jahrzehntelang.

Bei der Erhebung der konsekrierten
Hostie sagte er in seinem Innern:
„Mein Herr und mein Gott!“, jenen
Glaubensakt des Apostels Thomas
also. Dann betete er bedächtig, in
anlehnung an eine andere Stelle der
Heiligen Schrift: Audage nobis fidem,
spem et charitatem [Vermehre in uns
Glauben Hoffnung und Liebe] und
bat den Herrn für das ganze Werk
um die Gnade, im Glauben, in der
Hoffnung und in der Liebe zu
wachsen. Anschließend sprach er ein
Gebet zur Barmherzigen Liebe, das
er als Jugendlicher gelernt und und
oft betrachtet, jedoch bei seinen
Predigten nie verwendet hat. Nur
ganz selten kam er überhaupt darauf
zu sprechen. Es lautet: „Heiliger
Vater, durch das Unbefleckte Herz
Mariens opfere ich Dir Jesus, Deinen
vielgeliebten Sohn, auf und mich



selbst in Ihm, durch Ihn und mit Ihm
in all seinen Anliegen und im Namen
aller Geschöpfe.“ Und er fügte noch
hinzu: „Herr, gewähre mir und allen
die Reinheit und das gaudium cum
pace [Freude und Frieden]“, wobei.
er an seine Kinder im Opus Dei
dachte. Wenn er sich nach der
Erhebung von Hostie und Kelch
niederkniete, betete er die erste
Strophe des eucharistischen Hymnus
Adore te devote, latens deitas [In
Demut bet’ ich Dich, verborgne
Gotheit an] und sagte dem Herrn:
Willkommen auf dem Altar!

Ich wiederhole:Das alles betete er
nicht nur dann und wann, sondern
täglich, dabei nie mechanisch,
sondern aus ganzer Liebe und mit
innerer Vibration.“ (43)

Man kann sich leicht die Freude des
heiligen Josefmaria vorstellen, als er
im Dekret Presbyterorum ordinis las,
was er schon seit vielen Jahren



predigte, nämlich dass die Feier des
eucharistischen Opfers „die Mitte
und Wurzel des ganzen
priesterlichen Lebens bildet, so dass
der Priester in seinem Herzen auf
sich beziehen muss, was auf dem
Opferaltar geschieht“(44).

Der heilige Josefmaria lebte und
lehrte diese Hingabe des eigenen
Lebens an Gott in der heiligen Messe
(„unsere Messe, Jesus“, schrieb er im
Weg (45)), und er tat es radikal, ohne
sie auf einen inneren Vorsatz im
Moment der liturgischen Feier zu
beschränken. „Wir müssen die
heilige Messe lieben, die das Zentrum
unseres Tages sein soll. Wenn wir die
heilige Messe wirklich mitfeiern, wie
sollten wir dann nicht den Rest des
Tages in Gedanken beim Herrn
verharren, mit dem Wunsch, seine
Gegenwart nicht zu verlieren; zu
arbeiten, wie Er arbeitete; zu lieben,
wie Er liebte?“(46) Er selbst
versuchte, täglich sein „ganzes Leben



wesenhaft zu einem eucharistischen
Leben“ (47) zu machen. In dieser
Hinsicht schrieb er 1945: „So mit
Jesus Christus in der Eucharistie
vereint werden wir inmitten der
gewöhnlichen Tätigkeiten eine
ständige Gegenwart Gottes erreichen,
jeder in den ihm auf diesem
irdischen Pilgerweg zukommenden
Beschäftigungen, und wir werden
den Herrn zu jeder Zeit und in allem
zu treffen versuchen. Wenn wir die
gleichen Empfindungen wie Christus
am Kreuz haben, wird unser Leben
zu einer unaufhörlichen
Wiedergutmachung, einer
beständigen Bitte und einem
dauernden Opfer für die ganze
Menschheit, weil der Herr uns so
etwas wie einen übernatürlichen
Sinn geben wird, um alle
Handlungen zu reinigen, sie zur
Ordnung der Gnade zu erheben und
in ein Werkzeug des Apostolats zu
verwandeln. Nur so werden wir
beschauliche Seelen inmitten der



Welt, wie es unsere Berufung
verlangt. Wir werden wahrhaft
priesterliche Seelen sein und alles
Unsrige zu einem fortwährenden
Lobpreis Gottes machen.“ (48)

Er zeigte ganz konkret, wie man die
heilige Messe in die Mitte des Tages
stellen kann: Er teilte die 24 Stunden
des Tages in zwei Teile: „Bis mittags
lebte er die Gegenwart Gottes in
Danksagungfür die am Morgen
gefeierte Messe, und nach dem Gebet
des Angelus begann er, sich auf die
Messe des nächsten Tages
vorzubereiten.“ (49) In dieser Zeit
der Vorbereitung machte er
vermehrt Akte des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe und bat um
die Vergebung für seine Sünden und
für die aller Menschen. Unermüdlich
betete er um „apostolische Seelen“
und erneuerte die Absicht, alle
Gebete, Arbeiten, Gedanken und
Gefühle, Freuden und Leiden auf die
Patene zu legen, damit der Herr alles



annehme und ihm erlösenden Wert
verleihe. Der heilige Josefmaria
betrachtete diese Lehre über die
Teilnahme der Gläubigen am
eucharistischen Opfer als
wesentlichen Teil des priesterlichen
Dienstes. „Die heilige Messe ist für
alle Regungen und Anliegen des
menschlichen Herzens der beste
Weg: der Weg, der durch Christus
und im Heiligen Geiste zum Vater
führt. Der Priester muss sich ganz
besonders darum bemühen, dass alle
dies wissen und leben. Keine andere
Tätigkeit darf derjenigen vorgezogen
werden zu zeigen, wie man die
heilige Eucharistie liebt und
verehrt.“ (50) Einige Sätze weiter
betont er die Einheit der
priesterlichen Weihe des Priesters
und seiner Sendung: „Der Priester,
der die heilige Messe so lebt –
anbetend, sühnend, bittend,
dankend, eins geworden mit Christus
– und der die Gläubigen lehrt, aus
dem heiligen Opfer die Mitte und



Wurzel des christlichen Lebens zu
machen, bezeugt damit die
unvergleichliche Würde der
Berufung zum Priestertum.“ (51)

Alle Aussagen des heiligen
Josefmaria über die Eucharistie als
Mittelpunkt des täglichen Leben
rufen zu einer besonderen Sorgfalt
in der Liturgie auf, zum Glauben und
zur Liebe im Umgang mit Gott und
den Dingen Gottes.

„Ich bitte alle Christen, dass sie viel
für uns Priester beten, damit wir
heiligmäßig das heilige Opfer feiern.
Möge ihre Liebe zur heiligen Messe
so feinfühlig sein, dass wir Priester
uns gedrängt fühlen, sie mit
menschlicher und übernatürlicher
Würde, mit Eleganz zu feiern,
achtend auf die Sauberkeit der
Paramente und heiligen Gefäße,
andächtig, ohne Eile.

Warum Eile? Beeilen sich etwa
Menschen, die sich lieben, wenn sie



Abschied nehmen? Es scheint, als
würden sie gehen, und gehen doch
noch nicht, sie kehren wieder um,
wiederholen einfache Worte, als
hätten sie sie erst jetzt entdeckt ...
Wendet ruhig Beispiele der echten
und reinen Liebe unter Menschen
auf unser Verhältnis zu Gott an.
Wenn wir den Herrn mit diesem
unseren Herzen aus Fleisch lieben –
und ein anderes Herz haben wir
nicht -, dann werden wir nicht
übereilig diese liebende Begegnung
mit dem Herrn beenden wollen.“ (52)

Sein Beispiel prägt bis heute das
Leben seiner Töchter und Söhne.
„Von Beginn seines priesterlichen
Dienstes an war es sein Bemühen,
weder Routine noch Übereilung bei
der Feier des Messopfers zuzulassen,
obwohl er wegen seiner vielfältigen
pastoralen Tätigkeiten gewöhnlich in
Zeitnot war. Er hatte im Gegenteil
spontan die Tendenz, die Messe mit
großer Ruhe zu feiern und jeden Text



und jede liturgische Geste
auszukosten. Das ging so weit, dass
er sich tatsächlich über viele Jahre
anstrengen musste, sich zu beeilen,
wie man es ihm auch in der
geistlichen Führung anriet, um nicht
Anstoß zu erregen, und um auf die
Gläubigen Rücksicht zu nehmen, die
für die Messe viel weniger Zeit
einkalkuliert hatten. In diesem
Zusammenhang versteht man den
Stoßseufzer, der er 1932
niederschrieb: ‚Beim Zelebrieren der
heiligen Messe sollten die Uhren
stehen bleiben’“. (53)

Diejenigen, die Zeugen waren, wie
der heilige Josefmaria Escrivá die
Messe feierte, stimmen darin
überein, dass es äußerlich niemals
etwas Außergewöhnliches oder
Eigentümliches gab. Allerdings war
es unmöglich, seine tiefe Andacht
nicht zu bemerken. (54) Seine
Frömmigkeit fand ihre Nahrung in
den liturgischen Texten und äußerte



sich in der Vielzahl von Gesten, die in
der Liturgie vorgesehen sind, wie das
Küssen des Altartisches, der Christus
symbolisiert, die Neigungen des
Kopfes, die tiefen Kniebeugen bei der
Anbetung des Allerheiligsten (55). Er
feierte die Messe als ein ganz
persönliches Treffen mit Christus
und mit seinem ganzen mystischen
Leib, der Kirche, und er lehrte alle,
sie so mitzufeiern: „Die heilige Messe
feiern heißt, ununterbrochen im
Gebet verharren; denn sie ist für
jeden einzelnen von uns eine
persönliche Begegnung mit Gott: Wir
beten Ihn an, wir loben Ihn, wir
flehen zu Ihm, wir sagen Ihm Dank,
wir sühnen für unsere Sünden, wir
läutern uns, wir wissen uns in
Christus mit allen Christen
vereint.“ (56) Bischof Álvaro del
Portillo schrieb: „Die Intensität, mit
der er sich mit dem Opfer Christi in
der Eucharistie vereinte, erreichte in
etwas ihren Höhepunkt, das ich ohne
zu zögern eine besondere mystische



Gabe nennen möchte. Der Vater
selbst hat es mit großer Einfachheit
am 24. Oktober 1966 erzählt: ‚Mit
meinen 65 Jahren habe ich eine
wunderbare Entdeckung gemacht.
Ich feiere die heilige Messe immer
gern, aber gestern hat sie mich große
Anstrengung gekostet. Welche Mühe!
Ich begriff, dass die Messe wirklich
Arbeit ist: opus Dei, so wie die erste
Messe, das Kreuz, Christus die
äußerste Anstrengung abverlangte.
Ich begriff, dass der priesterliche
Dienst, die Feier der heiligen Messe,
Arbeit ist, um die Eucharistie
herzustellen, dass man Schmerz,
Freude und Ermüdung erfährt. Ich
fühlte an meinem Leibe jene
Erschöpfung eines göttlichen
Tuns.’“ (57)

Dank der Eucharistie kann der Christ
wahrhaft ein Christophorus sein,
jemand der Christus trägt, der so
unter den Menschen weilt. So
betrachtete es der heilige Josefmaria



in der Homilie zum
Fronleichnamsfest am 28. April 1964.

„Die Fronleichnamsprozession macht
Christus in den Dörfern und Städten
der Welt gegenwärtig. Aber diese
Gegenwart, ich wiederhole es, darf
nicht nur Sache eines Tages sein, ein
Ereignis, das man sieht und dann
vergisst. Christus, der vorübergeht,
prägt uns ein, dass wir Ihn auch in
unserer täglichen Arbeit finden
müssen. So muss der feierliche Gang
dieses Donnerstags aufgehen in dem
stillen und schlichten Gang eines
jeden Christen durch sein alltägliches
Leben: als Mensch unter Menschen,
aber mit der Freude des
empfangenen Glaubens und gemäß
der göttlichen Sendung so zu leben,
dass die Botschaft des Herrn auf
Erden erneuert wird. Es fehlt nicht
an Fehlern, Armseligkeiten und
Sünden in unserem Leben. Aber Gott
ist mit uns, und wir müssen uns Ihm
bereitwillig zur Verfügung stellen,



dann wird sein Vorübergang an den
Geschöpfen nie mehr enden.

Bitten wir also den Herrn, Er möge
aus uns Menschen mit einer tiefen
eucharistischen Frömmigkeit
machen, dass sich unser persönlicher
Umgang mit Ihm in der Freude,
Heiterkeit und im Streben nach
Gerechtigkeit zeige. Und so werden
wir vielen Menschen helfen, Christus
zu erkennen, und dazu beitragen,
Ihn allen menschlichen Tätigkeiten
voranzustellen. Seine Verheißung
wird sich erfüllen: ‚Ich aber werde,
wenn ich von der Erde erhöht bin,
alles an mich ziehen’“(61).

Von der Eucharistie nimmt die
Evangelisierung der Welt ihren
Ausgang, sie ist das Fundament der
apostolischen Wirksamkeit der
Jünger Christi (62). Eingefügt in den
Strom des Lebens und der Liebe des
Einen und Dreifaltigen Gottes,
versuchen sie im Sohn und im



Heiligen Geist den Willen des Vaters
zu erfüllen, der die Rettung aller
Menschen will.

Da die Eucharistie uns mit Christus
vereint, dem einzigen Brot, an dem
alle Christen teilhaben,verbindet sie
uns auch untereinander und uns
gemeinsam mit Ihm. Auf diese Weise
baut sie die Kirche zu einem einzigen
Leib auf. Deshalb „wissen wir uns in
Christus mit allen Christen
vereint“ (63), wenn wir an der
Eucharistiefeier teilnehmen. Die
Eucharistie bewirkt, dass wir mit der
ganzen Familie Gottes, der Kirche,
enger verbunden sind.

Insofern die Eucharistie das Fleisch
gewordene Wort enthält, den
Gekreuzigten, der auferstanden ist
und zur Rechten des Vaters
verherrlicht ist, besitzt sie eine
erlösende Wirksamkeit, die die Zeit
übersteigt und dem Christen Anteil
an der eschatologischen Wirklichkeit



gibt. „Für den Christen, der sich mit
dem endgültigen Manna der
Eucharistie stärkt, beginnt das ewige
Glück schon jetzt. Das Alte ist
vergangen: Legen wir alles
Vergängliche beiseite; alles soll für
uns neu werden: die Herzen, die
Worte und die Werke ... Das ist die
frohe Botschaft, die gute Nachricht,
weil sie schon jetzt auf unsagbare
Weise die Ewigkeit
vorwegnimmt.“ (64)

„Jesus in der Eucharistie ist ein
sicheres Unterpfand für seine
Gegenwart in unseren Seelen.
Unterpfand seiner Macht, die die
Welt erhält, Unterpfand seiner
Heilsverheißungen, die helfen
werden, dass die Menschheitsfamilie
am Ende der Zeiten für immer in der
Wohnung des Himmels mit Gott dem
Vater, Gott dem Sohn und Gott dem
Heiligen Geist lebt: mit der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit, dem
einen Gott.“ (65) In der Eucharistie



ist er in nuce gegenwärtig, als Anfang
der Verwirklichung des universalen
Erlösungsplans Gottes. Mit dem
auferstandenen Christus wird auch
die neue Schöpfung gegenwärtig,
„der neue Himmel und die neue
Erde“, die neue Menschheit.
Tatsächlich hat in der glorreichen
Verklärung Jesu Christi schon die
eschatalogische Erneuerung der Welt
begonnen, im auferstandenen Herrn
ist die Endzeit schon mit dem achten
Tag gegenwärtig, die Ewigkeit, die in
der Gegenwart hervorbricht, indem
sie uns im Voraus verkosten lässt,
was wir im ewigen Leben finden
werden.(66)

In diesem Sinn kann man sagen, dass
jede Eucharistiefeier Ostern ist,
Übergang der Kirche und der ganzen
Schöpfung in ihr Ziel. In jeder
Eucharistie „zieht Jesus in der
Haltung des Ewigen Priesters alles an
sich, um es divino afflante Spiritu, im
Hauch des Heiligen Geistes, in die



Gegenwart Gottes des Vaters zu
bringen“(67).

Anmerkungen

1. Hl. Josefmaria Escrivá, Brief
02.02.1945, Nr. 11. Alle folgende
Zitate, deren Autor nicht genannt
wird, sind vom heiligen Josefmaria
Escrivá.

2. Brief 11.03.1940, Nr. 11.

3. Im Feuer der Schmiede, Nr. 69

4. Alvaro del Portillo, Sacerdotes
para una nueva evangelización, en
AA.VV. La formación de los
sacerdotes en las circunstancias
acutuales, (XI Simposio Internacional
de Teología de la Universidad de
Navarra), Pamplona 1990, S. 995.

5. s. F. Ocariz, La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, en AA. VV., Mons.



Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei, 2. Ausgabe, Pamplona
1985, S. 175-214; C. Fabro, La tempra
di un Padre della Chiesa, in C. Fabro -
S. Garofalo - M.A. Raschini, Santi nel
mondo. Studi sugli scritti de san
Josemaría Escrivá, Mailand 1992, S.
106-110.

6. Christus begegnen, Nr. 84-85

7. Ebd., Nr. 87

8. Ebd., Nr. 86

9. Ebd.

33. Gespräche, Nr. 113

34. Christus begegnen, Nr. 86

35. Ebd., Nr. 88

36. Ebd., Nr. 87

37. Ebd., Nr. 86

39. Ebd., Nr. 94



40. Zweites Vatikanisches Konzil,
Konst. Lumen gentium, Nr. 34

41. Zweites Vatikanisches Konzil,
Dekr. Presbyterorum Ordinis, Nr. 13

42. Homilie, Priester auf ewig,
13.04.1973, in: Zwei Homilien:
Christliche Berufung/Priester auf
ewig, deutsche Übersetzung Köln
1973, S. 29

43. Alvaro del Portillo, Über den
Gründer des Opus Dei, Ein Gespräch
mit Cesare Cavalleri, Adamas Verlag,
Köln 1996, S. 128-129

44. Zweites Vatikanisches Konzil,
Dekr. Presbyterorum Ordinis, Nr. 14.
Über die Beziehung dieses Textes zur
Verkündigung des heiligen
Josefmaria Escrivá s. Alvaro del
Portillo, Sacerdotes para una nueva
evangelización, zit., S. 995.

45. Der Weg, Nr. 533.



46. Christus begegnen, Nr. 154.

47. Im Feuer der Schmiede, Nr. 826.
Das Thema der Messe, die sich über
den ganzen Tag hinaus ausdehnt,
wurde im Laufe der Zeit auf
verschiedene Weise formuliert. In
diesem Punkt kann man eine klare
Übereinstimmung zwischen den
Lehren des heiligen Josefmaria und
der Lehre der Schule französischer
Spiritualität erkennen, zum Beispiel
drückt sich F. Mugnier, der sich auf
Autoren wie J. Bossuet, P. de Bérulle
und Ch. De Condren bezieht,
folgendermaßen aus: «Faire ainsi de
ma journée comme une messe en
action, continuant, s’il se peut, la
sainte messe quotidiennement
entendue et pratiquée, ce devrait être
la vie normale de tout chrétien» (F.
MUGNIER, Roi, Prophéte, Pêtre avec
le Christ, Paris 1937, S. 215).

48. Brief 02.02.1945, Nr. 11.



49. Alvaro del Portillo, Über den
Gründer des Opus Dei, Ein Gespräch
mit Cesare Cavalleri, Adamas Verlag,
Köln 1996, S. 127.

50. Homilie, Priester auf ewig,
13.04.1973, in Zwei Homilien:
Christliche Berufung/Priester auf
ewig, deutsche Übersetzung Köln
1973, S. 35.

51. Ibid., S. 38.

52. Ibid., S. 35.

53. Alvaro del Portillo, Sacerdotes
para una nueva evangelización, zit.,
S. 996.

54. s. J. M. Casciaro, Vale la pena.
Tres años cerca del Fundador del
Opus Dei: 1932-1942, 2. Ausgabe,
Madrid 1998, S. 113-114. Siehe auch
die Zeugnisse, die in den Articulos
del Postulador, Nr. 379-384,
erscheinen.



55. vgl. Christus begegnen, Nr. 85-91

56. Ebd.,Nr. 88. Jahre vorher schrieb
der heilige Josefmaria: „Gewöhnt
euch niemals daran, das Messopfer
zu feiern oder daran teilzunehmen.
Im Gegenteil, tut es mit so viel
Andacht, als ob es die einzige Messe
eures Lebens wäre, wohl wissend,
dass Christus, Gott und Mensch,
Haupt und Leib, dort zugegen ist und
daher, zusammen mit unserem
Herrn, seine ganze Kirche.“ (Brief
28.03.1955, Nr. 5)

57. Alvaro del Portillo, Sacerdotes
para una nueva evangelización, zit.,
S. 996-997

61. Christus begegnen, Nr. 156

62. Das II. Vat. Konzil bestätigt
ausdrücklich, dass die Eucharistie
„Quelle und Höhepunkt aller
Evangelisierung ist“: Dekret
Presbyterorum Ordinis, Nr. 5; s.
Dekret Ad gentes, 07.12.1965, Nr. 36



63. Christus begegnen, Nr. 88

64. Ebd.,Nr. 152

65. Ebd.,Nr. 153

66. sHl. Basilius der Große, De Spiritu
Sancto, 27, 66: SChr 17bis, 237

67. Christus begegnen, Nr. 94

Zusammenfassung eines in der
Zeitschrift Romana Nr. 28
erschienenen Artikels

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/die-heilige-messe-als-mitte-und-
wurzel-des-christlichen-lebens/

(20.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/die-heilige-messe-als-mitte-und-wurzel-des-christlichen-lebens/
https://opusdei.org/de/article/die-heilige-messe-als-mitte-und-wurzel-des-christlichen-lebens/
https://opusdei.org/de/article/die-heilige-messe-als-mitte-und-wurzel-des-christlichen-lebens/

	Die heilige Messe als Mitte und Wurzel des christlichen Lebens

