
opusdei.org

Die Frau in Kirche
und Gesellschaft in
den Schriften des
heiligen Josefmaria

"Sehr gerne bin ich dem
Vorschlag der Veranstalter
gefolgt, über das Frauenbild des
seligen Josemaría zu sprechen
und konkret darüber, wie er die
Aufgabe der Frau in Kirche und
Gesellschaft verstand, denn die
Stellung und Identität der Frau
ist auch heute noch ein
vordringliches Thema", so
begann Gabriela Eisenring
ihren Vortrag.



15.06.2002

Vortrag beim Kongress ”Christen
mitten in der Welt” zur
Hundertjahrfeier des Geburtstages
von Josemaría Escrivá, Gründer des
Opus Dei am 15. Juni 2002 in Zürich.

I. Einführung

Ich möchte mich als erstes bei den
Organisatoren für die Einladung zu
diesem Kongress über Josemaría
Escrivá de Balaguer recht herzlich
bedanken. Ich begrüsse diese
Initiative, denn ich bin überzeugt,
dass dieser Priester, der am 6.
Oktober heiliggesprochen wird, als
einer der grossen Heiligen des 20.
Jahrhunderts zu betrachten ist.

Sehr gerne bin ich dem Vorschlag der
Veranstalter gefolgt, über das
Frauenbild des seligen Josemaría zu



sprechen und konkret darüber, wie
er die Aufgabe der Frau in Kirche
und Gesellschaft verstand.

Die Stellung und Identität der Frau
ist auch heute noch ein
vordringliches Thema, auch wenn
die Diskussion in den letzten Jahren –
vor allem in unseren westlichen
Ländern – weniger aggressiv
geworden ist. Langsam scheint ein –
sagen wir – “gemässigter
Feminismus” die Oberhand zu
gewinnen. Gerade dies macht den
Blick frei für den Beitrag Josemaría
Escrivás auf diesem Gebiet – ein
Beitrag, der in unseren
Breitengraden nicht immer
gebührend gewürdigt worden ist. Ich
möchte daher gleich zu Beginn
meiner Überzeugung klaren
Ausdruck verleihen: Josemaría
Escrivá war ein grosser Förderer der
Frau und einer richtig verstandenen
Emanzipation; ja er war darin ein
echter Pionier. Er setzte sich zeit



seines Lebens für die Förderung der
Frau ein: nicht nur weil viele soziale
Initiativen für dieses Anliegen in der
ganzen Welt seinem Ansporn zu
verdanken sind, sondern auch – und
vor allem –, weil viele Frauen durch
sein Gedankengut ganz persönlich
entscheidende Impulse erhalten
haben.

Im Folgenden werde ich versuchen
aufzuzeigen, wie ich zu dieser
Überzeugung gelangt bin. Es versteht
sich von selbst, dass die mir zur
Verfügung stehenden 45 Minuten
nur einen unvollständigen Abriss
erlauben. Dafür zähle ich auf Ihr
Verständnis.

Trotz der Formulierung des Titels
werde ich nicht nur Escrivás
Schriften heranziehen; ich werde mir
die Freiheit nehmen, darüber hinaus
auch einige Bezüge auf sein Leben
herzustellen. Denn der selige
Josemaría war zuerst Seelsorger und



tatkräftiger Förderer von Menschen,
und erst dann ein Schriftsteller.

II. Die Rechtsgleichheit von Mann
und Frau als Folge der Würde des
Menschen als Person

Um das Denken Josemaría Escrivás
in seiner ganzen Tiefe erfassen zu
können, müssen wir uns zunächst
fragen: Was verstand Escrivá unter
der Würde der Frau?

Etwas können wir vorab eindeutig
festhalten: Seine positive Einstellung
zur Frau wurzelte nicht in der einen
oder anderen Spielart des
Feminismus. Die Wurzel lag
vielmehr im christlichen
Menschenbild mit seinem klaren
Bewusstsein von der fundamentalen
Würde der menschlichen Person.

Für das Christentum hat die
menschliche Würde eine zweifache
Dimension: eine menschliche und
eine übernatürliche. Mit anderen



Worten: Der Mensch ist Abbild Gottes
und Kind Gottes. Seine höchste
Würde kommt ihm dadurch zu, dass
er als zugleich leibliches und
geistiges Wesen zur Erreichung eines
transzendenten Ziels bestimmt ist.
Diese Anthropologie gehört zu den
ganz grossen zivilisatorischen und
kulturellen Leistungen des
Christentums, zumal sie sich nicht
auf eine Theorie beschränkt hat,
sondern vor allem eine gelebte
Erfahrung war, die sich in einer
tätigen Haltung gegenüber jedem
Menschen im Konkreten zeigte und
immer wieder zeigen muss.

Escrivá stand – wie viele andere –
ganz auf dem Fundament dieses
Menschenbildes. Doch wie wenige
andere erfasste er dieses
Menschenbild auch in ihrem tiefsten
Gehalt und wusste es gegen gängige
Vorurteile konkret fruchtbar zu
machen. Die Würde des Menschen
war für ihn absolut unantastbar,



denn jede Person, so wiederholte er
unermüdlich, “ist das ganze Blut
Christi wert” Er tolerierte nicht die
geringste Diskriminierung und
pflegte zu sagen: ”Es gibt nur ein
Volk auf Erden, das Volk der Kinder
Gottes”.

Konkret ergab sich für Escrivá
daraus auch die Gleichheit der
Geschlechter, sowohl in der
natürlichen als auch in der
übernatürlichen Dimension: Mann
und Frau sind im selben Mass
Personen, d.h. Abbilder Gottes, und
beide sind auch im selben Mass
Kinder Gottes und haben die
Berufung zur gleichen christlichen
Vollkommenheit, also zur Heiligkeit.
Escrivá war sich voll bewusst, dass
diese Tatsache zum Kern der
biblischen Lehre gehört.1 Sie war
nicht bloss eine der aufkommenden
Frauenrechtsbewegung
nachempfundene Forderung.



Besonders klar kommt seine
diesbezügliche Haltung zum
Ausdruck in einem Interview, das er
im Jahre 1968 der damaligen
Chefredakteurin von Telva, einer der
grössten spanischen
Frauenzeitschriften, gewährte. Es
wurde in dem Buch „Gespräche mit
Msgr. Escrivá de Balaguer“ mit
anderen Interviews veröffentlicht. In
einem dieser Interviews sagte er
unter anderem: ”Für mich gibt es
keinen einsichtigen Grund, weshalb
man bezüglich der Frau
Unterscheidungen treffen sollte,
wenn man vom Laienstand, von
seiner apostolischen Aufgabe, seinen
Rechten, seinen Pflichten usw. die
Rede ist. Alle Getauften, ob sie nun
Männer oder Frauen sind, besitzen
ohne Unterschied die gleiche Würde,
Freiheit und Verantwortung der
Kinder Gottes. Wie bereits der heilige
Paulus die ersten Christen lehrte,
besteht in der Kirche eine radikale
und grundlegende Einheit: […] da gilt



nicht mehr Jude oder Heide, nicht
mehr Knecht oder Freier, nicht mehr
Mann oder Frau.”2

Aus der gleichen Würde von Mann
und Frau leitete Escrivá dann auch
deren Anspruch auf die gleichen
Rechte ab: ”Natürlich besteht eine
prinzipielle Rechtsgleichheit
zwischen Mann und Frau”, erklärte
er, “da die Frau als Person und Kind
Gottes die gleiche Würde besitzt wie
der Mann, und diese Rechtsgleichheit
muss sowohl im bürgerlichen wie im
kirchlichen Recht ihre gesetzliche
Anerkennung finden”3 Er berief sich
für diese Überzeugung auf “klare
theologische Gründe”, nicht ohne
hinzuzufügen, “dass man damit in
der Praxis bei einer gewissen
Mentalität noch auf erheblichen
Widerstand stösst”4.

III. Die Heiligung der Welt: eine 
gemeinsame Aufgabe von Mann
und Frau



Nun muss noch ein zweiter
wesentlicher Aspekt hervorgehoben
werden. Für den seligen Josemaría
Escrivá besitzen Mann und Frau
nicht nur die gleiche
Menschenwürde: Sie haben auch
eine gemeinsame Aufgabe. Arbeit,
Familie und Kultur sind keine jeweils
einem Geschlecht vorbehaltene
Tätigkeitsgebiete, sondern in allen
sollen Mann und Frau ihre je eigene,
tragende Rolle spielen. Der Geist des
Opus Dei besteht ja gerade darin,
dass alle – und das heisst gerade
auch: sowohl Männer als auch
Frauen – von Gott dazu berufen sind,
die normale Arbeit und allgemein die
zeitlichen Realitäten heiligen. Die
Heiligkeit ist ein Weg für alle; es gibt
keine Diskriminierungen, weder
zwischen Priestern und Laien noch
zwischen Männern und Frauen.

Diese Inspiration geht direkt zurück
auf den göttlichen Schöpfungsplan
des Menschen. In der Tat stellt schon



das erste Kapitel der Genesis (1,28)
das Leben und Tun der Menschen in
der Welt nicht als spezifisches
Unternehmen des Mannes, sondern
als gemeinsames Unternehmen dar.

Die gemeinsame Aufgabe von Mann
und Frau bezieht sich für Escrivá
sowohl auf die Gesellschaft als auch
auf die Kirche. Aber auch die
Familie, die erste und ursprüngliche
”Gesellschaft”, auf der Staat und
Kirche aufbauen, ist für ihn immer
gemeinsame Aufgabe von Mann und
Frau gewesen, nicht bloss eine solche
der Frau. Escrivá vertrat diese
Überzeugung schon zu einer Zeit, als
sie noch keineswegs geistiges
Gemeingut war.

***

Escrivás Überzeugung von der
Gleichheit und gemeinsamen
Aufgabe von Mann und Frau schlug
sich nun nicht nur in seinen



Schriften nieder, sondern auch in
seinen Taten.

Es ist zwar richtig, dass er bei der
Gründung des Opus Dei am 2.
Oktober 1928 der Überzeugung war,
dass dieses Werk nicht für Frauen
bestimmt war. Nicht weil es ihm an
Achtung und Anerkennung der
Frauen mangelte, sondern einfach
deswegen, weil er den Willen Gottes
tun wollte und Gott ihm zu diesem
Zeitpunkt keine Frauen sehen liess.5

Anscheinend wollte Gott dieses
Bewusstsein durch verschiedene
Ereignisse heranreifen lassen.
Anderthalb Jahre später, am 14.
Februar 1930, schenkte er dem
seligen Josemaría dann die
unmissverständliche Einsicht, dass
im Opus Dei für die Frauen ebenso
Platz ist wie für die Männer. Escrivá
gab auf der Stelle seine bisherige
persönliche Meinung auf und
begann, mit den Frauen zu arbeiten,



vorwiegend durch seine priesterliche
Tätigkeit im Beichtstuhl.

Von diesem Augenblick an sah
Escrivá die Frauen in allen Bereichen
der Gesellschaft. Er hatte diese ihre
Präsenz so plastisch vor Augen, dass
er bei seinen Zuhörern grosses
Erstaunen auslöste. Tatsächlich war
seine Vision – die eigentlich nicht
seine, sondern diejenige Gottes war
–, in der damaligen Zeit noch gar
nicht durchführbar. In vielen
Ländern gab es noch kein
Frauenstimmrecht, nicht nur in
Spanien, sondern auch in
Frankreich, Italien und in unserer
Schweiz, die in diesem Punkt gewiss
nicht zu den Pionierländern gehört.
Während vieler Jahrhunderte wurde
die Frau bekanntlich als ein
untergeordnetes Wesen betrachtet,
wenn nicht gesetzlich, so doch in der
Praxis. Sie war ausgeschlossen von
den öffentlichen Entscheidungen
und von vielen Berufen. Bis heute



sind die Spuren dieser
Diskriminierung nicht alle getilgt,
und es gibt noch ungerechte
Situationen und Hindernisse, die die
volle Eingliederung der Frau in die
Gesellschaft und ins politische und
ökonomische Leben erschweren.

(Die Ausmerzung alter
Ungerechtigkeiten geht allerdings
manchmal einher mit der
Einführung neuer: Die Mutterschaft
namentlich, die doch ein wichtiger
und spezifischer Aspekt des
Frauseins ist, erfährt in der heutigen
Gesellschaft nicht die Wertschätzung,
die ihr zukommt.)

In Zeiten also, in denen die Frau aus
vielen Bereichen faktisch
ausgeschlossen war, hatte der selige
Josemaría bereits eine sehr weite
Sicht von der Aufgabe der Frau in
der Welt und in der Kirche.

Encarnación Ortega, eine der ersten
Frauen im Opus Dei, hat uns dazu ein



wertvolles Zeugnis hinterlassen. In
ihren Erinnerungen kommt sie auf
das Panorama zu sprechen, das
Escrivá im Jahr 1942 den wenigen
Frauen eröffnete, die dem Opus Dei
damals angehörten. Es lohnt sich, sie
etwas ausführlicher zu Wort
kommen zu lassen: ”Ich gehörte zu
denjenigen,” erzählt sie, “die im
ersten Zentrum der Frauen des Opus
Dei lebten, ein kleines Häuschen an
der Jorge-Manrique-Strasse in
Madrid. Ich erinnere mich, dass kurz
nachdem wir dort eingezogen waren,
der Vater [also Josemaría Escrivá]
kam und […] uns darlegte, dass wir
Initiativen in der ganzen Welt
lancieren würden: Er sprach uns von
Landwirtschaftsschulen für
Bäuerinnen, von Studentenheimen,
Kliniken, Bibliotheken,
Ausbildungsstätten für die Frau in
verschiedenen Ländern (so im
Hotelfach, im Erwerb von
Fremdsprachen, in der Ausbildung
von Sekretärinnen), von Initiativen



im Bereich der Mode, und so weiter.
Er ermunterte uns, indem er sagte:
‚Träumt! Die Wirklichkeit wird eure
Träume noch übertreffen!’ Er
wünschte für die Frau eine echte
Liebe zum Zuhause und die
Fähigkeit, einen Haushalt kunstvoll
und professionell, mit gesundem
Menschenverstand und mit viel
Liebe zu führen. Aber niemals
dachte er daran, sie in ihrem Haus
einzuschliessen. Vom ersten
Augenblick an sah er uns Frauen in
allen Bereichen arbeiten: in der
Lehre, in der Industrie, im
Gesundheitswesen, im Handel, in der
Forschung, in der Mode, im
Journalismus... Auch war er sehr
interessiert daran, dass wir
Theologie studierten. Er erkannte,
wie notwendig es war, Gott zu
kennen, um ihn mehr zu lieben und
eine solide Glaubensbildung zu
haben, um den Glauben auch
fundiert erklären und schützen zu
können. [...] Und er wollte für uns



ein gut gebildetes Gewissen.”6–
Soweit das Zeugnis von Encarnación
Ortega.

Der Glaube und das Vertrauen des
seligen Josemaría in die Frauen war
angesichts der damaligen
Zeitumstände tatsächlich
erstaunlich. Er hatte ein
ungewöhnlich klares Bewusstsein
von der Bedeutung der Frau und
ihrer Aufgaben in Familie, Welt und
Kirche und sah weitsichtig voraus,
welche Dimensionen die
diesbezügliche Entwicklung in der
Zukunft annehmen würde. Dabei fiel
er aber nie ins Extrem etwa des
damals aufkommenden aggressiven
Feminismus und reduzierte die
Aufgabe der Frau nun nicht plötzlich
nur noch auf das öffentliche Leben.
Für ihn hatte die Frau in allen
Bereichen ihre besondere Aufgabe,
somit immer auch in der Familie, die
zu unterschätzen er nie in Gefahr
war.7



IV. Die Verschiedenheit von Mann
und Frau als Ergänzung und
Bereicherung

Wenn Josemaría Escrivá die
Gleichheit von Mann und Frau so
sehr betonte, so verlor er deswegen
aber nicht ihre Verschiedenheit aus
dem Auge. Im bereits
angesprochenen Interview gibt er zu
bedenken – ich zitiere – ”dass gerade
die wesenhafte Gleichheit zwischen
Mann und Frau Verständnis für ihre
gegenseitig ergänzende Rolle im
Dienst an der Kirche und am
Fortschritt der Gesellschaft verlangt,
denn schliesslich hat Gott den
Menschen nicht umsonst als Mann
und Frau erschaffen. Diese
Verschiedenheit darf man nicht in
einem patriarchalischen Sinn
verstehen, sondern muss sie in ihrer
ganzen Tiefe, mit all ihren
Schattierungen und Konsequenzen
begreifen lernen. So wird der Mann
von der Versuchung befreit, der



Kirche und der Gesellschaft ein rein 
männliches Gepräge zu geben, und
die Frau vor der Gefahr bewahrt,
ihre Aufgabe im Volk Gottes und in
der Kirche nur darin zu sehen, auf
gewisse Tätigkeiten Anspruch zu
erheben, die bisher dem Mann
vorbehalten waren, obwohl die Frau
sie ebenso gut wahrnehmen kann.
Mir scheint also, dass sich sowohl der
Mann als auch die Frau – indem sie
sich gegenseitig ergänzen – ganz zu
Recht als Hauptfiguren in der
Heilsgeschichte betrachten müssen.”8

Unter “Emanzipation” verstand
Escrivá also nicht Nachahmung oder
Gleichförmigmachung der Frau mit
dem Mann. ”Die blosse Nachahmung
typisch männlicher
Verhaltensweisen”, machte er
geltend, “wäre kein Gewinn, sondern
ein Verlust für die Frau; nicht weil sie
mehr oder weniger wäre als der
Mann, sondern weil sie anders ist
[...].”9. Vielmehr ist die Frau “dazu



berufen, in Familie, Gesellschaft und
Kirche etwas hineinzutragen, das
nur ihr eigen ist und das nur sie zu
geben vermag”10

Emanzipation der Frau hiess also für
Escrivá ”soviel wie die echte
Möglichkeit zu einer vollen
Entfaltung ihrer Eigenart als
Einzelpersönlichkeit und als Frau.
Rechtsgleichheit und gesetzlich
garantierte Chancengleichheit heben
diese Eigenart, die eine Bereicherung
für alle bedeutet, nicht auf. Sie
setzen sie voraus und fördern sie.”11

***

Worin liegt nun gemäss dem seligen
Josemaría genauer das Spezifische
der Frau in der Gesellschaft? Oder
anders gesagt: Worin ist die Frau als
solche für das Gemeinwesen
unersetzlich?

Hier springt als Erstes die Fähigkeit
der Frau zur Mutterschaft ins Auge.



Sie unterscheidet sich ihrem Wesen
nach von der Vaterschaft, und
gleichzeitig beschränkt sie sich – das
ist heute klarer denn je – keineswegs
bloss auf das Physische, sondern
besitzt eine psychische und geistige
Dimension. Dies unterstreicht auch
Papst Johannes Paul II. in seinem
Schreiben Mulieris dignitatem12

Über die Mutterschaft hinaus – aber
letztlich zweifellos damit
zusammenhängend – hat Josemaría
Escrivá verschiedentlich ganz
konkrete Eigenschaften namhaft
gemacht, die besonders der Frau
zukommen. Für ihn beinhaltet das
Frau-Sein eine besondere Sensibilität
für die Notwendigkeiten und
Bedürfnisse des andern, eine
besondere Liebesfähigkeit, und eine
besondere Fähigkeit, im Anderen
eine Person zu erkennen. Weiter
zeichnet sich die Frau aus durch – ich
zitiere – “feinfühlige Umsicht,
unermüdliche Grosszügigkeit, Liebe



für das Konkrete, Scharfsinn,
Einfühlungsvermögen, Ausdauer und
eine tiefe, schlichte Frömmigkeit. Das
Frau-Sein ist nicht echt, wenn es
nicht in der Lage ist, die Schönheit
dieses unersetzlichen Beitrags zu
begreifen und ihn im eigenem Leben
zu verwirklichen.”13

V. Die Aufgabe der Frau in Familie,
Gesellschaft und Kirche

Diese spezifischen Gaben nötigen die
Frau, wie schon betont, nicht dazu,
sich nur auf bestimmten Gebieten zu
entfalten, während andere für sie
ausgeschlossen bleiben, weil das
weibliche Wesen dort angeblich
nicht von Nutzen oder sogar ein
Hindernis sei. Vielmehr sollen diese
Gaben in allen Lebensbereichen zum
Tragen kommen, und zwar vor allem
in den wichtigsten, zu denen ich die
Familie, die Gesellschaft und die
Kirche zähle.



a) Die Aufgabe der Frau in der
Familie

Der unersetzliche Beitrag der Frau
setzt meines Erachtens auch heute
bei der Familie an. Das Thema dieses
Vortrages erwähnt die Familie zwar
nicht ausdrücklich. Obwohl es
gegenwärtig auch nicht gerade Mode,
sich für die Familie stark zu machen,
erst recht nicht aus der Sicht der
Frau, glaube ich dennoch, dass die
Familie nicht übergangen werden
darf, ja dass sie an die erste Stelle
gesetzt werden muss. Die
bezeichnenden und absolut
zutreffenden Worte Johannes Pauls
II. bestätigen dies: ”Die Zukunft der
Welt und der Kirche führt über die
Familie.”14

Wenn wir somit getreu dem mir
vorgelegten Titel von der Aufgabe
der Frau in Gesellschaft und Kirche
sprechen, so kommen wir nicht
umhin, bei der Familie anzusetzen.



Als primäres Habitat des Menschen
ist sie ”natürliches Prinzip und
Fundament einer echt menschlichen
Gesellschaft [...]. Wie die Familie, so
die Gesellschaft, so der Mensch.”15. In
diesem Sinn ist sie Garantin für die
Humanität der kommenden
Generation. Gleichzeitig ist die
christliche Familie auch Keimzelle
der Kirche von morgen. Man sieht:
Ihre Bedeutung lässt sich gar nicht
überschätzen. Gerade in unserer so
hektischen Zeit merken wir wieder,
wie wichtig es ist, ”ein Zuhause zu
gestalten”.

Man darf an dieser Stelle
hinzufügen, dass Escrivá Ehe und
Familie nicht bloss wegen ihrer
Funktion für Gesellschaft und Kirche
hochgeschätzt hat. Für ihn hatte sie
bereits an sich einen grossen Wert.
Mehr noch, er konnte sagen: ”Im
Opus Dei ist die Ehe zu einem
göttlichen Weg, zu einer Berufung
geworden […]; und wie oft habe ich



die Augen von Männern und Frauen
aufleuchten sehen, als sie mich sagen
hörten, die Ehe sei ein göttlicher Weg
auf Erden [...].”16

Es war für ihn ausserdem keine
Frage, dass die Familie eine 
gemeinsame Aufgabe von Mann und
Frau ist. Beide können und sollen
ihren Beitrag leisten, der Mann nicht
weniger als die Frau. Jedoch ist
dieser Beitrag auch hier je
verschieden und ergänzt den
anderen. Was die Frau anbetrifft, so
besitzt sie eine besondere Fähigkeit,
eine Familienatmosphäre zu
schaffen: ein Klima der
Dienstbereitschaft, der Hingabe an
die andern, angefangen bei den am
nächsten Stehenden. Unzähligen
Frauen hat er in diesem Sinn
entscheidende Impulse gegeben.

Darüber hinaus hat Escrivá dieses
Potenzial für das ihm aufgetragene
Opus Dei fruchtbar gemacht. Denn



die Kirche ist die Familie der Kinder
Gottes, und auch das Opus Dei ist
dazu bestimmt, innerhalb der Kirche
eine Familie und nicht bloss eine
Organisation zu sein.

Nach mehreren misslungenen
Anläufen übertrug der Gründer den
Frauen die Aufgabe, in den Zentren
des Opus Dei ein familiäres Klima zu
schaffen. Er betrachtete dies als
Dienst am ganzen Opus Dei und als
wirkliche Berufsarbeit. Zuerst bat er
seine Mutter und seiner Schwester
um diese Hilfe, später einige der
Frauen, die zum Opus Dei kamen.
Der familiäre Geist war ihm so
wichtig, dass er eine besondere
Schwäche für jene Frauen hatte, die
diese Arbeit übernehmen wollten –
die gleiche wie die der Mutter Gottes.
Die Hausarbeit hatte für ihn einen
grossen Stellenwert. Und das war
kein Lippenbekenntnis, denn als im
ersten Zentrum des Opus Dei das
Personal fehlte, verrichtete er diese



Arbeiten höchstpersönlich: Putzen,
Betten machen, Kochen, die
Heimkehrenden erwarten, usw.
Denn er wusste, dass ohne diese
Arbeit ein Heim zu einer Kaserne
verkommen würde, nicht nur
äusserlich, sondern auch mental.

Aus diesem Grund förderte der Selige
weltweit viele Initiativen in dieser
Richtung und setzte sich dafür ein,
dass der entsprechenden Arbeit ihre
berufliche Würde zuerkannt wurde.
Heute gibt es auf allen Kontinenten
kulturelle und soziale Einrichtungen
für die Förderung der Frau, Schulen,
berufliche Ausbildungsstätten,
Hotelfachschulen, usw., die in diesem
Geist arbeiten.

Im Fazit ermöglicht uns der selige
Josemaría einen Blick hinter die
unscheinbare und oft
geringgeachtete Oberfläche der
Arbeit einer Familienfrau, auf ihre
unschätzbare Bedeutung für die



Humanisierung der Gesellschaft. Der
Staat kann heute weniger denn je
darauf verzichten, diese Art von
Arbeit anzuerkennen und zu
fördern.

Natürlich ist mir bekannt, dass diese
Überzeugung heute von vielen noch
nicht geteilt wird. Der Hauptgrund
liegt sicher vor allem darin, dass die
familiären Aufgaben als Hindernis
für eine Selbstentfaltung ausser Haus
angesehen werden. Wie stellte sich
Josemaría Escrivá zu dieser
Schwierigkeit? Er gab vor allem zwei
Dinge zu bedenken.

Zum einen war für ihn der Gegensatz
zwischen Familie und Beruf bei
näherem Hinsehen ein falsches
Dilemma. Er erinnerte daran, dass
auch der Mann als Ehemann und
Vater seiner Familie verpflichtet ist
und dies mit seinem Beruf
vereinbaren muss. Wörtlich sagte er:
“Ebenso wie im Leben des Mannes



werden Heim und Familie auch im
Leben der Frau – in besonderer, ihr
gemässer Weise – immer eine
zentrale Rolle spielen. Die Sorge für
die Familie stellt ohne Zweifel immer
eine grosse menschliche und
christliche Aufgabe dar. Das bedeutet
jedoch nicht, dass die Arbeit im
Haushalt, die, wohlgemerkt, einen
echten Beruf ausmacht, für die Frau
ausschliesst, sich auch in
irgendeinem der zahlreichen
anderen Berufe innerhalb der
Gesellschaft zu betätigen.”17Escrivá
spürte instinktiv die Gefahr einer
fast alternativen Gegenüberstellung
der beiden Aufgabenbereiche: die
Gefahr, dass bei einem solchen
Entweder-Oder eine
Akzentverlagerung zu einem noch
viel schlimmeren Irrtum führt als
dem, den man zu überwinden meint:
“es wäre nämlich viel
folgenschwerer”, gab er zu
bedenken, “wenn die Frau die Sorge



für die Familie hintanstellen
würde”18.

Er wies aber noch auf eine andere
Gefahr hin. Sie besteht in der
falschen Meinung, ”die Frau könne
sich nur ausserhalb des häuslichen
Bereichs voll entfalten, als ob die
Zeit, die sie ihrer Familie widmet, für
Reife und Entfaltung der
Persönlichkeit verloren wäre. Das
eigene Zuhause, das jede, auch die
unverheiratete Frau dringend
benötigt, ist in einzigartiger Weise
geeignet, zum Wachstum ihrer
Persönlichkeit beizutragen. Denn in
[…] dem Bemühen, in ihrer
Umgebung eine anziehende, warme
Familienatmosphäre zu schaffen,
erfüllt die Frau ihre ureigene,
unersetzbare Aufgabe, und so
vermag sie gerade ihre
Persönlichkeit voll zu entfalten.”19

b) Die Aufgabe der Frau in der
Gesellschaft



Wenden wir uns nun als Zweites der
Aufgabe der Frau in der Gesellschaft
zu.

Auch hier zögerte der selige
Josemaría nicht, die logischen
Schlussfolgerungen aus der
Gleichheit von Mann und Frau zu
ziehen. Er plädierte dafür, dass der
Frau alle Berufe offen stehen sollten
– wiederum zu einer Zeit, als die
Gesellschaft auch mental noch weit
davon entfernt war. Auf allen
Gebieten sollte die Frau ihre
spezifisch femininen Eigenschaften
einbringen, denn – ich zitiere –
”ebenso wie die Familie benötigt
auch die Gesellschaft ohne Zweifel
diesen unersetzbaren, keineswegs
zweitrangigen Beitrag der Frau”20.

Von maximaler Deutlichkeit war sein
Eintreten für die Präsenz der Frau in
der Politik. Er forderte ohne
Umschweife: ”Eine moderne,
demokratische Gesellschaft muss der



Frau das Recht zugestehen, aktiv am
politischen Leben teilzunehmen, und
muss die notwendigen Bedingungen
schaffen, damit alle, die es wollen,
dieses Recht auch tatsächlich
ausüben können.” 21

Escrivá sah sehr wohl, dass die
aktive Teilnahme der Frau die
gesellschaftlichen Beziehungen
menschlicher zu machen vermag.
Schon Johannes XXXIII. sah im
modernen Bewusstsein der Würde
der Frau und ihrer Teilnahme am
öffentlichen Leben ein Zeichen der
Zeit22 – Eine Einsicht, die später ins
Lehramt Johannes Pauls II.
eingeflossen ist, welches besagt, dass
die Gesellschaft und Kirche von der
Frau eine Kraft erwarten, die die
moralische und kulturelle Dimension
stärkt, eine Kultur, die des Menschen
würdig ist. Mit andern Worten: Die
Frau hat eine besondere Aufgabe die
fundamentalen Werte, vor allem den
Wert des menschlichen Lebens und



seiner Würde hochzuhalten und die
Verantwortung, dem ehelichen
Leben und der Mutterschaft ihren
ihnen gebührenden Wert zu geben.23

Escrivá war also überzeugt, dass die
Frau nicht nur das Recht, sondern
auch die reale Möglichkeit zu einer
vollen Entfaltung ihrer Eigenart als
Einzelpersönlichkeit und als Frau
haben sollte. Er setzte sich deshalb
für die Schaffung von gleichen
Bildungschancen in allen Berufen
ein, damit die Frauen auch
tatsächlich in allen
Gesellschaftsbereichen gegenwärtig
sein konnten. So sind unter seinem
Antrieb die bereits erwähnten
Initiativen zur Förderung der Frau
auf allen fünf Kontinenten
entstanden. Auch gibt es heute im
Opus Dei selbst Frauen in allen
denkbaren Berufen. Escrivás Vision
ist auch in dieser Hinsicht nicht bloss
eine Forderung geblieben, sondern
Wirklichkeit geworden.



c) Die Aufgabe der Frau in der
Kirche

Wenn wir nun schliesslich zur Rolle
der Frau in der Kirche übergehen, so
gibt es keinen Zweifel, dass alles in
Bezug auf die Familie und die
Gesellschaft Gesagte grundsätzlich
auch für die Kirche gilt. Auch hier
hat die Frau die gleichen Rechte und
Pflichten wie der Mann, und der
Gründer des Opus Dei hat dies
immer klar festgehalten.

Er hat indessen auch in diesem
Zusammenhang auf eine gewisse
Gefahr hingewiesen: Es geschieht
leicht, dass die Kirche mit den
kirchlichen Amtsinhabern
identifiziert wird und dass deshalb
das Engagement der Laien nur dann
als kirchlich wahrgenommen wird,
wenn es mit der Übernahme eines
von der Hierarchie verliehenen
Amtes verbunden ist. Das kann zur
Meinung führen, dass nur diejenigen



wirklich ”Kirche” sind, die ein Amt in
ihr bekleiden.

Nun ist ja aber gerade dies nicht das
Spezifische der Laien in der Kirche.
Das Zweite Vatikanum stellt
bekanntlich mit Nachdruck fest, dass
die Christen bereits durch die Taufe
und das damit verbundene
allgemeine Priestertum im Vollsinn
Kirche sind und an der Sendung der
Kirche teilnehmen. Und dass es
besonders Sache der Laien – der
Frauen nicht weniger als der Männer
– ist, kraft dieser ihrer Berufung in
der Verwaltung und gottgemässen
Regelung der zeitlichen Dinge das
Reich Gottes zu suchen.24Die
Bedeutung und vor allem die
Eigenständigkeit dieser Aufgabe
kann nur verstanden werden, wenn
man unter Kirche das gesamte Volk
Gottes versteht und sie nicht auf die
Hierarchie reduziert.



Josemaría Escrivá hat auch in diesem
Punkt die Lehre des Zweiten
Vatikanums vorweggenommen. Er
erinnerte daran, “dass die Kirche
eben nicht nur aus Priestern und
Ordensleuten besteht, sondern dass
auch die Laien – Männer und Frauen
– Volk Gottes sind und kraft
göttlichen Rechts eine eigenständige
Aufgabe und Verantwortung
besitzen”25 Und er machte deutlich,
dass es sich dabei schlicht und
einfach um einen “ekklesiologischen
Sachverhalt” handelt, also durchaus
nicht um eine moderne Erfindung.

Für die Frau ergibt sich aus dem
Gesagten, dass sie in der Kirche eine
ebenso prominente Aufgabe hat wie
in der Familie und in der
Gesellschaft. Sie ist Protagonistin,
ohne dazu etwas Besonderes, etwas
“Offizielles” tun zu müssen. Ja,
bereits durch die scheinbar
gewöhnlichen Tätigkeiten leistet sie
als Getaufte einen unersetzlichen



Beitrag an die Auferbauung der
Kirche.

Es lohnt sich auch hier, über die
Schriften des seligen Josemaría
hinauszublicken und zu sehen, wie
er diese Einsichten in der Praxis,
besonders im Opus Dei selbst,
umgesetzt hat.

Er tat dies vor allem in zweierlei
Hinsicht, nämlich bezüglich der
Glaubensbildung und bezüglich der
Leitungsaufgaben. Was Erstere
betrifft, so bestimmte er, dass die
Frauen im Opus Dei die gleiche
Ausbildung erhalten wie die Männer.
Er sorgte dafür, dass sie auch Studien
in Theologie, Philosophie und
Kirchenrecht absolvierten, samt den
kirchlichen Abschlüssen – alles im
Interesse der Kirche und der Seelen.
Was die Leitung im Opus Dei
anbetrifft, so übertrug er den Frauen
genau dieselbe Verantwortung wie
den Männern, und zwar auf allen



Ebenen. Und dies nicht nur im
Organisatorischen, sondern auch im
Geistlichen. Das alles erschien im
damaligen Kontext als unerhört
kühne Neuerung.

Bei aller Kühnheit aber hielt sich
Escrivá stets unzweideutig an die
definierte Lehre der Kirche. Dies galt
auch für die Lehraussage, dass das
Weihepriestertum dem Mann
vorbehalten ist. Er akzeptierte diese
einzige rechtliche Unterscheidung
“aus vielen Gründen, auch aus
Motiven des positiven göttlichen
Rechts”26Jedoch sah er das nicht
gleichsam fatalistisch als eine
unaufhebbare Einschränkung in der
Gleichstellung der Frau, sondern als
ein Ausdruck der Verschiedenheit in
der Gleichwertigkeit. Tatsächlich ist
daran zu erinnern, dass das
Weihepriestertum niemandes Recht
ist; sie ist eine von Gott gegebene
Berufung.



Josemaría Escrivá liess es aber nicht
dabei bewenden. Vielmehr stellte er
neben das neue Frauenbild auch ein
neues Priesterbild. Dieses Bild war
von einem gesunden
“Antiklerikalismus” geprägt. Der
Priester hatte im Laufe der Zeit weit
über seine eigentlichen
Kompetenzen hinaus Funktionen
und Macht übernommen. Escrivá
führte ihn nun wieder entschieden
zurück zu seiner eigentlichen
Aufgabe: der Verkündigung des
Wortes Gottes und der Spendung der
Sakramente. Er machte aus dem
Priesteramt wieder einen
ausgesprochenen Dienst, einen
Dienst an den Seelen abseits des
Rampenlichtes.

Auch diese Vision setzte Escrivá im
Opus Dei in die Tat um. Wohl müssen
in der Prälatur einige wenige
Priester Leitungsfunktionen
übernehmen; das verlangt die Natur
der Prälatur selbst. Die meisten



Priester des Opus Dei jedoch leiten
nicht, sondern sind den von Laien
dominierten Räten unterstellt, und
zwar auch den weiblichen Räten,
was sicherlich besonders
bemerkenswert ist. Sie üben ihre
seelsorgliche Aufgabe also unter der
Leitung von sogenannten “Laien” –
Frauen ebenso wie Männern – aus.
Priestersein ist im Opus Dei nicht die
Krönung einer Laufbahn, sondern
ganz einfach eine andere Form des
Dienens, und zudem nicht diejenige,
in der man am meisten glänzen
kann. Eine solche Stellung der
Priester war damals in der Kirche für
manche geradezu unvorstellbar.

Insgesamt machte Escrivá absolut
glaubwürdig klar, dass im Opus Dei
alle dienen, jeder und jede auf seine
bzw. ihre Weise. Das erklärt auch,
weshalb die Frauen im Opus Dei nie
ein Problem mit den kirchlichen
Normen zum Weihepriestertum
hatten. Im Opus Dei folgen alle ihrer



Berufung, und die Berufung der
Frauen steht derjenigen der Männer,
inklusive der Priester, in nichts nach.
Diese Tatsache lässt sich im Opus Dei
mit Händen greifen.

Es bestätigt sich damit, dass in der
Sicht des seligen Josemaría Escrivá
die Aufgabe der Frau auch in der
Kirche derjenigen des Mannes
ebenbürtig ist. Oder, um es mit
seinen eigenen Worten zu sagen: Es
“müssen der Frau in der
Gesetzgebung, im inneren Leben und
apostolischen Wirken der Kirche die
gleichen Rechte und Pflichten
zuerkannt werden wie dem Mann:
das Recht also, Apostolat auszuüben,
Vereinigungen zu gründen und zu
leiten, das Recht, in allem, was das
Wohl der Kirche anbelangt,
verantwortungsbewusst ihre
Meinung zu äussern usw.”27

VI. Schlussfolgerung



Ich komme zum Schluss. Als Fazit
können wir festhalten, dass der
selige Josemaría dank eines
vertieften Verständnisses der
Heiligen Schrift die volle Würde der
Frau in Gesellschaft und Kirche und
ihre Ebenbürtigkeit mit dem Mann in
voller Klarheit erkannt hat. Er
postulierte die gleiche Würde von
Mann und Frau und wusste
gleichzeitig, dass die Frau deswegen
nicht dazu verurteilt ist, den Mann
nachzuahmen, sondern dass sie
ihren Beitrag mit ihrer spezifischen
Art leisten kann und soll. Er hat diese
seine Einsicht nicht nur in seinen
Schriften zum Ausdruck gebracht,
sondern sie auch auf kühne Weise
und trotz mancher Widerstände in
die Tat umgesetzt, namentlich im
Rahmen des Opus Dei.

Escrivá hat immer grosses Vertrauen
in die Frau und in ihre Fähigkeiten
gesetzt. Die Frauen im Opus Dei
selbst waren davon beeindruckt, wie



dies gerade besonders von den
Frauen bestätigt wurden, die in den
Leitungsfunktionen mit Josemaría
Escrivà zusammengearbeitet haben.

28Er war mit seinem Leben und
Beispiel ein Förderer der Frau, ohne
jedoch in einen extremen
Feminismus zu fallen, da er genauso
dem Mann und seiner Aufgabe seine
Wichtigkeit und Wertschätzung gab.

Ganz ohne Zweifel wurde seine hohe
Meinung von der Frau mit geprägt
von seiner innigen Liebe zu Maria –
zu einer Frau von Gott erwählt, um
die würdigste aller Personen zu sein.
So ist es sicher in seinem Sinne,
wenn ich mit einem Zitat aus seinem
Werk ”Der Weg” schliesse, wo seine
tiefe Wertschätzung der Frau
kraftvoll zum Ausdruck kommt:
”Stärker ist die Frau als der Mann,
und treuer in der Stunde des
Leidens! – Maria Magdalena und
Maria Kleophae und Salome! Eine
Gruppe solcher mutiger Frauen, eng



geschart um die Schmerzenreiche
Mutter – welch tiefgreifende Arbeit
könnte man mit ihnen in der Welt
leisten!”29.

1. Vgl. BLANCA CASTILLA y
CORTÁZAR, Consideraciones sobre la
antropología ”varón-mujer”, in:
Romana. Estudios 1985-1996, Roma,
S. 371.

2. Gespräche, 14; Gal 3,27-28. Die
Schriften des seligen Josemaría
Escrivá de Balaguer und die des
Lehramtes werden im folgenden mit
Titel und Nummer zitiert.

3. Gespräche, 87.

4. Gespräche, 14

5. Vgl. ANDRÉS VAZQUEZ DE PRADA, 
Der Gründer des Opus Dei Josemaría
Escrivá. Band 1: Die frühen Jahre,
Köln 2001, S. 309. Siehe auch PETER
BERGLAR, Opus Dei. Leben und Werk



des Gründers Josemaría Escrivà,
Salzburg 1983, S. 75 ff.

6. PILAR URBANO, Entrevista a
Encarnación Ortega, in ”Época”, 2. III
1992, S. 92.

7. Vgl. ANA SASTRE, Tiempo de
caminar, Madrid 1989, S. 103.

8. Gespräche, 14.

9. Gespräche, 87.

10. Gespräche, 87.

11. Gespräche, 87.

12. Vgl. JOHANNES PAUL II, Ap.
Schreiben Mulieris dignitatem, 15-
VIII-1988, 30.

13. Gespräche, 87.

14. Familiaris consortio, 75. Vgl. auch
ebenda, 85.



15. PEDRO-JUAN VILADRICH, Agonía
del matrimonio legal. Una
introducción a los elementos
concepuales básicos del matrimonio,
Pamplona 1984, S. 196.

16. Gespräche, 91.

17. Gespräche, 87.

18. Gespräche, 87.

19. Gespräche, 87.

20. Gespräche, 87.

21. Gespräche, 90.

22. JOHANNES XXXIII, Enz. Pacem in
terris, in AAS 55 (1963) S. 267-268.

23. Vgl. JOHANNES PAUL II., Apost.
Exhort. Christifideles laici, 51.

24. Vgl. Lumen gentium, 31.

25. Gespräche, 14.

26. Gespräche, 14.



27. Gespräche, 14.

28. Siehe Aussagen von Marlies
Kücking, Vortrag „Trazos para el
perfil de un Fundador“ am
Internationalen Kongress „The
Grandeur Of Ordinary Life“ (8.–
11.1.2002) an der Università
Pontificia della Santa Croce in Rom.

29. Der Weg, 982.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/die-frau-in-kirche-und-
gesellschaft-in-den-schriften-des-

seligen-heiligen-josemaria/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/die-frau-in-kirche-und-gesellschaft-in-den-schriften-des-seligen-heiligen-josemaria/
https://opusdei.org/de/article/die-frau-in-kirche-und-gesellschaft-in-den-schriften-des-seligen-heiligen-josemaria/
https://opusdei.org/de/article/die-frau-in-kirche-und-gesellschaft-in-den-schriften-des-seligen-heiligen-josemaria/
https://opusdei.org/de/article/die-frau-in-kirche-und-gesellschaft-in-den-schriften-des-seligen-heiligen-josemaria/

	Die Frau in Kirche und Gesellschaft in den Schriften des heiligen Josefmaria

