
opusdei.org

Die Arbeit heiligen:
Der Dreh- und
Angelpunkt in der
Spiritualität des hl.
Josefmaria Escrivá

Flavio Keller, Arzt in Lugano,
entfaltet die Kernbotschaft des
Opus Dei aus praktischer
Perspektive und anhand von
vielen Beispielen.

28.09.2025

Am 2. Oktober 1928 stand dem
damals 26-jährigen Jungpriester



Josefmaria Escrivá mit einem Schlag
glasklar vor Augen: Die
überwältigende Mehrheit der
Christen geht tagtäglich einem ganz
normalen Beruf nach. Diese Tätigkeit
bildet sogar den Großteil ihres
Lebens ab. Aber gerade diese ihre
berufliche Aufgabe war nach der
damals dominierenden katholischen
Sicht ein unüberwindliches
Hindernis für die Erlangung der
christlichen Fülle. Jene normalen
Christen – auch Laien in Abgrenzung
zum Klerus genannt – konnten, so die
allgemeine Überzeugung, nicht
denselben Grad an Heiligkeit
erreichen wie jene Priester und
Ordensleute, die sich von den
weltlichen Beschäftigungen
lossagten. Alle, die sich ihren
Lebensunterhalt verdienen mussten,
waren somit von vornherein zu
einem Christentum zweiter Klasse
verurteilt.



Im selben Augenblick wusste sich
Escrivá von Gott gerufen, für diese
gewöhnlichen Christen eine
Alternative aufzuzeigen: einen Weg
der Heiligkeit, der keine
Distanzierung von den Dingen dieser
Welt voraussetzt: eine Heiligkeit in
der Arbeit, mitten im profanen
Alltag. Denn: „Entweder lernen wir,
den Herrn in unserem alltäglichen
Leben zu entdecken, oder wir
werden ihn niemals finden.“ Er griff
„die herrliche, jahrhundertelang von
vielen Christen vergessene
Wirklichkeit auf, dass jede Arbeit, die
im Menschlichen lauter und
rechtschaffen ist, zu einem göttlichen
Tun werden kann“.

Das Zweite Vatikanische Konzil hat
sich diese Überzeugung später zu
eigen gemacht, besonders im V.
Kapitel der dogmatischen
Konstitution über die Kirche. Papst
Paul VI. nannte später die allgemeine
Berufung zur Heiligkeit sogar „das



charakteristischste Element des
gesamten konziliaren Lehramtes und
sozusagen dessen letztes Ziel“.

Gute Arbeit, nicht nur gut
gemeinte

Jedoch: Was heißt Heiligung der
Arbeit konkret? Spontan stellt man
sich wohl vor, es gehe darum, beim
Arbeiten viele Gebete zu verrichten
und so der in sich profan bleibenden
Tätigkeit ein frommes Mäntelchen
umzuhängen. Doch das war
keineswegs die Meinung Escrivás.
Denken wir nur an einen Chirurgen,
der beim Operieren zwischendurch
Gebete verrichtet und deshalb die
Operation in die Länge zieht: Er
würde seine Arbeit nicht heiligen,
denn er würde die Gesundheit seiner
Patienten aufs Spiel setzen. Auch der
gläubigste Mensch würde sich von so
einem frommen Christen nicht
operieren lassen.



Nein, nur eine gute Arbeit – ob im
Beruf, in der Familie oder als Hobby
– kann geheiligt werden. Wie Jahwe
nur Opfer von vollkommenen
Jungtieren annahm, so muss auch
der arbeitende Mensch das Opfer
Abels darbringen. Dann aber wird
die Arbeit zum Gottesdienst.

Escrivá nahm gerne Maß an Jesus
und Josef, den beiden heiligen
Zimmerleuten, die sich ihren
Lebensunterhalt nur durch solide
Berufsarbeit verdienen konnten. Ihm
missfielen die frommen Erzählungen
der apokryphen Evangelien, wonach
das Jesuskind Josefs schlechte Arbeit
durch Wundertaten ausbügelte, etwa
indem es an einem zu kurz
geschnittenen Brett solange zog, bis
es die richtige Länge hatte.

Ein protestantisches Erfolgsethos?

Escrivás Botschaft ist wohl so aktuell
wie noch nie, denn wir leben in einer
Epoche umfassender



Professionalisierung. Nur wer gut
und effizient arbeitet, wird ernst
genommen. Erst vor dem
Hintergrund einer gut geleisteten
Arbeit ergibt sich die
Glaubwürdigkeit eines Zeugens für
das Evangelium Jesu Christi. Denn
das Evangelium durchformt den
Menschen in Gänze, das menschliche
Tätigsein ist hiervon nicht
ausgenommen.

Verschiedentlich wurde Escrivás
Theologie der Arbeit als
protestantisch bezeichnet. Dies
namentlich auf dem Hintergrund des
vor allem durch Max Weber berühmt
gewordenen Umstands, dass die
Puritaner im beruflichen und
wirtschaftlichen Erfolg ein Zeichen
dafür erblickten, dass sie für den
Himmel bestimmt waren. Doch
Escrivás Sicht unterscheidet sich in
einem entscheidenden Punkt davon.
Gewiss, eine berufliche Arbeit sucht
das Resultat; sonst wäre sie nicht



professionell. Doch nicht der
faktische Erfolg ist das Kriterium der
Heiligkeit, sondern das aufrichtige
Bemühen darum. Wenn
unabänderliche Umstände den Erfolg
vereiteln, dann ist diese Arbeit
genauso geheiligt, wie wenn sie ihr
Ziel erreicht hätte. Und erst recht ist
sie geheiligt, wenn der Erfolg deshalb
ausbleibt, weil der Arbeitende sich
keiner unethischen Mittel bedient
hat.

Liebe, die ultimative Triebfeder

Mozart bemerkte einmal, dass die
Meisterwerke nicht eine Frage des
Genies seien, sondern eine Frage der
Liebe. Nichts anderes gilt für die
Heiligung einer jeglichen Form von
Arbeit. Auch die geringste Arbeit
kann ein Meisterwerk werden, wenn
sie aus Liebe getan wird. „In den
Augen Gottes ist keine Arbeit, für
sich genommen, groß oder klein.



Allein die Liebe, mit der sie getan
wird, bestimmt ihren Wert."

Daraus ergibt sich auch, dass jede
mit Liebe verrichtete Arbeit den
Menschen selbst adelt: „Jede Arbeit
zeugt von der Würde des Menschen
(…). Sie ist ein Feld, auf dem wir
unsere Persönlichkeit entwickeln.“
Eine Einsicht, die wir schon bei
Charles Péguy, einem französischen
Schriftsteller der Romantik, finden.
Er schrieb, dass einst auch derjenige,
der ein Stuhlbein herstellte, ein
Ehrgefühl kultivierte: Er machte das
Stuhlbein nicht für den Meister oder
für den Lohn, sondern für sich
selber, zu seiner eigenen Ehre. Alle
Teile, auch die unsichtbaren,
mussten gut gemacht sein: eine stille,
beharrliche Darbringung.

In diesem Zusammenhang erinnere
ich mich an eine kleine Begebenheit.
Ich stand Schlange vor einem
Schalter, um meinen Reisepass zu



erneuern. Vor mir bekam ein Herr
seinen alten Pass zurück. Er war zur
Annullierung gelocht. Eine Lochung
hatte die Form eines kleinen Sterns.
Die Angestellte aber hatte eine Reihe
von solchen Sternchen auf dem Pass
kunstvoll wie einen Kranz
angeordnet. Vermutlich suchte sie
nicht bewusst Gott in ihrer Arbeit,
aber jedenfalls spiegelte sich darin
ihre Personenwürde und so etwas
wie eine Vorstufe zum Gotteslob.

Arbeit als beschauliches Gebet

Unter den genannten
Voraussetzungen kann der Mensch –
so die Erfahrung und Überzeugung
Escrivás – in der Arbeit zur
Beschaulichkeit gelangen. Und zwar
nicht nur vorher, wenn er seine
Tätigkeit plant, und auch nicht erst
danach, beim Betrachten des
Resultats, sondern in der Ausführung
selbst. Simone Weil ahnte dies schon,
und der hl. Josefmaria unterstrich es



mit Nachdruck: Wenn die Arbeit Gott
als Opfergabe dargebracht wird,
dann verwandelt sie sich in Gebet.
Sie wird gelebte Kontemplation.

Dass dies möglich ist, zeigt sich sogar
bei nicht-christlichen, ja sogar nicht-
gläubigen Wissenschaftlern. Der
Astronom Johannes Kepler (1571–
1630) betrachtete bei seinen
Untersuchungen immer wieder mit
tiefer Ergriffenheit die in den
Laufbahnen der Planeten liegende
Vollkommenheit und Harmonie. Und
Charles Darwin (1809–1882) empfand
bisweilen geradezu Ehrfurcht vor
der staunenswerten Evolution des
biologischen Lebens.

Verchristlichung der Gesellschaft

Je mehr Menschen sich um die
Heiligung ihrer Arbeit bemühen,
desto größer ist ihr heilsamer
Einfluss auf die Arbeitswelt und die
Gesellschaft insgesamt. Escrivá
erkannte in der Arbeitsheiligung ein



enormes Potenzial für eine
Christianisierung der Gesellschaft.
Denn wer seine Arbeit heiligt, heiligt
zugleich auch sich selbst und die
Menschen in seinem Umfeld.

Auch diesen Aspekt der Lehre finden
wir im II. Vatikanum wieder: Die
Laien leben „in all den einzelnen
irdischen Aufgaben (…). Dort sind sie
von Gott gerufen, ihre eigentümliche
Aufgabe, vom Geist des Evangeliums
geleitet, auszuüben und so wie ein
Sauerteig zur Heiligung der Welt
gewissermaßen von innen her
beizutragen.“

Diese Formulierungen lassen bereits
erkennen, dass es hier nicht um eine
klerikale Machtübernahme in Politik
und Gesellschaft geht. Dieser
Vorstellung, die zu Escrivás Zeit noch
dominierte und ihn selbst manchmal
in große Schwierigkeiten brachte, hat
er stets eine entschiedene Absage
erteilt. Die irdischen Wirklichkeiten



haben ihre eigenen
Gesetzmäßigkeiten. Ihre Behandlung
verlangt daher spezifische
Sachkenntnis und Autonomie der
Akteure. Es gibt keine christliche
Mathematik, über deren Gültigkeit
die Bibel oder das kirchliche
Lehramt befinden würde. Ein
christlicher Mathematiklehrer wird
das Evangelium vielmehr in erster
Linie dadurch weitertragen, dass er
das mathematische und didaktische
Handwerk beherrscht, persönlich
intege

r ist und sich auch menschlich um
seine Schüler kümmert.

Nicht von außen und von oben,
sondern von innen und von unten
soll also die Arbeitswelt evangelisiert
und damit humanisiert werden;
nicht durch Zwang und bloße Pflicht,
sondern durch Liebe und in Freiheit.

Eine revolutionäre Botschaft



Es ist nicht übertrieben zu sagen,
dass die Botschaft des hl. Josefmaria
revolutionär ist. Man muss die Welt
nicht verlassen, um Gott zu finden.
Es genügt, jeden Morgen aufzustehen
und sich zu entschließen, unter den
Vorzeichen der Wahrheit und der
Liebe zu arbeiten, im Bewusstsein
der eigenen Würde, mit Sorgfalt,
Pünktlichkeit, Geduld und
Dienstbereitschaft. Es ist die
Heiligkeit von nebenan. In einer
Welt, die immer mehr auf den
materiellen Erfolg aus ist und dabei
immer weniger ethische Bedenken
hat, ist das professionelle Arbeiten
aus Liebe zu Gott eine Berufung, eine
Mission und ein Akt der Freiheit.
Und mehr denn je eine
Herausforderung.

Flavio Keller ist emeritierter Professor
für Humanphysiologie an der
Universität Campus Bio-Medico in
Rom und Leiter des Centro Culturale
Montebrè in Lugano.



Jesse Orico - unsplash; privat.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/die-arbeit-heiligen-der-dreh-und-
angelpunkt-in-der-spiritualitaet-des-hl-

josefmaria-escriva/ (15.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/die-arbeit-heiligen-der-dreh-und-angelpunkt-in-der-spiritualitaet-des-hl-josefmaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/die-arbeit-heiligen-der-dreh-und-angelpunkt-in-der-spiritualitaet-des-hl-josefmaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/die-arbeit-heiligen-der-dreh-und-angelpunkt-in-der-spiritualitaet-des-hl-josefmaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/die-arbeit-heiligen-der-dreh-und-angelpunkt-in-der-spiritualitaet-des-hl-josefmaria-escriva/

	Die Arbeit heiligen: Der Dreh- und Angelpunkt in der Spiritualität des hl. Josefmaria Escrivá

